Rede war, kann nur hervorgehen aus einer Bejahung, die das ganze Leben in unter-
schiedlicher Weise kennzeichnet. Umgekehrt wird ein Gottesdienst, wie er hier gefor-
dert wird als ,Héhepunkt und Quelle” des Lebens der Gliubigen prigen koénnen.
Vielleicht wird er auch iiber den Bereich der Gliubigen hinaus dadurch ausstrahlen,
daB sie ermutigt durch einen festlichen Gottesdienst zu Zeugen der Hoffnung wer-
denss,

4 Vgl. dazu Art. 9 f der Liturgiekonstitution.

FRANZ ZEHRER

Das Problem der Wunder Jesu!

A) Die Problemlage

Das Problem der Wunder Jesu? umfa8t vor allem folgende vier Fragen: 1. die histo-
rische Frage: Hat Jesus iiberhaupt Wunder® gewirkt oder wire er erst von der nach-
osterlichen Verkiindigung zum Wundertiter gemacht worden? Wie steht es mit der hi-
storischen Bezeugung der Wunder Jesu? 2. Mit der historischen Frage ist die form-
und religionsgeschichtliche Frage gekoppelt. Da die Wundererzihlungen in den Evv
nicht als Tatsachenberichte im Sinne von Direktreportagen der Wunder Jesu aufzu-
fassen sind, sondern als Formulierungen der nachdsterlichen Verkiindigung, die schlief-
lich in den Evv ihren Niederschlag gefunden hat (wobsei fiir die letzte Formgebung z. T.
auch ,,redaktionsgeschichtliche” Gesichtspunkte maBgeblich waren), ist zu fragen, ob etwa
die ev. Wundererzihlungen in religionsgeschichtlichen Analogien derart vorgeformt wii-
ren, daf ihnen jede Eigenstindigkeit abgesprochen werden miilte. 3. Fithren die unter 1.
und 2. genannten Fragen zur Auffassung, daf Jesus tatsidchlich Wunder gewirkt hat,
so erhebt sich nun die theologische Frage: In welchem Sinnzusammenhang sah Jesus
seine Wunder? Ferner: Welches ist das Verhiltnis zwischen Wunder und Glaube?
4. Da die ev. Wundererzihlungen ihren unmittelbaren Ursprung in der urchristlichen
Verkiindigung haben, stellt sich schlieBlich die kerygmatische Frage (wie wir sie nennen
wollen): Welche Rolle spielten die Wunder Jesu im ur- und friihchristlichen Kerygma
und wie sind sie in der heutigen Verkiindigung zu behandeln?

B) Die weltanschauliche Vorentscheidung

Uber das vielschichtige Problem der Wunder Jesu zu diskutieren, ist von vornherein
sinnlos, wenn der Diskussionspartner die Moglichkeit von Wundern (im fundamental-
theologischen Sinn) nicht zugibt. Vielfach hilt man die Annahme von Wundern als
mit dem ,naturwissenschaftlichen Denken” des kritischen Menschen von heute unver-
einbar: Die Menschen fritherer Zeiten hitten in ihrer primitiven Vorstellungsweise alle
ihnen unerklirlichen Phinomene géttlichen (oder dimonischen) Michten zugeschrieben
und hitten sie solchermaflen als ,,Wunder” angesehen. Diese ,,mythische’” Denkweise
liege den ev. ,Wundergeschichten” zugrunde. Um die in ihnen enthaltene religitse

! Raumzwangbedingt stark verkiirzter Abdruck der Vorlage fiir die am 31. 8. 1973 im
Bildungshaus Maria Trost bei Graz gehaltene Vortragsreihe.

2 Es geht hier nicht um die nach Ausweis der Evv an Jesus geschehenen Wunder (z. B.
Jungfrauengeburt, Auferweckung), sondern um die von ihm vollbrachten Wundertaten.

3 ,Wunder” hier im fundamentaltheologischen Sinn, verstanden als ein Vorgang, der nicht
auf natiirliche Ursachen zuriickgefiihrt werden kann.

233



Wahrheit dem Menschen von heute glaubhaft zu machen, miisse man die Wunder-
berichte ,entmythologisieren”. Dies ist die bekannte Forderung von R. Bultmann.
Im Unterschied zu den Alten mit ihren primitiven ,mythischen” Vorstellungen wisse
der kritisch-naturwissenschaftlich denkende Mensch von heute, daff sich die Vorginge
in der Natur in Abliufen vollzigen, die in den Naturgesetzen absolut determiniert
seien. Dieses, wie man meint, in der modernen Naturwissenschaft allgemein angenom-
mene Axiom einer in sich geschlossenen weltimmanenten Kausalitit dulde aber
keine Durchbrechung, wie sie im Falle eines Wunders angenommen werden miifite.
Infolgedessen hitten die ev. Wunder, wenn sie als tatsichlich geschehene Ereignisse
verstanden wiirden, im kritischen Denken des heutigen Menschen keinen Platz mehrt.
Im Gesprich mit Naturwissenschaftern erfihrt man jedoch, da8 es Naturgesetze, durch
welche die Naturvorginge unabinderlich geregelt wiirden, nicht gibt; vielmehr nétigen
neue Entdeckungen auf naturwissenschaftlichem Gebiet immer wieder zur Modifi-
zierung dessen, was man zuvor als Gesetz formuliert hatte5.

C) Die historische Frage

Wenn zugegeben wird, daB Jesus von Nazareth eine historische Personlichkeit war,
dann kann die Frage nach der Geschichtlichkeit alles dessen, was iiber Jesus iiberlie-
fert ist, nicht als unberechtigt angesehen werden®. Zur Uberlieferung iiber Jesus ge-
horen aber auch seine Wundertaten. Die Wundertitigkeit Jesu ist nicht nur im NT,
sondern auch in alten jiidischen Quellen hinlinglich bezeugt.

I) Neutestamentliche Zeugnisse.

a) Hier sind vor allem einige Herrenworte zu nennen, in denen Jesus selbst auf seine
Wunder hinweist, wie z.B. seine Antwort an den Tiufer bei Mt 11, 4 f/Lk 7,22
(..Blinde sehen und Lahme gehen, Aussitzige werden rein, Taube héren und Tote ste-
hen auf”) und das Drohwort bei Mt 11, 21-24/Lk 10, 13-15 (,,Wehe dir, Chorazin!
Wehe dir, Bethsaida! Denn wenn in Sidon und Tyrus die Wunder geschehen wiren,
die in euch geschehen sind, sie hiitten lingst in Sack und Asche sich bekehrt! ... Und
du, Kapharnaum, ...wenn in Sodoma die Wunder geschehen wiiren, die in dir ge-
schehen sind, es wire stehengeblieben bis auf den heutigen Tag”). In diesem Zusam-
menhang ist auch auf die Feststellung Jesu in der Beelzebul-Rede bei Mt 12, 27 f/Lk
11, 19 {, er treibe durch den Geist (Lk: Finger) Gottes die Dimonen aus, hinzuweisen.
Dieses Herrenwort war durch die Anschuldigung: ,,Durch Beelzebul... treibt er die
Dimonen aus” (Mt 12, 24Parr; vgl. auch Mt 9, 34) ausgelést worden. Mt 12, 24Parr
bezeugt klar, daB die Gegner die Tatsache der Wunder (d. h. hier der Dimonenaustrei-
bungen) Jesu nicht wegleugnen konnten; durch ihre Miffdeutung der Wunder als Teu-
felswerk wurden sie, ohne es zu wollen, zu Zeugen fiir Jesus, den Wundertiiter. Die
soeben besprochenen, aus iltester Uberlieferung stammenden und daher unverdich-
tigen drei Herrenworte’ sind nicht nur ein Zeugnis fiir die Tatsache der Wundertitig-

4 Diese hinter dem Entmythologisierungsprogramm Bultmanns stehenden Uberlegungen
finden sich noch in der homiletischen und katechetischen Literatur jiingsten Datums;
vgl. etwa A. Grabner-Haider in: B, Dreher, Neues Predigtwerk, Markus-Jahr II, Evangelien
(1970), 96.

5 Diese Information verdankt Vf. wiederholten Gesprichen mit O. Kratky, Prof. fiir
physikalische Chemie an der Universitit Graz, einem international anerkannten Natur-
wissenschafter, der eindringlich davor warnte, die Naturgesetze, wie er sagte, allzu
,.dogmatisch” zu nehmen,

8 Vgl. W. Beilner, Der Weg zu Jesus, in: A. Paus (Hg.), Die Frage nach Jesus (1973), 94.

7 Gje werden der ,Logienquelle” zugewiesen; deshalb ist es sonderbar, da@ R. Bultmann,
Gesch. d. syn. Trad,, 31957, 117 f, Mt 11, 21—24 Par ,auf jeden Fall” als ,,Gemeindebildung”
betrachtenfmtichte. Vgl. die einleuchtende Entgegnung bei F. Mufner, Die Wunder Jesu
(1967), 26 £.

234



keit Jesu im allgemeinen; in Mt 11,4fPar werden auch die drei wichtigsten Wundergat-
tungen bezeugt: die Krankenheilungen, Dimonenaustreibungen und Totenerweckun-
gen Jesu.

b) Von gewissen Wundern lit sich nachweisen oder zumindest sehr wahrscheinlich
machen, daB sie zu den ,,ipsissima facta Jesu’ gehéren. Als solche versteht F. Mufiner®
»Taten, die fiir Jesus bezeichnend sind und die nur er gewirkt haben kann”. Dazu
gehoren nicht nur die Mahlzeiten Jesu mit Zéllnern und Siindern (Mt 9, 9-13Parr;
Lk 19, 1-10), sondern auch die Heilungswunder Jesu am Sabbat (Mt 12, 9-14Parr;
Lk 13, 10-17; 14, 1-6; Jo 5, 1 £f), da auch bei ihnen eine ,antipharisiische Front® un-
verkennbar ist. Wenn die polemische Auseinandersetzung mit den Pharisiern unleug-
bar zum historischen Jesus gehdrt, dann wird man zumindest die soeben genannten
Whunder schwerlich als unhistorisch hinstellen kénnen. Aber nicht nur die Sabbatheilun-
gen, sondern auch zahlreiche andere Wundertaten Jesu diirften eine antipharisdische
Provokation bedeutet haben — etwa wenn Jesus bei Mt 8, 3Parr den Aussitzigen an-
fafte oder nach Mt 9, 25Parr; Lk 7, 14 den Toten bzw. die Totenbahre anriihrte;
nach rabbinischer Auffassung machte ja alles das den Téter ,,unrein” und galt daher,
von unvermeidlichen Ausnahmefillen abgesehen, als streng verboten. Und ging es
nicht auch gegen die besonders von den Pharisiern hochgehaltene Vergeltungslehre,
wenn Jesus sich gerade der Kranken annahm, die nach dieser Lehre als von Gott Ge-
schlagene angesehen werden konnten und wohl auch wurden?

c) Ein wichtiges Argument fiir die Geschichtlichkeit der Wunder Jesu ist der Umstand,
dafl die Wunder Jesu mit seiner Botschaft vom Reich Gottes untrennbar verbunden
sind; Niheres hieriiber unten (E, II, b).

II) Zur Bezeugung der Wunder Jesu im NT kommt das Zeugnis der jiidischen Uber-
lieferung dazu. Eine Baraita im Traktat Sanhedrin (43a) des Babylonischen Talmud
meldet: ,Es ist iiberliefert: Am Riisttage des Passa hat man Jesus von Nazareth ge-
hingt. Ein Ausrufer ging vierzig Tage lang vor ihm her (und rief aus): Er soll ge-
steinigt werden, weil er gezaubert und verfiithrt und Israel abwendig gemacht hat'%a.
Aus diesem Text, der neben tendenzitsen Ziigen!® historisch verliBliche Uberliefe-
rung enthiilt, ergibt sich, da die alten Rabbinen Jesu Wunderwirken nicht leugneten,
es jedoch als mit teuflischen Kriften vollbrachte ,Zauberei’” verunglimpften, wie dies
nach Mt 12, 24Parr bereits zu Lebzeiten Jesu geschehen ist!1.

1II) Wenn nach den vorausgehenden Uberlegungen (C, I-lI) anzunehmen ist, da Jesus
tatsdchlich Wunder gewirkt hat (unter denen nach Mitteilung der Evv auch Totener-
wedkungen waren, d.h. Wundertaten, die damals wie heute als schlechterdings men-
schenunméglich aufgefat werden mufliten) und daher das Zeugnis der Evv, wonach
Jesus durch seine Wunder wiederholt grofies Aufsehen erregte, durchaus glaubwiirdig
erscheint — wie war es dann iiberhaupt méglich, da88 das jiidische Volk Jesus nicht als
den Messias anerkannt, sondern ihm den Glauben versagt hat?

Angesichts dieses sicherlich ernsten Problems ist jedoch folgendes zu bedenken: Die
seltsame Tatsache des trotz der Wunder geradezu allgemeinen Unglaubens hatte ihren

8 Die Wunder Jesu, 33.

% F. Mufner, a. a. O., 34.

%a Zitiert bei J. Blinzler, Der Proze8 Jesu (41969), 41.

10 Vgl. bes. die Stelle mit dem 40 Tage lang titigen Ausrufer, wodurch offensichtlich
jiidischerseits dem friihchristlichen Vorwurf, der ProzeB Jesu sei iibereilt und darum rechts-
widrig durchgefithrt worden, begegnet werden sollte. Vgl. hieriiber J. Blinzler, Der Prozef§
Jesu, 41969, 41—44.

1t Das seinerzeit meist stark angezweifelte sog. Testimonium Flavianum (bei Flav. Jos., Ant.,
18, 3, 3; § 63 f) mit seiner deutlichen Anspielung auf Jesu Wunder (,er tat . .. ganz
unglaubliche Dinge”) wird in der neuesten Forschung weitgehend ernstgenommen; vgl.
J. Blinzler, a. a. O., 46 ff; W. Beilner, a. a. O., 124 f.

235



hauptsichlichen Grund in den abwegigen messianischen Erwartungen der damaligen
Juden. So mannigfaltig diese bei den einzelnen jiidischen Gruppen auch waren, so
sicher ist, da8 Jesus keiner von ihnen entsprach. Nach der fast ausnahmslos gehegten
Hoffnung sollte der Messias ein irdisches Reich aufrichten und so Israel von seinen
damaligen Bedriickern politisch erlosen (vgl. Lk 1, 71. 74). Statt diesen irdisch-politi-
schen Hoffnungen, deren Erfiillung man mit brennender Ungeduld ersehnte, Raum zu
geben??, wirkte Jesus Wunder, die man vom Messias kaum erwartete!3. Dazu kommt
ein weiteres: Wenn Jesus die fiir unantastbar gehaltene Stellung des ,heiligen” mosai-
schen Gesetzes (vgl. R8m 7, 12) zu relativieren wagte (vgl. Mt 5, 21—48), wenn er sich
fiir ,,Groferes als der Tempel” (Mt 12, 6; vgl. 12, 42Par: ,,mehr als Salomon) hin-
stellte und es infolgedessen fiir pharisiisches Denken nahelag, ihn als Werkzeug des
Teufels anzusehen, anstatt seinen Anspruch, der von Gott gesandte Heilbringer zu sein,
anzuerkennen, so war dadurch die Interpretation der Wunder Jesu als Teufelswerk
(Mt 12, 24Parr) nahegelegt; mit Hilfe dieser durch die vorhin angedeuteten Gedanken-
ginge leicht plausibel zu machenden Verunglimpfung der Wunder Jesu war es dann fiir
die jiidischen Fiihrer ein leichtes, die Glaubenswilligkeit der Massen zu zerstoren,

D) Die form- und religionsgeschichtliche Frage

In neuerer Zeit wurde die Geschichtlichkeit der ev. Jesuswunder aus form- und reli-
gionsgeschichtlichen Griinden bestritten:

a) Wenn man gegen die Historizitit der ev. Wundergeschichten ihren (nicht schlecht-
weg abzuleugnenden) teilweisen stereotypen Aufbau und schematischen Charakter
geltend macht!4, so bedenkt man dabei wohl zu wenig, dal die (nicht zu iibertrei-
bende!) stilistische Gleichférmigkeit in den ev. Wundererzihlungen z.T. bereits in der
Natur der geschilderten Vorgiinge, die tatsichlich einen weitgehend gleichen Verlauf
gehabt haben werden, begriindet ist. Es ist doch ganz natiirlich, da8 #hnliche Tatsachen-
abldufe in einander dhnlichen Erzihlungsmodellen (und bei schriftlicher Fixierung in
dhnlichen literarischen Schemata) ihren Ausdruck finden. Eine Beeinflussung der ev.
Waundererzihlungen durch jiidische oder hellenistische Wundergeschichten ist nicht un-
moglich, sollte jedoch nicht iiberschiitzt werden!®, wie dies seitens der Formgeschichtler
z. T. heute noch geschieht. Mit Hilfe von blof formgeschichtlichen Uberlegungen kann
die historische Frage nicht entschieden werden; wenn die ur- und frithchristlichen Pre-
diger bei ihren Erzihlungen der Wunder Jesu traditionelle Topoi beniitzten, so folgt
daraus noch lange nicht, daf das von ihnen Erzihlte sich nicht wirklich ereignet habe?®.
Die stilistische Gleichférmigkeit der Wundergeschichten in den Evv wird in etwa auch
daraus verstindlich, daf die urchristlichen Prediger meistenteils rhetorisch ungebildet
waren und daher iiber keine groflen rednerischen Variationsméglichkeiten verfiigten.

b) Weit grofer als die Ahnlichkeiten der ev. Wundererzihlungen mit den auBerchrist-
lichen Wundergeschichten sind die Verschiedenheiten zwischen beiden??.

Die in den jiidischen Wundergeschichten erzihlten Wunder dienen vielfach der Ver-
herrlichung bestimmter Rabbinen, sie weisen oft spektakulire Ziige auf und werden meist
als Frucht der Gebetserhdrung der Wundertiiter dargestellt, die vor Eintreten des Wun-

12 Mt 22, 21 Parr (,,Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist . . .”") zeigt besonders deutlich das
Desinteresse Jesu an den politisch-messianischen Aspirationen seines Volkes.

18 Nach Mt 11, 4—6 Par muBte Jesus den Taufer auf die messianische Beweiskraft seiner
Whunder erst nachdriicklich hinweisen.

14 Zur Formanalyse der Wundergeschichten vgl. R, Bultmann, Gesch. d. syn. Trad., 236—241;
E. Kiisemann, in: RGG VI (31962), 1835 f.

15 A4, Végtle, in: LThK X (21965), 1257, 3 a.

18 £, Mufiner, Ipsissima facta Jesu? ThRv 68 (1972), 179 £.

17 Dje formgeschichtliche Forschung hat die Ahnlichkeiten herausgestellt, ohne jedoch die
Unihnlichkeiten zwischen beiden gebiihrend zu wiirdigen.

236



ders nicht selten komplizierte magische Praktiken zur Anwendung bringen. Nicht viel
anders ist es bei den hellenistischen Wundergeschichten, wie sie sowohl von ,,géttlichen
Minnern” deitov &vdoes, d. h. von Menschen, denen iiberirdische Krifte nachgesagt
wurden, z. B. von Apollonius v. Tyana (geb. um 3 nach Chr.), als insbesondere von
Géttern, bes. von dem in Epidauros verehrten Heilgott Asklepios, erzihlt wurden. Diese
Wundergeschichten weisen nicht selten absonderliche, z. T. geradezu groteske Einzel-
heiten auf. Fiir die Asklepios-Wunder ist kennzeichnend, daf sie im Tempel des Got-
tes den Empfingern in der Regel im Traumzustand gewihrt wurden?8,

Unter den Wundern Jesu gibt es keine Schauwunder, die Aufsehen erregen wollen;
Jesus lehnte die Forderung eines ,,Zeichens vom Himmel” (Mt 12, 38-40; 16, 1-4Par;
vgl. Jo 6, 30), d. h. eines auf Wunsch der Zeichenforderer zum Erweis seiner gottlichen
Sendung hic et nunc gewirkten spektakuliren Wunderzeichens, entschieden ab; viel-
mehr war er sichtlich bemiiht, als Wundertiter woméglich jedes Aufsehen zu vermei-
den. Nach Ausweis der Evv hat Jesus kein Wunder gewirkt, um dadurch seine Person
zur Geltung zu bringen; seine Wundertitigkeit stellte er einzig und allein in den Dienst
seiner Sendung. Um ja nicht in den Verruf zu kommen, mit seinen Wundern Sensa-
tion machen zu wollen, entzog er sich nach seinen Wundertaten der Menge (Mk 1,
35Par; Jo 6, 15). Nach der Auffassung des ersten Evangelisten (Mt 12, 15-21) sind
aus dieser Haltung Jesu heraus auch seine (bei Mk bes. zahlreichen) Schweigegebote
gegeniiber den von ihm Geheilten (Mk 1, 44Parr; 3, 12; 5, 43Par; 7, 36; Mt 9, 30;
vgl. auch Mk 8, 26) zu verstehen, denen man zumindest einen geschichtlichen Kern
kaum absprechen kann!?.

Die Wunderheilungen Jesu geschehen ausschlieflich im Wachzustand des Wunderemp-
fingers, wobei Jesus keine komplizierten Praktiken zur Anwendung bringt; wenn er
gelegentlich die zu Heilenden mit der Hand beriihrt, so ist dieser Gestus wie das ihn
begleitende kurze Wort blof als Ausdruck seines Willens anzusehen, welcher allein
als der das Wunder bewirkende Faktor zu betrachten ist. Bei aller Anerkennung einer
gewissen Verwandtschaft in der Erzihlungstechnik und Topik zwischen den ev. Wun-
dererzihlungen und den auferchristlichen Wundergeschichten darf die auffallende
Niichternheit und Erhabenheit der Darstellung, wodurch sich die ersteren gegeniiber
den letzteren auszeichnen, nicht iibersehen werden. Originell sind die Wunder Jesu
vor allem wegen ihres einzigartigen Sinnzusammenhanges mit der Sendung und Bot-
schaft Jesu (vgl. unten, E, II). Ohne Parallelen in den jiidischen und hellenistischen
Waundergeschichten ist ferner das Verhiltnis zwischen Wunder und Glaube, das sich
in den Evv abzeichnet (E, IlI). Zusammenfassend stellen wir also die unleugbare
religions- und gattungsgeschichtliche Originalitit der ev. Jesuswundererzihlungen ge-
geniiber den auBerchristlichen Wundergeschichten fest.

c) Seit einiger Zeit rechnet man mit der Méglichkeit, daf die friihchristliche Predigt ihr
Glaubensverstindnis von Christus u. a. auch mittels fiktiver Jesuswundergeschichten
(rein , kerygmatischer Wunder” Jesu), die im Anschluf an gewisse atl Motive gebil-
det worden seien, zum Ausdruck gebracht habe; so sei man zu einer neuen literari-
schen Gattung, dem Genus ,Wundergeschichten”, gekommen®?. So z. B. wire nach
A. Heising®, die Wundergeschichte von der Brotvermehrung nach dem Vorbild der
Speisung der Hundert durch Elisius (2Kg 4, 42-44) und unter Einfluf der wunderbaren
Speisung der Israeliten mit Manna (Ex 16) vom urchristlichen Kerygma gebildet wor-
den, um dadurch zum Ausdruck zu bringen: Christus ist der neue Moses, der Prophet-

18 Zusammenfassende Charakterisierung der jiidischen und hellenistischen Wundergeschichten
s. LThK X, 1257 f (A. Végtle).

1 Vgl. A. Vagtle, Jesu Wunder einst und heute, in: Bibel und Leben 2 (1961), 242; O. Cull-
mann, Einfithrung in das NT (1968), 44 f.

2 A. Végtle, in: LThK X, 1260.

% Die Botschaft der Brotvermehrung, SBS 15 (1966), 81.

237



Messias der Endzeit; er bereitet dem neuen Heilsvolk auf einem neuen Exodus das
eschatologische Freudenmahl, indem er es mit dem wahren Lebensbrot der Eucharistie
speist. Bei der Sturmesstillung (Mt 8, 18.23-27Parr) wird angenommen, es sei die Aus-
sage iiber Jahwe in Ps 65,8 (,,der das Brausen der Meere stillt, das Brausen ihrer Wo-
gen...”) auf Jesus iibertragen worden??, und beim Flutenwandel Jesu (Mt 14, 22-33
Parr) werde die von Jahwe geltende Stelle bei Job 9,8 (,,Gott geht auf den Wogen des
Meeres wie auf festem Boden”) dem Gottessohn zugeschrieben®?, — Ausgerechnet das
Brotwunder, das — wie kein anderes Wunder Jesu — in dreifacher (!) Uberlieferung
vorliegt (Mt 14, 13-21Parr; 15, 32-39Par; Jo 6, 1-15), sollte unhistorisch sein?! Daf}
gewisse ev. Wundererzihlungen vom AT her beeinflut wurden, ist jedoch ohneweite-
res moglich,

E) Die theologische Frage

In welchem Sinnzusammenhang verstand Jesus seine Wunder? Um dieser Frage bei-
zukommen, ist zunichst das Sinnverstindnis der Wunder Jahwes im AT zu erdrtern;
dieses Wunderverstindnis konnte Jesus bei seinem Volk voraussetzen, und so war es
fiir ihn naheliegend, seinen Wundern einen Sinn zu geben (und diesen Sinn auch in
seiner Verkiindigung kundzutun), der an das Wunderverstindnis des AT ankniipfte.

1) Wunderverstiindnis im AT

In den nachstehenden vier Punkten (a-d) werden jene Beobachtungen im AT, die im
Hinblick auf das anschlieflend (E, II) darzulegende Sinnverstindnis der Wunder Jesu be-
deutsam zu sein scheinen, kurz zusammengefaf3t?¢:

a) Nach atl Auffassung ist es der Hauptzwedk der Wunder, da8 Jahwe durch sie offen-
bar wird; vgl. etwa Ex 7, 3-5: ,,Ich werde meine Zeichen und Wunder im Land Agyp-
ten zahlreich machen” und so ,werden die Agypter erkennen, daf ich Jahwe bin“;
vgl. auch Ex 10,1f. Die Wunder Jahwes sind Offenbarungszeichen; nur unter Bedacht-
nahme auf ihre im AT deutliche Offenbarungsfunktion werden sie richtig verstanden.

b) In atl Schau stellt die in den Wundern Jahwes vor sich gehende Tatoffenbarung
Gottes mit seiner Wortoffenbarung eine Einheit dar; vgl. in Gn 1,1-2,4 das wieder-
holte Nacheinander von Gottes schopferischem Wort (,,Gott sprach”) und seiner schip-
ferischen Tat (,,Gott schuf”).

c) Widhtig in der atl Betrachtungsweise ist der Zusammenhang zwischen ,,Wunder”
und ,Heil”; vgl. Ps 107,8.15.21.31, wo Gottes Wundertaten als heilspendendes Tun
erscheinen.

d) Beachtenswert ist ferner an mehreren atl Stellen der Nahkontext der Wunder Jah-
wes mit seiner Kénigsherrschaft; vgl. Ps 145, 5.11-13; vgl. auch in Ps 96 den V.3 mit
V.10%4,

II) Sinndeutung der Wunder Jesu aufgrund seiner Botschaft im NT

a) Offenbarungsfunktion der Wunder Jesu

Wie die Wunder Jahwes und seine Offenbarung im Wort zusammengehéren (E, I, b),
so bilden auch im Wirken Jesu Wunder und Lehre eine Einheit. Hier wie dort kommt
den Wundern nicht eine isolierte Zwedkhaftigkeit zu (sie werden nicht in erster Linie
als Mittel, die Menschen in Erstaunen zu versetzen, gesehen), sondern sie stellen einen

2 G, Bornkamm, Jesus von Nazareth (81965), 190 f (Anm. 40).

2 E. Haenchen, Der Weg Jesu (21968), 252.

2% Ausfiihrlicheres iiber das atl Wunderverstindnis bei F. Mufner, Die Wunder Jesu, 11—22;
H. Haag, in: LThK 2X, 252 f,

2432 Auf den soeben erwihnten Zusammenhang der Wunder Jahwes mit seiner Kénigsherr-
schaft wurde u. E. bisher noch nie aufmerksam gemacht.

238



integrierenden Bestandteil des Offenbarungsgeschehens dar®s. Daraus folgt, da8 man
am Sinn der Wunder Jesu vorbeisieht, wenn man ihre Offenbarungsfunktion iiber-
sieht.

Die sachliche Zusammengehorigkeit von Wortverkiindigung und Wunderwirken zeigt
sich bereits deutlich im Aufbau des Mt-Ev: Auf die Bergpredigt (Kap. 5-7) folgt der
groBe Wunderzyklus (Kap. 8-9), wobei diese beiden Grofabschnitte durch die fast
wortlich gleiche Einleitungs- und SchluBformel in 4,23 bzw. 9,35 (,,und Jesus zog...
umher, lehrte in ihren Synagogen, verkiindete die Frohbotschaft...und heilte...”)
redaktionell als eine zusammengehérige Einheit hervorgehoben erscheinen. Die gleiche
Auffassung verrdt auch Mk, u.zw. schon im Einleitungsvers (1,1: ,,Anfang des Evange-
liums von Jesus Christus...”), der sich offensichtlich auf das ganze Mk-Ev bezieht,
einschlieBlich des Tatwirkens Jesu; somit sind die Wunder Jesu (die bei Mk unter den
Taten Jesu besonders hervorstechen) ,Evangelium”; sie sind also ,,Offenbarungsereig-
nisse”?®, Dje Offenbarungsfunktion der Wunder Jesu tritt besonders deutlich bei
Jo hervor, u.zw. nicht nur in der fiir ihn charakteristischen Bezeichnung der Jesus-
wunder als ,,Zeichen”, sondern auch in der fiir den vierten Evangelisten nicht weniger
bezeichnenden Eigenart, gewisse Wunder mit wichtigen Offenbarungsworten Jesu zu
einer Einheit zu verbinden; vgl. Jo 6, 1-15 (Brotwunder) mit 6, 22-58 (Brotrede); vgl.
ferner das Offenbarungswort 11, 25-26 (,,Ich bin die Auferstehung und das Leben . . ."”)
mit der beziehungsvoll damit verbundenen Auferwedkung des Lazarus (11, 33-44);
eine dhnliche Verbindung zwischen Wunder und Offenbarungswort liegt auch in Jo 5
und 9 vor.

b) Basileia-Bezug der Wunder

1) Aus dem zufillig anmutenden Nebeneinander von Wunder und Gottesherrschaft im
AT (E, I, d) wird in der Botschaft Jesu eine deutliche Bezogenheit beider aufeinander:
Jesus betrachtet seine Wunder als alarmierende Zeichen des Anbruches der mit seinem
Wirken inaugurierten Gottesherrschaft; vgl. Mt 12, 28/Lk 11,20: ,Wenn ich durch
den Geist (Lk: Finger) Gottes die Dimonen austreibe, dann ist ja das Reich Gottes
schon zu euch gekommen.” Aber nicht nur die Dimonenaustreibungen Jesu, sondern
auch seine Krankenheilungen sind Manifestationen der angebrochenen Gottesherr-
schaft. Dies ergibt sich aus Lk 10,17f in Zusammenschau mit der unmittelbar voraus-
gehenden Perikope von der Aussendung der (zweiund)siebzig Jiinger (Lk 10, 1-16): In
10, 17 berichten die von ihrer Reichgottesverkiindigung (vgl. V.9) zuriickgekehrten Jiin-
ger freudestrahlend: ,Herr, sogar die Dimonen sind uns in deinem Namen untertan”,
worauf Jesus (V. 18) antwortet: ,Ich sah den Satan wie einen Blitz vom Himmel fal-
len”. Dieses ritselhaft klingende Jesuswort bezieht sich nicht etwa auf den vorwelt-
lichen , Héllensturz” Luzifers, sondern weist auf die Entmachtung des Satans hin, die
in der damaligen Gegenwart infolge der Reichgottesverkiindigung der Jiinger und ihrer
damit verbundenen Wunderheilungen (Lk 10,9a), besonders aber infolge ihrer Dimo-
nenaustreibungen (V.17) unaufhaltsam in Gang gekommen war. Die in Jesu Voll-
macht (vgl. V.9) vollbrachten Heilungswunder und Dimonenaustreibungen der Jiin-
ger zeigen den Niedergang der Satansherrschaft und damit indirekt das Vordringen der
Gottesherrschaft deutlich an. Nach Mt 10,7f gehort neben den Heilungs- und Austrei-

2% Der Ausdrudk ,Wunder” (vépas, im Profangriechischen = ungeheuerliches Phinomen,
Gétterzeichen) kommt im NT nie im Singular (als Bezeichnung eines bestimmten Wunders)
vor, sondern nur im Plural, u. zw. nur in der im AT vorgeformten Verbindung ,Zeichen
und Wunder” (bes. hiufig im Dt; von den Wundern Jesu bei Jo 4, 48 und in Apg 2, 22
gebraucht). Dadurch wird schon rein sprachlich angedeutet, daf dem Urchristentum (wie
bereits dem AT) die Wunder Jesu (bzw. Jahwes) nicht so sehr als aufsehenerregende
Begebenheiten, sondern vor allem als ,,Zeichen” wichtig waren.

2 K. Kertelge, Die Wunder Jesu im Markusevangelium, STANT XXIII (1970), 37—39. 56.
88. 137.

239



bungswundern auch die Erweckung von Toten (vgl. 8a) zur Verkiindigung der Bot-
schaft vom ,,nahe herbeigekommenen Himmelreich” (7b).

2) Jesus verkiindigt den Anbruch der Gottesherrschaft als Beginn einer neuen Heilszeit.
Das Heil der Gottesherrschaft ist aber nicht nur als ein geistig-,,seelisches” zu sehen,
es erstreckt sich auch auf den Leib; ja es erfaft nicht nur den Menschen, sondern auch
die vernunftlose Schépfung (vgl. Rom 8, 19 ff). In seinen Wundern ,,fithrt Jesus die
Schopfung schon anfanghaft ins Heile”; in ihnen ,zeigt sich das Heil der Gottesherr-
schaft, das in Jesus schon gewaltig hereinbricht”, deutlich ,,an” (F. Mussner®’). Wir
sehen also, daf mit dem Basileia-Bezug der Wunder ihre heilsanzeigende Funktion
(vgl. E, I, ¢) unablésbar verbunden ist.

3) Der Einwand, den sog. Naturwundern fehle der fiir die Wunder Jesu wesentliche
heilsanzeigende Aspekt, besteht kaum zu Recht. Dies gilt schon einmal beziiglich der
Stillung des Seesturmes (Mt 8,18.23-27Parr). Man beachte, da nach Mt 8,26bParr
Jesus den Wind ,,drohend anfuhr” (énetipnoev), so wie er nach Mk 1,25Par auch in
der Synagoge von Kapharnaum den Dimonen ,drohend anfuhr” (&netipnoev); und in
beiden Fillen enthilt der das Wunder ausl$sende Befehl Jesu den bei Mk (1,25 [4,39];
vgl. auch Lk 4,35) fiir die Damonenaustreibungen charakteristischen Ausdrudk ,,schweige”
(puddnm). Man erkennt daraus, daf die ilteste ev. Uberlieferung den Seesturm
als AuBerung dimonischer Miichte ansah und infolgedessen die Sturmesstillung
nicht als ein ,,Naturwunder”, sondern als eine Art von Dimonenaustreibung auffaSte
und dementsprechend wohl auch als heilsanzeigenden Hinweis theologisch deutete.
Wenn man die Heilungswunder, Dimonenaustreibungen und Totenerweckungen Jesu,
insofern in ihnen Befreiung aus physischer Not geschenkt wurde, als Hinweis auf das
mit der Gottesherrschaft angebrochene Heil betrachtet (E, II, b,2), ,,wieso sollte man dann
nicht auch in der wunderbaren Speisung des vom Hunger bedrohten (Mt 15, 32/Mk 8,
2f) Volkes (wie auch in der Weinspende von Kana) diesen heilsanzeigenden Aspekt er-
kennen diirfen? — Der Flutenwandel Jesu (Mt 14,22-32Parr) bleibt hier auler Betracht,
da er seinem Wesen nach ein Epiphaniewunder ist; letzteres gilt wohl auch vom rei-
chen Fischfang, dessen Fassung bei Jo 21,1ff gegeniiber Lk 5,1ff urspriinglicher sein
diirfte. Auch die Verfluchung des Feigenbaumes (Mt 21, 18-22Par) ist hier zu iiber-
gehen, falls sie nach neuerer Annahme?® erst nachtriglich zu einer Wundergeschichte
umgestaltet worden sein sollte.

Daf8 die Botschaft vom angebrochenen Gottesreich das beherrschende Hauptthema der
Verkiindigung Jesu war, wird niemand leugnen. Wenn nun aber die Wunder Jesu von
der Reichgottesbotschaft nicht getrennt werden kénnen, weil sich nach Jesu Verkiindi-
gung in den Wundern das Heil der Gottesherrschaft anzeigt (E, II, b,2), dann wird man
auch die Tatsichlichkeit der Wunder Jesu nicht leugnen kénnen. Der Basileia-Bezug
der Wunder Jesu stellt ein wichtiges Argument fiir ihre Geschichtlichkeit dar.

¢) Christologische Funktion der Wunder Jesu

Nach Jesu eigener Verkiindigung kommt seinen Wundern deutlich ein christologischer
Sinn zu, insofern nimlich die Wunder anzeigen, da8 Jesus, u.zw. nur er, der Heilbrin-
ger, der Messias ist, in dem Gott sein eschatologisches Heilswerk beginnt. Dieser
christologische Akzent der Wunder Jesu tritt an verschiedenen Stellen der Evv klar zu-
tage: Nach Mt 11,5/Lk 7,22 (Antwort Jesu auf die Anfrage des Taufers) wird Jesus
durch seine Wundertaten als der Messias erwiesen. Man beachte im daran anschlie-
Benden Mahnruf (,,selig, wer an mir nicht Anstof nimmt“) den uniiberhérbaren Hin-
weis Jesu auf die entscheidende Heilsbedeutung seiner Person: An der Stellung zu Je-
sus entscheidet sich das Heil oder Unheil der Menschen. Ein #hnlich stark betontes

*? Die Wunder Jesu, 52.
8 Vgl. A. Végtle, in: LThK X, 1258 d.

240



Ich findet sich auch im Herrenwort bei Mt 12,28/Lk 11,20: ,,Wenn ich (bei Mt durch
¢yd betont) durch den Geist (Lk: Finger) Gottes die Dimonen austreibe, dann ist das
Reich Gottes schon zu euch gekommen.” Jesus, er allein, ist der Bringer des Gottes-
reiches.

Mehr oder minder deutlich offenbart sich in jedem Wunder Jesu die géttliche Wiirde
des Wundertiiters, u. zw. nicht nur bei Jo, wonach es augenscheinlich der Hauptzweck
der Wunder (,,Zeichen”) Jesu ist, die gottliche Herrlichkeit (86Ea) Jesu ,,zeichenhaft”
transparent zu machen, sondern auch bereits bei den Synoptikern; dort (bes. bei Mk)
wird auffallend hiufig festgestellt, daf Jesu Wunder Erstaunen (Mt 9,33; 15,31;
Mk 5,20; 7,37; Lk 11,14), ja oft sogar Erschrecken (Mt 9,8; 12,23; Mk 1,27; 2,12;
5,42; 6,51; Lk 4,36; 5,26; 8,56) bei den Augenzeugen hervorriefen. Diese auffallend
zahlreichen Stellen lassen erkennen, daf die Wunder Jesu von sich aus zur Offenba-
rung des Wundertiiters geradezu dringten.

Andererseits geht aus den Evv nicht minder deutlich hervor, da8 Jesus als Wundertiter
so viel wie moglich verborgen bleiben wollte; er umgab — besonders deutlich bei
Mk, unverkennbar aber auch bei den iibrigen Synoptikern bis hin zu Jo*® — seine
Person und sein Wirken mit dem Schleier des ,Geheimnisses”. Darum die besonders
bei Mk hiufigen Gebote, die Wunder geheimzuhalten. Klingen zwar diese Schweige-
gebote negativ, so verstehen die Evangelisten sie nichtsdestoweniger positiv, was sich
gerade bei Mk deutlich darin zeigt, da er, offensichtlich mit Vorbedacht, wiederholt
(1,45; 7,36) auf die Frustrierung der Schweigegebote hinweist: Wenn Mk meldet, da8
die Schweigegebote die Verbreitung der Kunde von den Wundern nicht zu verhindern
vermochten, so deutet er dadurch an, da8 die Wunder ihrem Wesen nach auf Epiphanie
angelegt sind. Die Epiphanietendenz der Wunder sollte jedoch nach dem Willen Jesu
vor Ostern womdglich noch nicht zur Geltung kommen; erst nach seiner Auferstehung
will Jesus epiphan werden; vgl. Mt 17,9/Mk 9,9 (,,bis der Menschensohn von den To-
ten auferweckt worden ist“). So kam es denn, daf Jesus durch seine Wundertaten,
obwohl sie ihrem Wesen nach offenbarend waren, vor Ostern (zumindest fiir die Masse
des Volkes) de facto nicht epiphan wurde; er wurde es erst nach Ostern — in den als
+Evangelium” verkiindeten Wundern®.

II1) Wunder und Glaube

Nach Ausweis der Evv sind die Wunder Jesu einerseits (a) geeignet, zum Glauben zu
fithren, andererseits (b) sind sie auf den Glauben angewiesen, d. h. sie setzen bereits
Glauben voraus.

a) Jesus betont wiederholt den glaubenbegriindenden Charakter seiner Wunder, vor
allem bei Jo; vgl. 10, 37f: ,Wenn ich die Werke meines Vaters nicht tue, so glaubet
nicht! Wenn ich sie aber tue und ihr mir (aufs Wort) nicht glauben wollt, so glaubt den
Werken!” Vgl. auch 5,36; 10,25, wonach die ,,Werke”, d. h. die Wunder Jesu, fiir ihn
»Zeugnis ablegen”. Das ,,Zeichen” von Kana fiihrt die Jiinger zum Glauben an Jesus
(2,11); nach 20,30f ist es Zwecdk der Wunder Jesu, zum Glauben zu fithren. Aber auch
bei den Synoptikern sind die Wunder als glaubenbegriindende Zeugnisse zu erkennen,
denn nur wenn sie dies sind, kann Jesus den Unglauben der galildischen Stidte, der

2 Auch in dem von den Synoptikern kaum direkt abhingigen Jo-Ev (vgl. R. Schnackenburg,
Das Johannesevangelium, HThHk IV/1. 15—31) st68t man auf das , Messiasgeheimnis”;
dies geht nicht nur aus Jo 10, 24, sondern auch aus dem bei Jo hidufigen ,johanniischen
Mifverstindnis” betreffs Jesu Wesen (vgl4, 11, 15; 6, 41 f, 52, 60 u. 8.) klar hervor. Hier
sei auch auf das von Mk nicht ableitbare Schweigegebot bei Mt 9, 30 (Mt 9, 27—31 ist
matthiisches Sondergut!) hingewiesen. Nach alledem diirften die Schweigegebote nicht
reine Erfindung des Mk sein, sondern letztlich auf Jesus zuriickgehen, wie dies auch
neuestens noch vertreten wird; vgl. O. Cullmann, Einfithrung in das NT (1968), 44 f.
Mk hat allerdings die Schweigegebote bes. stark herausgestellt.

30 K, Kertelge, a. a. O., 67 £. 191 f£.

16 241



bevorzugten Zeugen seiner Wundertitigkeit, begriindetermafien verurteilen (Mt 11,
20-24/Lk 10,13-15). Weil die Wunder Jesu hinreichen, den Glauben an ihn zu be-
griinden, weist Jesus die Zeichenforderung seiner Gegner entschieden zuriick (Mt 12,
38fPar; 16,1-4Par).

Sind zwar die Wunder Jesu geeignet, zum Glauben zu fithren, so zwingen sie jedoch
nicht zum Glauben. Der schlagende Beweis dafiir ist die in den Evv mehrfach bezeugte
Tatsache, dafl die Juden die Wunder Jesu zwar als auBlerordentliche Ereignisse aner-
kannten, trotzdem aber nicht gliubig wurden; vgl. Jo 11,47; 12,37. Aus Jo 6,26 ergibt
sich, daf8 es moglich ist, da man ein Wunder zwar als wunderbares Geschehen er-
kennt, dabei aber an der ,,Zeichenhaftigkeit” des Wunders vorbeisieht.

Dafl die Wunder Jesu die Moglichkeit der freien Zustimmung offenlassen, ergibt sich
auch aus dem im NT erkennbaren Wesen des Glaubensaktes. Dieser ist nicht ein blo8
verstindnismifiger Akt, d. h. nicht eine infolge von Evidenz sich ergebende Zustim-
mung des Verstandes; vielmehr ist er ein Akt des ganzen Menschen, vor allem seines
Willens; vgl. Jo 5,40, wo die tiefste Wurzel des Unglaubens der Juden aufgedeckt
wird, wenn es dort heiBt: ,,...doch ihr wollt (einfach) nicht zu mir kommen3!. Wo
jede innere Bereitschaft des Menschen zum Glauben fehlt, da niitzt auch das grofite
Waunder nichts; vgl. Lk 16,30f.

b) Wie die Wunder einerseits geeignet sind, zum Glauben zu fithren, so sind sie
andererseits auf den Glauben angewiesen. Weil Glaube unerliflliche Voraussetzung
dafiir ist, dal Jesus ein Wunder wirkt (Mt 9,2bParr; 9,22Parr; Mk 5,36Par; 9,23;
10,52Par), darum ,konnte” Jesus in Nazareth ,keinerlei Wunder wirken” (Mk 6,5);
der Unglaube seiner Landsleute (6,6) verhinderte es. ,Er konnte nicht” will weder be-
sagen, da8 Jesus bei Glaubensmangel von sich aus ein Wunder sozusagen nicht zuwege
gebracht hitte, noch, daB der fiir ein Wunder erforderliche Glaube in sich die das Wun-
der bewirkende Kraft besifle; vielmehr kommt darin eindeutig zum Ausdruck, daff
aufseiten des Empfingers eines Wunders als unumgingliche seelische Vorbedingung
Glaube vorhanden sein muff — zumindest eine, wenn auch noch so unvollkommene
Glaubensbereitschaft, wie sie aus dem paradox klingenden Aufschrei des Vaters des
besessenen Knaben bei Mk 9,24 (,,ich glaube, hilf meinem Unglauben’) spricht.
Zusammenfassend ist also zu sagen: Die Wunder Jesu wollen zwar zum Glauben
fiihren, ihn aber nicht erzwingen. Der Mensch kann und mu8 sich angesichts der Wun-
der Jesu fiir oder wider den Glauben an ihn entscheiden; die Wunder nehmen dem
Menschen die Glaubensentscheidung nicht ab. So haben denn die Wunder Ruf- und
zugleich Entscheidungscharakter®2.

F) Die Wunder Jesu in der Verkiindigung

Obwohl die Wunder Jesu bei den damaligen Juden als Volksganzes betrachtet ihren
glaubenbegriindenden Zweck nicht erreichten (Jo 12,37ff), lie sie das nachdsterliche
Kerygma immer wieder zu Worte kommen (Apg 2,22; 10,38), weil man offen-
sichtlich der Auffassung war, dafl Jesu Wunder auch fiir den nachosterlichen Glauben
als alarmierende Hinweise auf die durch Jesus erdffnete Heilsira des Gottesreiches
und als sichere Zeichen der Sendung Jesu als des vollmichtigen Offenbarers und ein-
zigen Heilvermittlers unverminderte Bedeutung haben. Dasselbe gilt auch fiir die
heutige Verkiindigung. Um jedoch dem Menschen von heute jenes gewisse Unbehagen,
das er bei der Erwihnung der Wunder Jesu empfinden mag, zu nehmen, wire in der
Whunderverkiindigung hauptsichlich auf folgende, zum Grof8teil oben bereits erwihnte
Dinge hinzuweisen33,

31 Zu Jesus kommen” ist bei Jo gleichbedeutend mit ,,an Jesus glauben”; vgl. 6, 35.

32 G, S6hngen, Wunderzeichen und Glaube, in: Die Einheit in der Theologie (1952), 265—285,
bei F. Mufiner, Die Wunder Jesu, 19,

33 Vgl. A. Vagtle, in: Bibel und Leben 2 (1961), 249—254.

242



a) Die Wunder ,,beweisen” den Glauben nicht; sind sie zwar glaubensbegriindende Mo-
tive, so sind sie es jedoch nicht im Sinne eines Experimentalbeweises, da sie jeden
Widerspruch des Menschen unméglich machen wiirden (E, III, a-b). Wie zur Zeit Jesu
(C, III) so gibt es auch heute Vorurteile (B), welche die gliubige Bejahung der Wunder
Jesu erschweren. Die Verkiindiger miissen zuniichst einmal solchen Vorurteilen nach-
spiiren, um ihnen wirksam begegnen zu kénnen.

b) Der Glaubensakt ist nicht allein Sache des Verstandes, sondern auch des Willens
des Menschen (E, III, a); wer nicht glaubenswillig ist, der sucht sich eben eine ,,verniinf-
tige” Interpretation der ev. ,Wundergeschichten”, um so vor dem glaubensfordernden
Anspruch der Wunder Jesu auskneifen zu kénnen. Man vergesse nie: Glauben ist letzt-
lich Gnade (vgl. Jo 6,44)!

¢) Nicht zu vernachlissigen in der Verkiindigung ist der Hinweis auf den Sinnzusam-
menhang der Wunder im Gesamtwirken Jesu (E, II, a-c). Auf diesem Hintergrund wird
auch die immerhin beachtliche Zahl der Wunder Jesu in den Evv begreiflich: Jener
heilsgeschichtlich einmalige Zeitpunkt, fiir den Gott den Anbruch seiner Herrschaft
beschlossen hatte, rechtfertigt die Tatsache und Zahl der Wunder Jesu vollauf.

d) So sehr die Botschaft von den Wundern Jesu dem fortschrittlich denkenden Men-
schen von heute Schwierigkeiten bereiten mag (B), so bietet andererseits vielleicht
gerade sie ihm eine Hilfe zur Bewiltigung seiner spezifischen Situation an: Der heu-
tige Mensch befindet sich im Spannungsfeld zweier grofer Versuchungen: die erste
ist sein an Hybris grenzendes Selbstvertrauen, ausgeldst durch den ungeahnten tech-
nischen Fortschritt unserer Tage, die zweite die gerade aus diesem Fortschritt ent-
springende wachsende Existenzangst, die den Menschen des bereits erreichten oder erst
als zukiinftig ertriumten materiellen Wohlstandes nicht froh werden l48t. Aus der
Botschaft Jesu ergibt sich nun fiir den gliubigen Christen, da am Ende der Weltzeit
weder das irdische Paradies des Fortschrittsglaubens im Sinne von K. Marx, noch die
Vernichtung der Welt sein wird, sondern die dann zur vollen Durchsetzung gelangte
Gottesherrschaft.

Die Wunder Jesu sind nicht nur Zeichen der bereits begonnenen Gottesherrschaft
(E, I, b), sondern sie sind zugleich auch Verheilung, sozusagen , bezeugende Antizipa-
tion”?* des noch ausstehenden Vollendungsstadiums der Gottesherrschaft. Am Ende
unseres Aons steht ,,der neue Himmel und die neue Erde” (2 Petr 3,13; Offb 21,1) —
ein Vollendungszustand, den Gott herbeifiihren wird, nicht der von Gott sich eman-
zipierende Mensch — jener vollkommene Heilszustand, nach dem die Schépfung der-
zeit seufzend sich sehnt (R6m 8,20-22).

So verkiindet, kénnen die Wunder Jesu gerade fiir den sie zu bezweifeln geneigten
Menschen von heute in seiner Unruhe und Existenzangst das werden, was sie nach
der Absicht dessen, der sie gewirkt hat, sein sollen: Evangelium (E, I, a), d. h. befrei-
ende Frohbotschaft.

3¢ F. Mufiner, Die Wunder Jesu, 74.

16 * 243



