
BE  RD

Mut und Besonnenheıt
y Denktyp des Thomas von Aquin, dargestellt Stellung im un
den stotelismus In der Theologie.

- X 7 . arz  . sind 700 Jahre seit dem Tod des Thomas V, haben
viel Grund, seiner diesem z edenken Er ist vielleicht der ußreichste christ-
liche enker gewesecn der langen Geschichte des Abendlandes Er gehört den V:  ätern
auch noch des heutigen Denkens. Sein Gedanke rei in jene Sphären des Geistes, ın denen

Gedachte Vergehen der ahrhunderte und der eschlechter unvergänglich bleibt, 5
immer wieder ein enkender ens! wıie ZUu ınem Gestirn aufschauen und von
Licht empfangen kann.

Wir versuchen folgenden den I1ypus seines Denkens erläutern. Wir tun ©>5, indem WIT
mitdenkend auf eigentümliche Stellung eingehen, die Omas im Streit seines um den
Aristotelismus der eologie bezogen hat sind dabei einige alte Geschichten
S e und einige alte Gedanken vorzulegen und auszulegen!., ‚o  ln hoffe, wird dann
sehen, daf e sich dabei un 1INe Geschichte und einen Gedankent, von dem auch heute
noch vorwärtstreibende Kräfte ausgehen können.

- Situation
Fragen WIT 7zuerst: Was bedeutet das Aufkommen eines . Aristotelismus

Jh.? Was ergab sich daraus eine Situation?
Es gab schon seit längerer eit einen Einfl des Aristoteles durch dessen
logische Schriften. Davon wurde das Og1S! und dialektische auch in der
Theologie cstark angeregt. Aber besonders seit dem Anfang des Jh. tauchte eın
neuer Aristoteles iın den Zentren der abendländischen Bildung auf, großenteils Ver-
mittelt durch die bedeutenden islamischen Gelehrten der Zeit® Es der Aristoteles
der ysik, der Psychologie, der Metaphysik, der großen systematischen Schriften
der Natur- und Geistphilosophie und der philosophischen Theologie In dieser
Philosophie wurden Aussagen gemacht darüber, Was die Welt sel, clie Natur sel,
Jas der ensch sel, und schließlich auch v Gott sel. Aussagen also, die un

offensichtlich, anders als die ogischen Aussagen, direkt mit den Aussagen der
Schrift in Konkurrenz traten.

Das enken eines nichtchristlichen Philosophen, noch dazıu vermittelt durch nicht-
christliche e, trat damit Konkurrenz mıt dem enken des Glaubens, also
der Theologie Damuit aber trat das en überhaupt 225e Konkurrenz, das
menschliche enken Unabhängigkeit und Selbständigkeit. F wurde nNeu

sichtbar, daß sich das menschliche enken icht ableiten ieß AUS den Gegebenheiten
des Glaubens. Denken und Glauben traten also auf eine N Weise auseinander
und nebeneinander und beschäftigten sich unabhängig voneinander teilweise mut den-
selben Gegenständen hes ergab eiıne urchaus NEeUE Situation für das christliche, das
theologische enken
Die geschichtliche Wirkung dieser D erscheinenden Selbständigkeit des Denkens
ınter des Neu gelesenen Aristoteles mußte sich zudem csehr verstärken
dadurch, O  lafs 61e zusammentraf mıit Veränderungen der Gesellschaft, die gleichfalls

der ch;  ng auf eıne Selbständigkeit und Unabhängigkeit der Menschen
lagen Gegenüber der älteren ändlichen und Ordnung traten die Gtädte

ı die geschichtlichen Angaben dieser Abhandlung beziehe mich VOT allem auf folgende
Werke Chenu, D,, Das Werk des Thomas Aquin, Deutsche Ausgabe, TAaZz 1960;

Steenberghen, iecle, stoire de l’Eglise depuis les orıgines jusqu‘ a 10
JOUTS, 'on!| par iche und Martin, Ed OuU!l et aYy, 'arls Band (1951), 71—328

beiden tellen findet G reıiche inweise auf weitere Forschungsliteratur.
Chenu, 25 Üan Steenberghen, d 194

313

BERNHARD WELTE 

Mut und Besonnenheit 

Der Denktyp des Thomas von Aquin, dargestellt an seiner Stellung im Streit um 
den Aristotelismus in der Theologie. 

Am 7. März 1974 sind 700 Jahre vergangen seit dem Tod des Thomas v. A. Wir haben 
viel Grund, seiner aus diesem Anlaß zu gedenken. Er ist vielleicht der einflußreichste christ­
liche Denker gewesen in der langen Geschichte des Abendlandes. Er gehört zu den Vätern 
auch noch des heutigen Denkens. Sein Gedanke reicht in jene Sphären des Geistes, in denen 
das Gedachte im Vergehen der Jahrhunderte und der Geschlechter unvergänglich bleibt, so, 
daß immer wieder ein denkender Mensch zu ihm wie zu einem Gestirn aufschauen und von 
ihm Licht empfangen kann. 
Wir versuchen im folgenden den Typus seines Denkens zu erläutern. Wir tun es, indem wir 
mitdenkend auf die eigentümliche Stellung eingehen, die Thomas im Streit seines Jh. um den 
Aristotelismus in der Theologie bezogen hat. Es sind dabei einige alte Geschichten neu zu 
erzählen und einige alte Gedanken neu vorzulegen und auszulegen•. Ich hoffe, man wird dann 
sehen, daß es sich dabei um eine Geschichte und einen Gedanken handelt, von dem auch heute 
noch vorwärtstreibende Kräfte ausgehen können. 

I. Die Situation 

Fragen wir zuerst: Was bedeutet das Aufkommen eines neuen Aristotelismus im 
13. Jh.? Was ergab sich daraus für eine Situation? 
Es gab damals schon seit längerer Zeit einen Einfluß des Aristoteles durch dessen 
logische Schriften. Davon wurde das logische und dialektische Denken auch in der 
Theologie stark angeregt. Aber besonders seit dem Anfang des 13. Jh. tauchte ein 
neuer Aristoteles in den Zentren der abendländischen Bildung auf, großenteils ver­
mittelt durch die bedeutenden islamischen Gelehrten der Zeit2. Es war der Aristoteles 
der Physik, der Psychologie, der Metaphysik, d. h. der großen systematischen Schriften 
der Natur- und Geistphilosophie und der philosophischen Theologie. In dieser 
Philosophie wurden Aussagen gemacht darüber, was die Welt sei, was die Natur sei, 
was der Mensch sei, und schließlich auch was Gott sei. Aussagen also, die nun 
offensichtlich, anders als die logischen Aussagen, direkt mit den Aussagen der 
HI. Schrift in Konkurrenz traten. 
Das Denken eines nichtchristlichen Philosophen, noch dazu vermittelt durch nicht­
christliche Gelehrte, trat damit in Konkurrenz mit dem Denken des Glaubens, also 
der Theologie. Damit aber trat das Denken überhaupt in diese Konkurrenz, das 
menschliche Denken in seiner Unabhängigkeit und Selbständigkeit. Es wurde neu 
sichtbar, daß sich das menschliche Denken nicht ableiten ließ aus den Gegebenheiten 
des Glaubens. Denken und Glauben traten also auf eine neue Weise auseinander 
und nebeneinander und beschäftigten sich unabhängig voneinander teilweise mit den­
selben Gegenständen. Dies ergab eine durchaus neue Situation für das christliche, das 
theologische Denken. 
Die geschichtliche Wirkung dieser neu erscheinenden Selbständigkeit des Denkens 
unter Führung des neu gelesenen Aristoteles mußte sich zudem sehr verstärken 
dadurch, daß sie zusammentraf mit Veränderungen in der Gesellschaft, die gleichfalls 
in der Richtung auf eine neue Selbständigkeit und Unabhängigkeit der Menschen 
lagen. Gegenüber der älteren ländlichen und feudalen Ordnung traten die Städte 

1 Für die geschichtlichen Angaben dieser Abhandlung beziehe ich mich vor allem auf folgende 
Werke: Chenu, M. D., Das Werk des Thomas von Aquin, Deutsche Ausgabe, Graz 1960; 
F. van Steenberghen, Xllll! Siede, in: Histoire de l'Eglise depuis les origines jusqu' a nos 
jours, fonde par A. Fliehe und V. Martin, Ed. Ploud et Gay, Paris Band 13 (1951), 171-328. 
An beiden Stellen findet man zahlreiche Hinweise auf weitere Forschungsliteratur. 

! Chenu, a. a. 0. 25 ff. F. van Steenberghen, a. a. O. 194. 

313 



ctark hervor, und mit ihnen die ]  ; Stände der Handwerker, der Kaufleute und
der Lehrer. D  hese ergriffen ihre Selbständigkeit den Zusammenschlüssen der
Handwerker und Kaufleute den und den vergleichbaren Zusammen-
schlüssen der Gelehrten und der Lehrer den sich bildenden Universitäten. Diese
Zusammenschlüsse waren nicht mehr Vo oben abgeleitet, VI| selbständig Von
der Aa515 her aufgestiegen?.
in der gleichen eit bildeten sich der Kirche Typen VO  -} Orden, die siıch
Unterschied zZu dem älteren Benediktinerorden dem neuen freieren Menschentum
der Gt+ädte zuwandten, waren lem die Bettelorden der Franziskaner und der
ominikaner.
Gieht das Neuauftauchen des Aristoteles Jh diesem Zusammenhang,
dann kann vielleicht seine geschichtliche Bedeutung er e55€1]. Das enken
Wannl eiıne S Mündigkeit und Selbständigkeit gegenüber dem Glauben, und die
enschen geWaNnnen auch e1ine 11 Ötufe von Mündigkeit und Selbständigkeit
gegenüber dem Adel und auch gegenüber der Kirche. Es bereitete sich eın Wandel
von großer ja revolutionärer ragweite VOTL. Es drängten neue Kräfte des Denkens
und des Lebens Licht, denen offenbar eıne große Zukunft gehörte. D  hese Zukunft
ist bis heute nich  e In den Kreisen der Gelehrten : d;  l1ese
aufbrechenden zukunftsträchtigen Jh. großenteils den amen und
das Werk des Aristoteles geknüpft. | eın Umbruch vVL( großer Tragweite

Gang
Für die Kirche und für die Theologie der Kirche erga sich daraus eine ne
kritische und icht ungefährliche Situation. Die bisher festgefügten gesellschaftlichen
und gedanklichen Ordnungen wurden erschüttert. Man mußte sich als Christ und
VOT allem als christlicher Theologe und al als christlicher Bischof fragen Wo sollte

der Kirche hinführen, W die Menschen vIe|  ] unabhängiger Se1nNn wollten
alsc bisher? Und W sollte dem christlichen Glaubensbewußtsein und der
christlichen Glaubenslehre werden, wenn die menschliche ernun:! begann sich
Lrei und unabhängig Von Glauben z.u fühlen und s1e sich erlaubte, icht
a die ganze Welt, sondern auch die Gegebenheiten des Glaubens quaestiones
disputatae Zzu verwandeln, und also wenigstens relativ in Frage ZUuU <+ellen? Wo sollte

hinführen, wenn S1e sich dabei noch Rat holte bei einerm heidnischen und durch
Mohammedaner vermittelten enken?
Fine geschichtliche Pannung von dieser TO! pflegt die enschen entgegen-
gesetzte Meinungen auseinanderzutreiben und rAx polarisieren. Und wenn mıit-
zudenken versucht, dann kann beide Parteien wenigstens relativ verstehen. Die
nruhen allem Paris und ahrzehnt des Jh., also noch (T
treten des Thomas, zeigten deutlich diese Züge eines polemischen Auseinandertretens
der Parteien und eiıne verstehbare Unruhe Man muß versuchen, die orge und
auch die AÄAngst der Synode von Paris vVvVom Jahr 1210 ZUuU verstehen*?. Was soilte
der irche und dem Evangelium werden, wenn erst einmal das A NEUE Denken“ darin
ZUrFr: errscha gekommen WAare  ,
Man versteht andererseits aber auch, allem die bildungshungrige Junge
(eneration cstürmisch nach dem verbotenen und enken und seinen
Freiheiten verlangte und darum gerade die verbotenen Bücher des Aristoteles studieren
wollte. Es gab Zusammenhang damit ım Jahr L2 heftige nruhen der

Chenu, a a
Sie erklärte: libri Aristotelis de naturali philosophia nerc commenta legantur P:  arlslıs  an
publice vel secreto, hoc sub PO€!] excommunicationis inhibemus. Fünf Jahre später hat
der päpstli D  © Legat, der nach dem SO wichtigen wie unruhigen Parti:  ın gesandt wurde, das
Verbot mit höchster Autorität erneuert G  e legantur ibri Aristotelis de metaphysica

de naturali philosophia. Vgl. D Steenberghen, 191

23214

stark hervor, und mit ihnen die neuen Stände der Handwerker, der Kaufleute und 
der Lehrer. Diese ergriffen ihre neue Selbständigkeit in den Zusammenschlüssen der 
Handwerker und Kaufleute in den Zünften und in den vergleichbaren Zusammen­
schlüssen der Gelehrten und der Lehrer in den sich bildenden Universitäten. Diese 
Zusammenschlüsse waren nicht mehr von oben abgeleitet, vielmehr selbständig von 
der Basis her aufgestiegen3• 

In der gleichen Zeit bildeten sich in der Kirche neue Typen von Orden, die sich im 
Unterschied zu dem älteren Benediktinerorden dem neuen &eieren Menschentum 
der Städte zuwandten, es waren vor allem die Bettelorden der Franziskaner und der 
Dominikaner. 
Sieht man das Neuauftaudten des Aristoteles im 13. Jh. in diesem Zusammenhang, 
dann kann man vielleicht seine geschichtliche Bedeutung ermessen. Das Denken ge­
wann eine neue Mündigkeit und Selbständigkeit gegenüber dem Glauben, und die 
Menschen gewannen auch eine neue Stufe von Mündigkeit und Selbständigkeit 
gegenüber dem Adel und auch gegenüber der Kirche. Es bereitete sich ein Wandel 
von großer ja revolutionärer Tragweite vor. Es drängten neue Kräfte des Denkens 
und des Lebens ans Licht, denen offenbar eine große Zukunft gehörte. Diese Zukunft 
ist bis heute nicht ganz vergangen. In den Kreisen der Gelehrten waren diese neu­
aufbrechenden zukunftsträchtigen Kräfte im 13. Jh. großenteils an den Namen und 
das Werk des Aristoteles geknüpft. Es war ein Umbruch von großer Tragweite 
im Gang. 

'Für die Kirche und für die Theologie in der Kirche ergab sich daraus eine neue 
kritische und nicht ungefährliche Situation. Die bisher festgefügten gesellschaftlichen 
und gedanklichen Ordnungen wurden erschüttert. Man mußte sich als Christ und 
vor allem als dtristlicher Theologe und gar als christlicher Bischof &agen: Wo sollte 
es in der Kirche hinführen, wenn die Menschen viel unabhängiger sein wollten 
als bisher? Und was sollte aus dem christlichen Glaubensbewußtsein und der 
christlichen Glaubenslehre werden, wenn die menschliche Vernunft begann, sich 
frei und unabhängig vom Glauben zu fühlen und wenn sie sich erlaubte, nicht 
nur die ganze Welt, sondern audt die Gegebenheiten des Glaubens in quaestiones 
disputatae zu verwandeln, und also wenigstens relativ in Frage zu stellen? Wo sollte 
es hinführen, wenn sie sich dabei noch Rat holte bei einem heidnischen und durch 
Mohammedaner vermittelten Denken? 
Eine geschichtliche Spannung von dieser Größe pflegt die Menschen in entgegen­
gesetzte Meinungen auseinanderzutreiben und zu polarisieren. Und wenn man mit­
zudenken versucht, dann kann man beide Parteien wenigstens relativ verstehen. Die 
Unruhen vor allem in Paris im 2. und 3. Jahrzehnt des 13. Jh., also noch vor Auf­
treten des Thomas, zeigten deutlidt diese Züge eines polemischen Auseinandertretens 
der Parteien und eine verstehbare Unruhe. Man muß versuchen, die Sorge und 
auch die Angst der Synode von Paris vom Jahr 1210 zu verstehen'. Was sollte aus 
der Kirche und dem Evangelium werden, wenn erst einmal das „neue Denken" darin 
zur Herrschaft gekommen wäre? 
Man versteht andererseits aber auch, daß vor allem die bildungshungrige junge 
Generation stürmisch nach dem verbotenen und neuen Denken und seinen neuen 
Freiheiten verlangte und darum gerade die verbotenen Bücher des Aristoteles studieren 
wollte. Es gab im Zusammenhang damit im Jahr 1229 heftige Unruhen in der 

3 Chenu, a. a. 0. 6 ff. 
4 Sie erklärte: nec libri Aristotelis de naturali philosophia nec commenta legantur Parisiis 

publice vel secreto, et hoc sub poena excommunicationis inhibemus. Fünf Jahre später hat 
der päpstliche Legat, der nach dem so wichtigen wie unruhigen Paris gesandt wurde, das 
Verbot mit höchster Autorität erneuert: non legantur libri Aristotelis de metaphysica 
et de naturali philosophia. Vgl. F. van Steenberghen, a. a. 0. 191 f. 

314 



Artistenfakultät, also der philosophischen Fakultät, der damals die Jugend ler
Studiengänge versammelt ıe Auseinandersetzungen die
Polizei eingreifen mußte und die orlesungen suspendiert wurden und die
Fakultät mehr Jahre geschlossen wurde®. Der Vorgang beleuchtet mıt
scharfem Licht die pannung, die damals die zene der Geschichte beherrschte. Es
knisterte ebälk der Welt Val kein müßiger Gelehrtenstreit. Es wa vielmehr
der ÄAustrag des Streites der vorwärtsdrängenden Kräfte mıiıt den schützenden und
beharrenden Kräften einer itischen und entscheidungsvollen Stunde der Ge-
schichte der Welt und auch der Geschichte der Christenheit.
1es War die Situation. Es wa die Situation und die Stunde des Thomas V, Aus
der Situation dieser geschichtlichen Stunde muß@ die Bedeutung verstehen, die
dem Streit E Aristoteles zukam.
j s Programm
Wie verhielt sich Thomas angesichts dieser Sachlage? Er optijerte entschieden die
Heranziehung des modernen Aristoteles Orientierten Denkens für cie Sache des
Glaubens. Es kamen ihm dabei die Umstände Hilfe Als Thomas 1252 als
Baccalaureus arlıs auftrat, der kirchliche Widerstand den Aristotelismus
milder geworden, ıXl er auch ganzen J n;e erlosch und bald wieder
aufflammte. Immerhin W3a @C der eit der ahrhundertmitte Paris mög sich
öffentlich mıit Aristoteles beschäftigen
Thomas seinerseits brachte eine gediegene aristotelische Ausbildung mit sich. Blickt
G aut seinen Bildungsgang, rag Man sich, ob O mehr den Aristotelismus oder
der Aristotelismus mehr ihn gewählt habe Thomas wurde offenbar schon mit

Jahren an der heimatnahen Universität Neapel den Aristotelismus eingeführt®.
Er konnte diese Denkweise aber dann muit höchster Planmäßigkeit und Konsequenz
ausbauen als er Alberts des Deutschen, den ian bald den Großen annte.
Albert seinerseits wWar der erste, der Rahmen e1nes geistlichen Studiums die bis

verbotenen ücher des Aristoteles aufschlug und seinen Schülern erklärte.
Er hat damit ohne Zweiftel einen großen Durchbruch gemacht‘.
Man muß csich eilich klar sein, eın mittelalterlicher Aristoteles WAar. Er hatte
sich auf dem langen Weg seiliner Tradition angereichert VoT allem mit neuplatonischen
Elementen?. Hes WAar schon bei den mohammedanischen Aristotelikern dieser eit S!
die Ja starken Einfl allem arıs  x hatten. Auch gab ältere und
Kommentatoren des Aristoteles, durch die SP1IN Gedanke vermittelt wurde?. Auch
lagen eben den aristotelischen Traditionen andere nichtaristotelische und wiederum
besonders neuplatonische Quellen des Denkens vor1%9. Thomas v  Jal alledem geöffnet,
und hat sich mit allem beschäftigt, wWas er antraf Gleichwohl kann die Gtruktur

1231 kommt VO  _ aps Gregor eın Schreiben, das man die Magna charta der Universität
Paris ge! at. Er erneuert das Verbot „DIS ZUFr Prüfung” und ermahnt die Theologen,
s1e sollten sich nich;  n als Philosophen zeiıgen. Das ist ine HNECUC, WAarTr ehutsamere, ber
deutliche Warnung Vor dem unbesonnenen Gebrauch des Aristoteles Allgemeinen,
besonders aber der eologie. ese Weisung scheint bis die Miıtte des 13.,
beachtet worden ZzZu Sein. Vel Steenberghen, — i"n4 ü 197.

6  6 S Steenberghen, a. 130.
Thomas War voan 348 bis 1252 Köln wohl berts etillster und gedankenvollster er
(Vgl Chenu, - 37 o7r8  - Steenberghen, a d 226 Als Thomas 1252 zunächst
als Baccalaureus Studium der Dominikaner ın Paris in der Rue Jacques auftauchte,
War er wohl ausgebildet nicht 1 der Bibel, sondern auch in Aristoteles.
enu,
Thomas kannte sich recht gut den verschiedenen Traditionslinien, die repräsentiert
sind durch die älteren arabischen, griechischen unı lateinischen Kommentatoren des
Aristoteles. Hes sieht I:G Imnan seine Streitschrift über die FEinheit des Intellektes
BeN q Averroistenes
Dazu gehörten VOLI em die Bücher des Pseudodionysius und der liber de CausIıis.

215

Artistenfakultät, also der philosophischen Fakultät, in der damals die Jugend aller 
Studiengänge versammelt war. Die Auseinandersetzungen waren so ernst, daß die 
Polizei eingreifen mußte und daß die Vorlesungen suspendiert wurden und die 
Fakultät für mehr als 2 Jahre geschlossen wurde5• Der Vorgang beleuchtet mit 
scharfem Licht die Spannung, die damals die Szene der Geschichte beherrschte. Es 
knisterte im Gebälk der Welt. Es war kein müßiger Gelehrtenstreit. Es war vielmehr 
der Austrag des Streites der vorwärtsdrängenden Kräfte mit den schützenden und 
beharrenden Kräften in einer kritischen und entscheidungsvollen Stunde der Ge­
schichte der Welt und auch der Geschichte der Christenheit. 
Dies war die Situation. Es war die Situation und die Stunde des Thomas v. A. Aus 
der Situation dieser geschichtlichen Stunde muß man die Bedeutung verstehen, die 
dem Streit um Aristoteles zukam. 

II. Das Programm 

Wie verhielt sich Thomas angesichts dieser Sachlage? Er optierte entschieden für die 
Heranziehung des modernen an Aristoteles orientierten Denkens für die Sache des 
Glaubens. Es kamen ihm dabei die Umstände zu Hilfe. Als Thomas 1252 als 
Baccalaureus in Paris auftrat, war der kirchliche Widerstand gegen den Aristotelismus 
milder geworden, wenn er auch im ganzen Jh. nie ganz erlosch und bald wieder 
aufflammte. Immerhin war es in der Zeit der Jahrhundertmitte in Paris möglich, sich 
öffentlich mit Aristoteles zu beschäftigen. 
Thomas seinerseits brachte eine gediegene aristotelische Ausbildung mit sich. Blickt 
man auf seinen Bildungsgang, so fragt man sich, ob er mehr den Aristotelismus oder 
der Aristotelismus mehr ihn gewählt habe. Thomas wurde offenbar schon mit 
14 Jahren an der heimatnahen Universität Neapel in den Aristotelismus eingeführt6• 

Er konnte diese Denkweise aber dann mit höchster Planmäßigkeit und Konsequenz 
ausbauen als Schüler Alberts des Deutschen, den man bald den Großen nannte. 
Albert seinerseits war der erste, der im Rahmen eines geistlichen Studiums die bis 
dahin verbotenen Bücher des Aristoteles aufschlug und vor seinen Schülern erklärte. 
Er hat damit ohne Zweifel einen großen Durchbruch gemacht7• 

Man muß sich freilich klar sein, daß es ein mittelalterlicher Aristoteles war. Er hatte 
sich auf dem langen Weg seiner Tradition angereichert vor allem mit neuplatonischen 
Elementen8• Dies war schon bei den mohammedanischen Aristotelikern dieser Zeit so, 
die ja starken Einfluß vor allem in Paris hatten. Auch gab es ältere und neuere 
Kommentatoren des Aristoteles, durch die sein Gedanke vermittelt wurde9• Auch 
lagen neben den aristotelischen Traditionen andere nichtaristotelische und wiederum 
besonders neuplatonische Quellen des Denkens vor10• Thomas war alledem geöffnet, 
und er hat sich mit allem beschäftigt, was er antraf. Gleichwohl kann die Struktur 

5 1231 kommt von Papst Gregor IX. ein Schreiben, das man die magna charta der Universität 
Paris genannt hat. Er erneuert das Verbot „bis zur Prüfung11 und ermahnt die Theologen, 
sie sollten sich nicht als Philosophen zeigen. Das ist eine neue, zwar behutsamere, aber 
deutliche Warnung vor dem unbesonnenen Gebrauch des Aristoteles im Allgemeinen, 
besonders aber in der Theologie. Diese Weisung scheint bis gegen die Mitte des 13. Jh. 
beachtet worden zu sein. Vgl. F. van Steenberghen, a. a. 0. 195 u.197. 

° F. van Steenberghen, a. a. O. 180. 
7 Thomas war von 1248 bis 1252 in Köln wohl Alberts stillster und gedankenvollster Schüler. 

(Vgl. Chenu, a. a. 0. 37; F. van Steenberghen, a. a. 0. 236 ff.) Als Thomas 1252 zunächst 
als Baccalaureus am Studium der Dominikaner in Paris in der Rue S. Jacques auftauchte, 
war er wohl ausgebildet nicht nur in der Bibel, sondern auch in Aristoteles. 

8 Chenu, a. a. 0. 31. 
9 Thomas kannte sich recht gut aus in den verschiedenen Traditionslinien, die repräsentiert 

sind durch die älteren arabischen, griechischen und lateinischen Kommentatoren des 
Aristoteles. Dies sieht man, wenn man seine Streitschrift über die Einheit des Intellektes 
gegen die Averroisten durchliest. 

10 Dazu gehörten vor allem die Bücher des Pseudodionysius und der liber de causis. 

315 



se1nes enkens Ganzen als aristotelisch bezeichnet werden. Von Aristoteles gingen
bei weitem die stärksten und tragendsten Impulse aUS, die auch se1ın theologisches
enken bestimmten.
Thomas scheint bei sSeiner planmäßigen Heranziehung VOTLr allem des Aristoteles für
die usarbeitung der Theologie etwas wıe eıne Vision davon gehabt Zu haben, wWas
das Zeitalter von der Theologie fordere. Ohne eEinNe Iche Vision ist die mutige
und klarsichtige Konsequenz kaum erklären, mit der seın Programm Zug ul

Zug entwickelte, auch angesichts Polemiken und Befehdungen. Man seın
Programm verstehen als AÄAntwort auf die Herausforderung der geschichtlichen Lage
und SÖtunde Das Programm, cdas Thomas angesichts 255er Situation entwickelte, aßt
sich aus dem Ganzen se1ines erkes erheben und den folgenden drei Thesen
komprimiert darstellen.

Das Togramm des Thomas unterscheidet pragnant ernun| und Glaube. S0
prägnant, gelegentlich geradezu VO  S zwel Wahrheiten SpI' kannl!!
Hese Unterscheidung durchzieht das ganzZe Werk des Thomas und ist csehr grund-
sätzlich. S5ie impliziert die grundsätzliche Anerkennung des menschlichen Denkens als
einer eigenen Quelle oder einem eigenen Modus der Wahrheit!®. Thomas verkennt
Ffreilich auch icht die Schwäche des menschlichen Denkens, aber e anerkennt doch
grundsätzlich seine eigenständige Kraft Wird das en 5 seiner eigenständigen
Kraft anerkannt, dann WIT! seiner Selbständigkeit und reiheit anerkannt,
die sich nicht ableiten US dem Glauben.
Dies bedeutet auch, das Denken seiner allgemeinen Form anerkannt WIT!|  d, die
allen Menschen gemeinsam ist und wıe Thomas glaubt, auch allen Zeiten. ber
Thomas macht doch muit Vorzug von einem bestimmten Denken Gebrauch. Er
wählt mıt voller Bewußtheit den Gedanken des Aristoteles s?ll[ll dem, W dieser
Gedanke Zu seiner eit Implikationen und am Begleitgedanken mıiıt sich führte,
als das Ten! odell, mit dessen ung die Selbständigkeit des Gedankens

der geschichtlichen Stunde angemessensten S Ausdruck kommen kann. Er
anerkennt damit das enken seiner weitesten fortgeschrittenen und eisten
zukunftsträchtigen Form. Und dami:  n auch der gefährlichsten Form. Darin besteht
der intellektuelle Mut des Thomas: In der Klarsicht und der Entschiedenheit
dieser
Es ist dabei natürlich für Thomas klar, die andere Wahrheit oder der andere
Modus der Wahrheit der Glatube ist, der Glaube die christliche Offenbarung, Diese
Wahrheit steht eigener Wurzel, und auch Sie ist arın frei und selbständig. Im
runde geht Thomas 17 BanzZen d:;  1ese Woahrheit der Offenbarung. ber
csieht S1IP nicht isoliert, sondern angesichts der Vernunft und Z  vA  A  var der ernun!' in
ihrer neuzeitlich entwickelten Form. Daraus entwickeln Gl die ren Omente
S@e1Ne25 Programms.

Wie gehören nach Thomas die beiden Wahrheiten, die unterschieden werden,
zusammen? Charakteristisch ür Thomas ist, dalß die beiden Bereiche nicht 1LUFr
unterscheidet, sondern auch verbindet. Die Verbundenheit der beiden Bereiche kann
Aı nach Thomas Zwel zueinandergehörenden Gatzen Ausdruck bringen:

Das Denken geht auf den Glauben Z Der Glaube geht auf das Denken
Thomas TITaut eser neuzeitlichen sich ihrer Freiheit nNeu und sich arıstotelisch
artikulierenden Vernunft &U, Q S1e Aaus$s e  1!  hrem eigenen inneren Impuls auf den

11 ent. 1, 4v Duplici igitur veritate divinorum intelligibilium existente, undg, ad
rationis inquisitio pertingere potest, altera quäae ingenium humanae rationı5 excedit,
utraque convenienter divinitus OM1nı credenda proponitur.
Vgl ent L,

316

seines Denkens im Ganzen als aristotelisch bezeichnet werden. Von Aristoteles gingen 
bei weitem die stärksten und tragendsten Impulse aus, die auch sein theologisches 
Denken bestimmten. 
Thomas scheint bei seiner planmäßigen Heranziehung vor allem des Aristoteles für 
die Ausarbeitung der Theologie etwas wie eine Vision davon gehabt zu haben, was 
das Zeitalter von der Theologie fordere. Ohne eine solche Vision ist die mutige 
und klarsichtige Konsequenz kaum zu erklären, mit der er sein Programm Zug um 
Zug entwickelte, auch angesichts von Polemiken und Befehdungen. Man kann sein 
Programm verstehen als Antwort auf die Herausforderung der geschichtlichen Lage 
und Stunde. Das Programm, das Thomas angesichts dieser Situation entwickelte, läßt 
sich aus dem Ganzen seines Werkes erheben und in den folgenden drei Thesen 
komprimiert darstellen. 

1. Das Programm des Thomas unterscheidet prägnant Vernunft und Glaube. So 
prägnant, daß er gelegentlich geradezu von zwei Wahrheiten sprechen kann11• 

Diese Unterscheidung durchzieht das ganze Werk des Thomas und ist sehr grund­
sätzlich. Sie impliziert die grundsätzliche Anerkennung des menschlichen Denkens als 
einer eigenen Quelle oder einem eigenen Modus der Wahrheit12• Thomas verkennt 
freilich auch nicht die Schwäche des menschlichen Denkens, aber er anerkennt doch 
grundsätzlich seine eigenständige Kraft. Wird das Denken so in seiner eigenständigen 
Kraft anerkannt, dann wird es in seiner Selbständigkeit und Freiheit anerkannt, 
die sich nicht ableiten aus dem Glauben. 
Dies bedeutet auch, daß das Denken in seiner allgemeinen Form anerkannt wird, die 
allen Menschen gemeinsam ist und wie Thomas glaubt, auch allen Zeiten. Aber 
Thomas macht doch mit Vorzug von einem ganz bestimmten Denken Gebrauch. Er 
wählt mit voller Bewußtheit den Gedanken des Aristoteles samt dem, was dieser 
Gedanke zu seiner Zeit an Implikationen und an Begleitgedanken mit sich führte, 
als das führende Modell, mit dessen Entwicklung die Selbständigkeit des Gedankens 
in der geschichtlichen Stunde am angemessensten zum Ausdruck kommen kann. Er 
anerkennt damit das Denken in seiner am weitesten fortgeschrittenen und am meisten 
zukunftsträchtigen Form. Und damit auch in der gefährlichsten Form. Darin besteht 
der intellektuelle Mut des Thomas: In der Klarsicht und in der Entschiedenheit 
dieser Wahl. 
Es ist dabei natürlich für Thomas klar, daß die andere Wahrheit oder der andere 
Modus der Wahrheit der Glatibe ist, der Glaube an die christliche Offenbarung. Diese 
Wahrheit steht in eigener Wurzel, und auch sie ist darin frei und selbständig. Im 
Grunde geht es Thomas im ganzen um diese Wahrheit der Offenbarung. Aber er 
sieht sie nicht isoliert, sondern angesichts der Vernunft und zwar der Vernunft in 
ihrer neuzeitlich entwickelten Form. Daraus entwickeln sich die weiteren Momente 
seines Programms. 

2. Wie gehören nach Thomas die beiden Wahrheiten, die unterschieden werden, 
zusammen? Charakteristisch für Thomas ist, daß er die beiden Bereiche nicht nur 
unterscheidet, sondern auch verbindet. Die Verbundenheit der beiden Bereiche kann 
man nach Thomas in zwei zueinandergehörenden Sätzen zum Ausdruck bringen: 
1. Das Denken geht auf den Glauben zu. 2. Der Glaube geht auf das D.enken zu. 
Thomas traut dieser neuzeitlichen sich ihrer Freiheit neu bewußten und sidt aristotelisch 
artikulierenden Vernunft zu, daß sie aus ihrem eigenen inneren Impuls auf dert 

11 C. Gent. 1, 4: Duplici igitur veritate divinorum intelligibilium existente, una, ad quam 
rationis inquisitio pertingere potest, altera quae omne ingenium humanae rationis excedit, 
utraque convenienter divinitus homini credenda proponitur. 

12 Vgl. C. Gent. 1, 3. 

316 



Glauben zugehen und ihm hinführen könne icht als ob das vernünftige Denken
dies aus Notwendigkeit tue, aber kann und soll dies
Er 'au! also dem Menschen ZU, ın diesem neuen Zeitalter auch 2AUuUS

eigener fr  'eler  * Einsicht auf Gott zugehen onne und solle. Und ET denkt zudem,
dies icht überflüssig und unnötig 5@e1  > angesichts der Offenbarung Gottes Jesus.
Warum cht? Weil er für die Interpretation dieser Offenbarung für an
hält, Rücksicht Zu nehmen auf das Denken und seine NnNeCUSgEeWONNEN! Selbständigkeit.
Thomas glaubt wirkli| daran, auch dieses enken und auch dieser
neuzeitlichen Gestalt VvVon Gott her S() ıst wIie 25 ıst und es also respektieren
muf ıin dieser SeINer Gestalt und ın den Menschentyp‘!3.
Thomas ehrt also das Denken und damit den denkenden enschen, 1n  .  dem ih:

1n eigenen Kraft VOor Gott führt und dann erst ihm die Geheimnisse
der Offenbarung verkündet. Und er >  n den SPe1N! Zeit neuzeitlichen Menschen,
indem c  RTr wider viele rwartungen diesen Weg ZU Gott und dieses Hören-
onnen auf Gott zutraut

Die andere Geite desselben Programms aber ıst die, für Thomas auch die
Offenbarung und 1  e  hre theologische Reflexionsgestalt auf das en und 1M Denken
auf den denkenden enschen zuzugehen habe Weil Thomas cdies 1 Sinn hat,

I  D er SeINer Theologie ZUu edeutenden Teil die Form der aristotelischen
Begrifflichkeit, 10 wie S1e verstand. Er benützt diese Philosophie als das Instru-
mentarıum un: SUZUSagCN die Sprache Seiner Theologie. Die Theologie sollte von
Gottes Offenbarung sprechen, aber 1n der Sprache der Menschen.
Thomas sagt Anfang der [70] Summe, die Philosophie 1st für die Theologie
nützlich ZUXF besseren Offenlegung dessen, der Theologie zZu überliefern 15  ®  +14
Man mul aber fragen: ZUT besseren Offenlegung für wen? Thomas ist offenbar der
einung: Für die fortgeschrittenen, gebildeten, ihrer Denkkraft o bewußt
wordenen Menschen. Für die Menschen der neuaufsteigenden Welt—Zeit. (Die
Theologie Jegt ihre Sache diesen Menschen offen, indem 611e deren Sprache spri
Und dies ist 1n dieser eit die aristotelisch durchgebildete Begriffssprache.
Thomas atte offenbar eine klare Vorstellung davon, die Theologie 1Im Gespräch
mit der Welt bleiben musse,  .. weil der sich offenbarende Gott eın solches Gespräch
eröffnet hat. Darum appelliert > bewußt die Sprache und das en. der
Welt, und ZWAarTr die Sprache und das enken der Welt ihrem höchstentwickelten
und meılsten die Zukunft weisenden Stadium Darum konnte neben der
+heo Summe eine Summa contra gentiles entwerfen, eine Darlegung der
theologischen Sachverhalte icht ür den Hausgebrauch, sondern für die „Welt”,
auch über den Kreis des Christentums hinaus!®. Weil Thomas mit der Sache der
Theologie auf die Welt zugehen will, darum spricht eT, SsOweıt e geht, clie Sprache
der Welt Weil 21 S1| Für menschliches Denken explizieren will, arum gebraucht

Darum formuliert Omas die N Wege s Gott am Anfang ceiner theol. Summe.
sind Wege des Denkens, cie auch den Glauben sowohl E Hintergrund wıe auch

zi iel haben Thomas lädt mit der Formulierung dieser Wege das Denken in seiner
eigenständigen Freiheit ein, die Wege zZuUu Got+t zu treten. Es ist dabei kennzeichnend,

als prıima et manifestior vıa den Weg der Bewegung formuliert 5 L, 2l
3 Cp.) amıft gibt dem des Aristoteles ın eser Sache die Präzedenz. Dies ist
G-  . zufällig. [ G ist wohl grundsätzlich gemeint, und ist 5 und mutig,
bedenkt, daß anderen der edanke des Aristoteles wie eine Gefährdung des Glaubens

vorkam  II 1, 5 ad Quod haec scientia accıpere potest aliquid philosophicis disciplinis,
NO  q quod necessitate indigeat, sed ad majorem manifestationem eOTUMNM, quae
scientia traduntur.
Thomas hat, wıe usdrücclich Sa ent. L 2), bei seinem Vorhaben durchaus auch
die sehr gelehrten Mohammedaner und A Heiden Auge.

317

..:. 

Glauben zugehen und zu dhm hinführen könne. Nicht als ob das vernünftige Denken 
dies aus Notwendigkeit tue, aber es kann und soll dies tun. 
Er traut es also dem Menschen zu, daß er in diesem neuen Zeitalter auch aus 
eigener freier Einsicht auf Gott zugehen könne und solle. Und er denkt zudem, daß 
dies nicht überflüssig und unnötig sei angesichts der Offenbarung Gottes in Jesus. 
Warum nicht? Weil er es für die Interpretation dieser Offenbarung für angemessen 
hält, Rücksicht zu nehmen auf das Denken und seine neugewonnene Selbständigkeit. 
Thomas glaubt wirklich daran, daß auch dieses Denken und auch in dieser seiner 
neuzeitlichen Gestalt von Gott her so ist wie es ist und daß man es also respektieren 
muß in dieser seiner Gestalt und in ihm den neuen Menschentyp13• 

Thomas ehrt also das Denken und damit den denkenden Menschen, indem er ihn 
zuerst in seiner eigenen Kraft vor Gott führt und dann erst ihm die Geheimnisse 
der Offenbarung verkündet. Und er ehrt den zu seiner Zeit neuzeitlichen Menschen, 
indem er ihm - wider viele Erwartungen - diesen Weg zu Gott und dieses Hören­
können auf Gott zutraut. 

3. Die andere Seite desselben Programms aber ist die, daß für Thomas auch die 
Offenbarung und ihre theologische Reflexionsgestalt auf das Denken und im Denken 
auf den denkenden Menschen zuzugehen habe. Weil Thomas dies im Sinn hat, 
~b er seiner Theologie zu einem bedeutenden Teil die Form der aristotelischen 
Begrifflichkeit, so wie er sie verstand. Er benützt diese Philosophie aLs das Instru­
mentarium und •sozusagen die Sprache seiner Theologie. Die Theologiie sollte von 
Gottes Offenbarung sprechen, aber in der Sprache der Menschen. 
Thomas sagt am Anfang der theol. Summe, die Philosophie ist für die Theologie 
nützlich zur besseren Offenlegung dessen, was in der Theologie zu überliefern ist14• 

Man muß aber fragen: zur besseren Offenlegung für wen? Thomas ist offenbar der 
Meinung: Für die fortgeschrittenen, gebildeten, ihrer Denkkraft neu bewußt ge­
wordenen Menschen. Für die Menschen der neuaufsteigenden Welt-Zeit. Die 
Theologie legt ihre Sache diesen Menschen offen, indem sie deren Sprache spricht. 
Und dies ist in dieser Zeit die aristotelisch durchgebildete Begriffssprache. 
Thomas hatte offenbar eine klare Vorstellung davon, daß die Theologie im Gespräch 
mit der Welt bleiben müsse, weil der sich offenbarende Gott ein solches Gespräch 
eröffnet hat. Darum appelliert er bewußt an die Sprache und an das Denken der 
Welt, und zwar an die Sprache und das Denken der Welt in ihrem höchstentwickelten 
und am meisten in die Zukunft weisenden Stadium. Darum konnte er neben der 
·theol. Summe eine Summa contra gentiles entwerfen, d. h. eine Darlegung der 
theologischen Sachverhalte nicht nur für den Hausgebrauch, sondern für die „Welt", 
auch über den Kreis des Christentums hinaus15• Weil Thomas mit der Sache der 
Theologie auf die Welt zugehen will, darum spricht er, soweit es geht, die Sprache 
der Welt. Weil er sich für menschliches Denken explizieren will, darum gebraucht er 

13 Darum formuliert Thomas z. B. die 5 Wege zu Gott am Anfang seiner theol. Summe. 
Es sind Wege des Denkens, wenn sie auch den Glauben sowohl zum Hintergrund wie auch 
zum Ziel haben. Thomas lädt mit der Formulierung dieser Wege das Denken in seiner 
eigenständigen Freiheit ein, die Wege zu Gott zu betreten. Es ist dabei kennzeichnend, 
daß er als prima et manifestior via den Weg aus der Bewegung formuliert (S. Th. 1, 2, 
3 cp.). Damit gibt er dem Gedanken des Aristoteles in dieser Sache die Präzedenz. Dies ist 
nicht zufällig. Es ist wohl grundsätzlich gemeint, und es ist kühn und mutig, wenn man 
bedenkt, daß anderen der Gedanke des Aristoteles wie eine Gefährdung des Glaubens 
vorkam. 

H S. Th. I, 1, S ad 2: Quod haec scientia accipere potest aliquid a philosophicis disciplinis, 
non quod ex necessitate eis indigeat, sed ad majorem manifestationem eorum, quae in hac 
scientia traduntur. 

15 Thomas hat, wie er ausdrüd<lich sagt (C. Gent. 1, 2), bei seinem Vorhaben durchaus auch 
die sehr gelehrten Mohammedaner und die Heiden im Auge. 

317 



die meisten entwickelten Formen dieses Denkens, obwohl er auch un deren
Grenzen weiß, nämlich VL allem die des aristotelischen Denkens

Dies sehr mutiges Unternehmen, weil die g Sprache und das ]
enken ja nicht ohne Grund Verdacht standen, die Sache Gottes gefährden.
Thomas hat angesichts dieses Verdachts höchst großzügig und höchst planmäßig und
seltsam unbeirrt sein Programm durchgeführt. Die beiden Summen S17 gemeinsam
das eichen dafür. Die Sache der Theologie da wirklich sANZEN einer
neue€&e Sprache daher, und s War die Sprache e1iner aufsteigenden Welt
Die doppelte Synthese der beiden selbständigen und freien Mächte, des Denkens und
des Glaubens, ist bei Thomas höchst merkwürdig ZU beobachten Die Synthese des
Denkens i Glauben hin und die Synthese des Glaubens ZUumh en. An
einigen der sublimsten Stellen Se1Nes Werkes stehen beide unmittelbar nebeneinander,
der Begriff des Denkens unı der Begriff des Glaubens. Sie vermischen sich nicht,
aber S1e beleuchten sich gegenseltig und sind sich a1c0 icht weniger als gleich-
gültig!®, sublimen Ööglichkeiten ergeben sich dem Trogramm des Aqui-
naten, AuS der Verbundenheit der beiden Ursprünge ihrer Geschiedenheit Das
Programm zeigt sich darin als mutiges, als eın ebenso christliches wie menschliches
Programm. Es eın  - Programm für eine weiıte Zukunft

- und sung
1259 verläßt Thomas Paris. Wır treffen ihn verschiedenen Pos:  itionen und in verschiedenen
Städten Italien. Er arbeitete unaufhörlich seinem großen theologischen Programm, und
Se1IN Werk wächst fort und fort. 1268 WITI Thomas vom Ordensgeneral erneut nach g-
candt. Dort W ufs A  n nruhen in der Universit:  at aufgetreten. Es ging wiederum E
die des Aristoteles im Denken und der Theologie. Der alte Streit bekam — Feuer,
Ja trat jetz! erst in seine eigentlich kritische Phase. Das schon <  VOr Jahrzehnten Jebendige
Mißtrauen BEeN das Denken bekam Nahrung, denn wWaien eute 1n der
Artistenfakultät aufgetaucht. Der hervorragendste unter ihnen Wäar Diger von Brabant. Er hat
die ne Selbständigkeit des Denkens gegenüber dem Glauben soweit getrieben, daß in
seiner Interpretation des Aristoteles Thesen zı Diskussion stellte, die mıi+t dem Glauben

9-  n mehr vereinbar Wa Fr elt sich eı den hochangesehenen Iın Parı
bekanntgewordenen Aristoteleskommentar des arabischen Gelehrten Averroes!?. Damit Warfr
aber das eingetreten, Vas( schon den Zzwanziıger ahren des befürchtet hatte. Denken
und Glauben waren auseinandergetreten.

erhob sich Widerspruch VCd cseiten der Theologen, VOor allem derer dem Franzis-
kanerorden und dem Weltklerus. ging meisten BCgBeN iger von Brabant und
seine raAristotelesinterpretation, aber ging auch den Aristotelismus überhaupt
und besonders in der eologie. Die Getährlichkei; des neuen Unternehmens Mar ichtbar
geworden, die Sorge hatte sich als erwiesen. Vor em hat Bonaventura, der größte
der Franziskaner, sich schließlich 5eN jeden Aristotelismus im Kaume des christlichen
Denkens gewandt!8,

16 B der schon ena! prima VIa, Thomas mit Aristoteles das Denken über den
Begriff der Bewegung Un primum Ovens immobile führt, Sagt der ext abschließend:

hoc- dicunt Deum 5 I, 2y cCp.) Deus, Gott, das ist das Wort der glaubenden
Gemeinde, der „omnes“ dieses Gatzes. mum immobile, das ist der Begriff des
Denkens, das Wort des Aristoteles. orte des Denkens und die Worte des Glaubens
bleiben unterschieden und werden nicht vermischt. Aber cie beleuchten sich gegenseitig
und weisen 1e: ins Aber das ist -  x das Gleiche, S182e!  ht anders U5

das Denken und anders für das Glauben.
Vgl G Steenberghen, (0.265
In seinen Collationes Hexaemeron (1273) benützt Wäar gelegentlich den Stagiriten,
aber distanziert sich zugleich B-  n e von dem übertriebenen Aristotelismus, sondern
schließlich Von jedem Aristotelismus aume istlichen Denkens. Bonaventura sieht
in dem neuen Aristotelismus ne Namen nennen) eın eschatologisches Zeichen des
Geistes des Antichrist, der wendung von ott und der Hinwendung ZUr Welt Seine

318

die am meisten entwickelten Formen dieses Denkens, obwohl er auch um deren 
Grenzen weiß, nämlich vor allem die des aristotelischen Denkens. 

Dies war ein sehr mutiges Unternehmen, weil die neue Sprache und das neue 
Denken ja nicht ohne Grund im Verdacht standen, die Sache Gottes zu gefährden. 
Thomas hat angesichts dieses Verdachts höchst großzügig und höchst planmäßig und 
seltsam unbeirrt sein Programm durchgeführt. Die beiden Summen sind gemeinsam 
das Zeichen dafür. Die Sache der Theologie kam da wirklich im ganzen in einer 
neuen Sprache daher, und es war die Sprache einer aufsteigenden Welt. 

Die doppelte Synthese der beiden selbständigen und freien Mächte, des Denkens und 
des Glaubens, ist bei Thomas höchst merkwürdig zu beobachten: Die Synthese des 
Denkens zum Glauben hin und die Synthese des Glaubens zum Denken hin. An 
einigen der sublimsten Stellen seines Werkes stehen beide unmittelbar nebeneinander, 
der Begriff des Denkens und der Begriff des Glaubens. Sie vermischen sich nicht, 
aber sie beleuchten sich ,gegenseitig und sind sich also nicht weniger als gleich­
gültig16. Solche sublimen Möglichkeiten ergeben sich aus dem Programm des Aqui­
naten, aus der Verbundenheit der beiden Ursprünge in ihrer Geschiedenheit. Das 
Programm zeigt sich darin als ein mutiges, als ein ebenso christliches wie menschliches 
Programm. Es war ein Programm für eine weite Zukunft. 

III. Die Krise und ihre Lösung 

1259 verläßt Thomas Paris. Wir treffen ihn in verschiedenen Positionen und in verschiedenen 
Städten in Italien. Er arbeitete unaufhörlich an seinem großen theologischen Programm, und 
sein Werk wächst fort und fort. 1268 wird Thomas vom Ordensgeneral erneut nach Paris ge­
sandt. Dort waren aufs neue Unruhen in der Universität aufgetreten. Es ging wiederum um 
die Rolle des Aristoteles im Denken und in der Theologie. Der alte Streit bekam neues Feuer, 
ja er trat jetzt erst in seine eigentlich kritische Phase. Das schon vor Jahrzehnten lebendige 
Mißtrauen gegen das neue Denken bekam neue Nahrung, denn es waren neue Leute in der 
Artistenfakultät aufgetaucht. Der hervorragendste unter ihnen war Siger von Brabant. Er hat 
die neue Selbständigkeit des Denkens gegenüber dem Glauben soweit getrieben, daß er in 
seiner Interpretation des Aristoteles Thesen zur Diskussion stellte, die mit dem Glauben 
wirklich nicht mehr vereinbar waren. Er hielt sich dabei an den hochangesehenen in Paris neu 
bekanntgewordenen Aristoteleskommentar des arabischen Gelehrten Averroes17• Damit war 
aber das eingetreten, was man schon in den zwanziger Jahren des Jh. befürchtet hatte. Denken 
und Glauben waren auseinandergetreten. 
So erhob sich neuer Widerspruch von seiten der Theologen, vor allem derer aus dem Franzis­
kanerorden und aus dem Weltklerus. Es ging dabei am meisten gegen Siger von Brabant und 
seine radikale Aristotelesinterpretation, aber es ging auch gegen den Aristotelismus überhaupt 
und besonders in der Theologie. Die Gefährlichkeit des neuen Unternehmens war sichtbar 
geworden, die Sorge hatte sich als begründet erwiesen. Vor allem hat Bonaventura, der größte 
der Franziskaner, sich schließlich gegen jeden Aristotelismus im Raume des christlichen 
Denkens gewandt18• 

16 Bei der schon genannten prima via, wo Thomas mit Aristoteles das Denken über den 
Begriff der Bewegung zum primum movens immobile führt, sagt der Text abschließend: 
et hoc omnes dicunt Deum (S. Th. I, 2, 3 cp.). Deus, Gott, das ist das Wort der glaubenden 
Gemeinde, der „omnes" dieses Satzes. Primum movens immobile, das ist der Begriff des 
Denkens, das Wort des Aristoteles. Die Worte des Denkens und die Worte des Glaubens 
bleiben unterschieden und werden nicht vermischt. Aber sie beleuchten sich gegenseitig 
und weisen schließlich ins Selbe. Aber das Selbe ist nicht das Gleiche, es sieht anders aus 
für das Denken und anders für das Glauben. 

17 Vgl. F. van Steenberghen, a. a. 0.265 ff. 
18 In seinen Collationes in Hexaemeron (1273) benützt er zwar gelegentlich den Stagiriten, 

aber er distanziert sich zugleich nicht nur von dem übertriebenen Aristotelismus, sondern 
schließlich von jedem Aristotelismus im Raume christlichen Denkens. Bonaventura sieht 
in dem neuen Aristotelismus (ohne Namen zu nennen) ein eschatologisches Zeichen des 
Geistes des Antichrist, der Abwendung von Gott und der Hinwendung zur Welt. Seine 

318 



Das Programm des Thomas Varl damit 1n seine entscheidende Krisis gekommen.
Gleichzeitig mußte Thomas aber auch als der geeignete Mann erscheinen, die Krisis
'7u lösen. Denn -  < Sanz auf der Geite des Denkens, Ja er WaTr dessen
angesehenster Vertreter. Er War aber andererseits ö0 besonnen und sachlich,
Von ihm ehesten eine Beruhigung der Gemüter erwarten konnte und eine
Klärung der umstrittenen Probleme, die mit dem neuen enken aufgekommen
Waren. Wie verhielt sich Thomas in dieser Krisis, die Ja eigentlich eine Krisis sSe1nes
eigenen theologischen Programms war?

Der Otreit wWar t+eilweise eın Ötreit um den ext des Aristoteles und SeINe rechte Inter-
pretation??. Wichtiger aber noch W die sachlichen Probleme. Wenn TIThomas mutig
und konsequent auch kritischer Zeit 4ir das Denken eintrat, 5( wWAar seine
Gtärke dabei doch seine besonnene Sachlichkeit Es eing ihm nıe darum, LU hinter
irgendeiner Fahne oder einem Namen herzulaufen, Aur weil modern WAar. Er
bezog ZWar Partei, aber e5 Z21Ng ihm dabei ul U die Sache?® Weil Thomas in
seiner Stellungnahme jener entscheidenden Krisis des Aristoteles unl die Sach-
probleme ging, ] sich seine Stellung NUur darstellen, WITr gleichfalls auf die
sachlichen Probleme eingehen, um die sich handelte. Wir wählen für
Darstellung exemplarisch das wohl wichtigste Sachproblem, den Ötreit um die Lehre
von der FEinheit des Geistes, Um ging darin, und wIı1e verhielt sich Thomas

diesem für die Krisis charakteristischen Streit?

Es ging um e1ne These, die Averroes als Interpretation ZUITY) Buch ber die
Geele des Aristoteles VOo:  agen hatte und der auch iger Brabant jedenfalls in
SPe1IN! Jugend folgte. Je kann als eine neuplatonische Verlängerung der aristotelischen
T ehre E  > Geist (voUs) verstanden werden. Vielen schien 61© einleuchtend, anderen
aber höchst gefährlich für das rechte Verständnis der menschlichen und der theo-
logischen eite der Wahrheit. I Der sachliche Gehalt des Problems JäRQ+ csich die
rage fassen: Wie kann Man verstehen, csofern in den Wissenschaften und
insbesondere in der Philosophie die ahrheit gedacht WIT!  d, diese für alle Individuen
die eine und gleiche Wahrheit ist, WO. alle Individuen, die solches denken, und
auch alle ihre individuellen Gedanken ungleich sind und außerhalb ihrer der Gedanke

seiner Wahrheit ke  inen  < Ort haben scheint? umm dieses Problem
lösen, nich  m> entweder die Einheit der Wahrheit preisgeben und damit die Idee

der Wahrheit überhaupt, oder aber den enschen preisgeben und die individuelle
Eigenständigkeit seınes Denkens für bedeutungslos rklären?

Position ist  s alc Warnung und Korrektiv in ceinem Zeitalter enkwürdig wie die analoge
ellungn vVo  } ZUr: Philosophie
Vgl Gilson, Der Bonaventura, Hellerau 1929, 142 f; Albi, De Saint Bonaventure
et les luttes doctrinales des 1267/1277, Paris 1923; Ratzinger, Die Geschichtstheologie
des Bonaventura, München 1959, HI Schachten, Intellectus Verbi } Erkenntnis
4« Mitvollzug des Wortes nach Bonaventura, Freiburg 1973, 154
Der raı  ale A ristotelismus tützte sich dabei VOT lem auf den berühmten Kommentar

Verroes. Thomas hat angesichts dieses sputes seine Beschäftigung mit dem
strittenen Stagiriten nich:  er zurückgenommen, sondern verstärkt. Gerade ın ese Jahre
fallen seine Kommentare ZU den aristotelischen Schriften über die Seele, ber die Physik,
über die Nikomachische Fthik und ein eil des Metaphysikkommentars. Vegl.
Steenberghen, . d. 248.) S0 entstand nach und nach ein umfassendes Kommentarwerk,
das sich m dem des Verroes urchaus konnte, E vielem übertr: Thomas
muß seiner Sache sicher BEWESEN Sein trotz aller Anfeindungen. zing unbeirrt in die
Neue Zeit, deren Wortführer Aristoteles WAar. Aber er wollte das Unternehmen
auf 3ıner  B soliden Textbasis dur:  ren und gab sich nich|  er ufrieden mift dem Vorhandenen.
Studium philosophiae NO est ad hoc, quod sclatur, quid homines senserint, csed qualiter G
habeat veritas Terum\. In el 1,

319

.:. 

Das Programm des Thomas war damit in seine entscheidende Krisis gekommen. 
Gleichzeitig mußte Thomas aber auch als der geeignete Mann erscheinen, die Krisis 
;zu lösen. Denn er war ganz auf der Seite des neuen Denkens, ja er war dessen 
angesehenster Vertreter. Er war aber andererseits so besonnen und sachlich, daß man 
von ihm am ehesten eine Beruhigung der Gemüter erwarten konnte und eine 
Klärung der umstrittenen Probleme, die mit dem neuen Denken aufgekommen 
waren. Wie verhielt sich Thomas in dieser Krisis, die ja eigentlich eine Krisis seines 
eigenen theologischen Programms war? 

Der Streit war teilweise ein Streit um den Text des Aristoteles und seine rechte Inter­
pretation 19. Wichtiger aber noch waren die sachlichen Probleme. Wenn Thomas mutig 
und konsequent auch in kritischer Zeit für das neue Denken eintrat, so war seine 
Stärke dabei doch seine besonnene Sachlichkeit. Es ging ihm nie darum, nur hinter 
irgendeiner Fahne oder einem Namen herzulaufen, nur weil er modern war. Er 
bezog zwar Partei, aber es ging ihm dabei nur um die Sache20• Weil es Thomas in 
seiner Stellungnahme in jener entscheidenden Krisis des Aristoteles um die Sach­
probleme ging, läßt sich seine Stellung nur so darstellen, daß wir gleichfalls auf die 
sachlichen Probleme eingehen, um die es sich handelte. Wir wählen für unsere 
Darstellung exemplarisch das wohl wichtigste Sachproblem, den Streit um die Lehre 
von der Einheit des Geistes. Um was ging es darin, und wie verhielt sich Thomas 
in diesem für die ganze Krisis charakteristischen Streit? 

Es ging um eine These, die Averroes als Interpretation zum 3. Buch über die 
Seele des Aristoteles vorgetragen hatte und der auch Siger von Brabant jedenfalls in 
seiner Jugend folgte. Sie kann als eine neuplatonische Verlängerung der aristotelischen 
Lehre vom Geist (voüs) verstanden werden. Vielen schien sie einleuchtend, anderen 
aber höchst gefährlich für das rechte Verständnis der menschlichen und der theo­
logischen Seite der Wahrheit. Der sachliche Gehalt des Problems läßt sich in die 
Frage fassen: Wie kann man es verstehen, daß, sofern in den Wissenschaften und 
insbesondere in der Philosophie die Wahrheit gedacht wird, diese für alle Individuen 
die eine und gleiche Wahrheit ist, obwohl alle Individuen, die solches denken, und 
auch alle ihre individuellen Gedanken ungleich sind und außerhalb ihrer der Gedanke 
in seiner Wahrheit keinen Ort zu haben scheint? Muß man, um dieses Problem 
zu lösen, nicht entweder die Einheit der Wahrheit preisgeben und damit die Idee 
der Wahrheit überhaupt, oder aber den Menschen preisgeben und die individuelle 
Eigenständigkeit seines Denkens für bedeutungslos erklären 7 

Position ist als Warnung und Korrektiv in seinem Zeitalter so denkwürdig wie die analoge 
Stellungnahme von K. Barth zur Philosophie in unserem Jh. 
Vgl. E. Gilson, Der hl. Bonaventura, Hellerau 1929, 142 f; ]. Albi, De Saint Bonaventure 
et les luttes doctrinales des 1267/1277, Paris 1923; ]. Ratzinger, Die Geschichtstheologie 
des hl. Bonaventura, München 1959, 136 ff; W. Schachten, Intellectus Verbi. Die Erkenntnis 
im Mitvollzug des Wortes nach Bonaventura, Freiburg 1973, 154 f. 

19 Der radikale Aristotelismus stützte sich dabei vor allem auf den berühmten Kommentar 
des Averroes. Thomas hat angesichts dieses Disputes seine Beschäftigung mit dem neu 
umstrittenen Stagiriten nicht zurückgenommen, sondern verstärkt. Gerade in diese Jahre 
fallen seine Kommentare zu den aristotelischen Schriften über die Seele, über die Physik, 
über die Nikomachische Ethik und ein Teil des Metaphysikkommentars. (Vgl. F. van 
Steenberghen, a. a. 0. 248.) So entstand nach und nach ein umfassendes Kommentarwerk, 
das sich mit dem des Averroes durchaus messen konnte, ja es in vielem übertraf. Thomas 
muß seiner Sache sicher gewesen sein trotz aller Anfeindungen. Er ging unbeirrt in die 
neue Zeit, deren Wortführer Aristoteles für ihn war. Aber er wollte das Unternehmen 
auf einer soliden Textbasis durchführen und gab sich nicht zufrieden mit dem Vorhandenen. 

10 Studium philosophiae non est ad hoc, quod sciatur, quid homines senserint, sed qualiter se 
habeat veritas rerum. In Cael. 1, 22. 

319 



Dieses Problem?2! mußte ges: besonders auffällig werden in Weltstunde
> der des Jh., der das wissenschaftliche Denken, zunächst iın der Gestalt
der aristotelischen Philosophie, sich ers: Male 1e selbständige Macht er.
Und 1  A  VAS bedeutet vollends dieses Problem für die Sache der Theologie? Dagt s1€e die
S alle, oder 16 nud Wahrheit jeden einzelnen, der .  .n
und glaubt? Man braucht diese rage nNu formulieren, u hre zentrale Relevanz

clie Theologie ZUuU erkennen
AverrToes, dem Diger vVon Brabant zunächst folgte, hat 1} Anschluß das 3 Buch
über die Geele des Aristoteles und unter Aufnahme neuplatonischer Gedanken dazu
folgende Lösung vorgeschlagen“* Für alle Menschen gäbe e5 1LUF Sphäre des
Geistes Er hypostasierte ese und konnte SO gibt für alle
Menschen z (eist (VOVG, intellectus) neser _ Geist umfaßt alle Wahrheit
Die vielen einzelnen Menschen können und csollen auf ihre 4l dem E
Geist teilnehmen, onnen  .. 1ber auch wieder der Sphäre des &11  n Geistes
ausscheiden Denn sind nicht selbst der Geist, sind NUur mögliche Teilnehmer

CGeist So läßt sich konsequent erklären, 7 das für alle Menschen
ISst obwohl die Wahres denkenden Gedanken unermeßlich verschieden sind Der
egri der Teilnahme rlaubt dies. Der Geist aber wird wiederum nach
plotinischem Vorbild als CIM Ausfluß der Gottheit betrachtet Als ausfließender
ommt von Gott her, aber z unterscheidet sich zugleich VO Gott PINeEe eIgeNE
Substanz zwischen Gott und den Menschen
Was bedeutet diese Theorie 1 anzen? In wird WIe S sieht der Geist
zu Zwischensphäre, ja Zwischensubstanz zwischen Gott und dem Men-
schen Gott 1st jenseits SECINET, der Mensch diesseits, allerdings möglichen wechsel-
seltıigen Beziehungen
Setzt 12l für „CGeist‘ „Wissen was ctatthaft erscheint, dann darf [Naf

geistesgeschichtlichen Deutung dieser These folgende Hypothese Es scheint
ese Theorie Moment }  - realen Prozefß der Geistes- und Bildungs-

geschichte des abendländischen Menschen widerspiegelt i ewegung die
Mittelalter anhob und 1} deren Spätphase S heute stehen Das Wissen wird autonom
Menschen ehmen ZWAarTr AIl teil und fördern ber das Wissen celber bleibt
autonom, bleibt selber „Substanz gegenüber dem konkreten Menschen und ihren
konkreten Bedürfnissen und Interessen 141e Beziehung des 1ssens Transzendenz,

Gott wird ZWa gewiß Mittelalter icht geleugnet aber den Aristotelikern,
Von denen W hier sprechen, gelockert und zwischen der Welt des Wissens
und Gott 151 Abstand gelegt Denn das Wissen 1st als Geist „substantiell“ oder

sich stehend atıch gegenüber Gott
scheint die spatere Entwicklung diesen Prozeß der Distanzierung des Wissens

VvVom enschen und auch VO Gott radikalisiert hat Das autonome Wissen wird
mehr neutral gegenüber Gott und hat ihn not1ig Den Menschen

ban  z Anspruch und die enschen ihrerseits beanspruchen und benützen 65,
aber die Beziehungen des issens zun wirklichen Menschenwesen und :
Menschlichkeit werden gleichwohl 151er undeutlicher Es wächst die Gefahr PT

Menschenferne, die auch Unmenschlichkeit werden kann, und 111 gleichen
Gottesferne, die auch 8 Gottlosigkeit werden

Wenn dieser Deutungsvorschlag 171 dann steckte der Theorie der extitremen

Es ist auch HNEeCUEeIeN Denken in anderer Gestalt 1LEFr wieder aufgetaucht. Im Blick auf
Frage Z anf transzendentale Subjekt entworfen als das und gleiche

allen empirischen Subjekten. Auch daran erinnert, laß im Traktat von Wittgen-
stein das Wissenschaft elibende ubjekt den Satzen der Wissenschaft PFanz VeI-
chwindet. (Tractatus logco-phflosophicus  en.a. a. O. 265 £ D, 632 £.
Vgl 747 Steenberghen, 265  I>

320

Dieses Problem21 mußte geschichtlich besonders auffällig werden in einer Weltstunde 
wie der des 13. Jh., in der das wissenschaftliche Denken, zunächst in der Gestalt 
der aristotelischen Philosophie, sich zum ersten Male als eine selbständige Macht erhob. 
Und was bedeutet vollends dieses Problem für die Sache der Theologie? Sagt sie die 
eine Wahrheit für alle, oder ist sie bloß Wahrheit für jeden einzelnen, der sie denkt 
und glaubt? Man braucht diese Frage nur zu formulieren, um ihre zentrale Relevanz 
für die Theologie zu erkennen. 
Averroes, dem Siger von Brabant zunächst folgte, hat im Anschluß an das 3. Buch 
über die. Seele des Aristoteles und unter Aufnahme neuplatonischer Gedanken dazu 
folgende Lösung vorgeschlagen22 : Für alle Menschen gäbe es nur eine Sphäre des 
Geistes. Er hypostasierte diese und konnte so schließlich sagen: Es gibt für alle 
Menschen nur einen Geist (voü~, intellectus). Dieser eine Geist umfaßt alle Wahrheit. 
Die vielen einzelnen Menschen können und sollen je auf ihre Art an dem einen 
Geist teilnehmen, sie können aber auch wieder aus der Sphäre des einen Geistes 
ausscheiden. Denn sie sind nicht selbst der Geist, sie sind nur mögliche Teilnehmer 
am Geist. So läßt sich konsequent erklären, daß das Wahre für alle Menschen eines 
ist, obwohl die Wahres denkenden Gedanken unermeßlich verschieden sind. Der 
Begriff der Teilnahme erlaubt dies. Der eine Geist aber wird - wiederum nach 
plotinischem Vorbild - als ein Ausfluß der Gottheit betrachtet. Als ausfließender 
kommt er von Gott her, aber er unterscheidet sich zugleich von Gott als eine eigene 
Substanz zwischen Gott und den Menschen. 

Was bedeutet diese Theorie im Ganzen 7 In ihr wird, wie man sieht, der Geist 
zu einer Zwischensphäre, ja einer Zwischensubstanz zwischen Gott und dem Men­
schen. Gott ist jenseits seiner, der Mensch diesseits, allerdings mit möglichen wechsel­
seitigen Beziehungen. 
Setzt man für „Geist" ,,Wissen" ein, was statthaft erscheint, dann darf man zur 
geistesgeschichtlichen Deutung dieser These folgende Hypothese wagen: Es scheint, 
daß diese Theorie ein Moment in einem realen Prozeß der Geistes- und Bildungs­
geschichte des abendländischen Mensdten widerspiegelt, in einer Bewegung, die im 
Mittelalter anhob und in deren Spätphase wir heute stehen. Das Wissen wird autonom. 
Menschen nehmen zwar an ihm teil und fördern es. Aber das Wissen selber bleibt 
autonom, bleibt selber „Substanz" gegenüber dem konkreten Menschen und ihren 
konkreten Bedürfnissen und Interessen. Die Beziehung des Wissens zur Transzendenz, 
zu Gott wird zwar gewiß im Mittelalter nidtt geleugnet, aber von den Aristotelikern, 
von denen wir hier sprechen, deutlidt gelockert, und zwisdten dei: Welt des Wissens 
und Gott ist ein Abstand gelegt. Denn das Wissen ist als Geist „substantiell" oder 
in sich stehend auch gegenüber Gott. 
Es sdteint, daß die spätere Entwicklung diesen Prozeß der Distanzierung des Wissens 
vom Menschen und audt von Gott radikalisiert hat. Das autonome Wissen wird immer 
mehr neutral gegenüber Gott und hat ihn immer weniger nötig. Den Menschen nimmt 
es zwar in Anspruch und die Mensdten ihrerseits beanspruchen und benützen es, 
aber die Beziehungen des Wissens zum wirklichen Menschenwesen und seiner 
Menschlichkeit werden gleichwohl immer undeutlicher. Es wächst die Gefahr einer 
Menschenferne, die auch zur Unmenschlichkeit werden kann, und im gleidten Maß 
einer Gottesferne, die audt zur Gottlosigkeit werden kann. 
Wenn dieser Deutungsvorschlag stimmt, dann steckte in der Theorie der extremen 

21 Es ist auch im neueren Denken in anderer Gestalt immer wieder aufgetaucht. Im Blid< auf 
unsere Frage hat z. B. Kant das transzendentale Subjekt entworfen als das eine und gleiche 
in allen empirischen Subjekten. Auch sei daran erinnert, daß im Traktat von L. Wittgen­
stein das Wissenschaft treibende Subjekt aus den Sätzen der Wissenschaft ganz ver­
schwindet. (Tractatus logico-philosophicus 5, 632 f .) 

n Vgl. F. van Steenberghen, a. a. 0. 265 ff. 

320 



Aristoteliker des 13., Jh die C efahr der neuaufsteigenden Rationalität versteckt
und verschlüsselt darin Dann zeigte sich ihr nicht ] e1ne augenblickliche Kris:  15
oder e1n augenblicklicher Gtreit der Universität Paris. Dann zeigte sich ihr
noch VO  5 ferne und in einem Frühstadium die Kris  15 des neuzeitlichen autonomen
Wissens überhaupt.
Wenn das richtig gesehen ist, dann oteckt darin insbesondere auch die entscheidende
T1515 Programm des Thomas: den Menschen Gott zZu führen und die
Ots: Gottes menschlich zZU machen. Thomas hat offenbar das Problem als real
und dringend erkannt, vVenn er atıch geschichtlichen Folgen noch icht zZu
überblicken vermochte. FEr cah und bejahte das Aufsteigen e1ner } Form Von
Bildung und Wissen, aber er hat auch die Gefährlichkeit dieser unausweichlich auf-
steigenden Macht selbständigen Denkens und issens gesehen und das Problem der
K  T1515  & voll 1ns Auge gefaßt. Er hat &5 getan, auf der einen Geite dabei
blieb, auıch angesichts der Krise, den neuen Weg des Denkens gehen. ber
andererseits wollte er NUFr mit einem hohen von Besonnenheit: mıiıt 1Nem
sorgfältigen Blick auf clie hier drohenden Getfahren Und mıiıt einem sorgfältigen Blick
auf die Sache des aubens und des Christentums, —- die allem
WAarT, und auf die Sache der Menschen, die ihm gleichfalls ging Die Oomente
des Göttlichen und des Menschlichen sollten gemäß seinem Programm verbunden
bleiben, gerade auch Gange des neuen Denkens.
50 hat Aristoteles icht aufgegeben, aber anders ausgelegt. Er durfte und konnte
e5, denn kannte den Gedanken des Aristoteles wıe kaum ein anderer. Und
mußte den Aristoteles und Se1ine Geist anders auslegen, weil S
Se1n rogramm ging, die ynthese des Göttlichen und des Menschlichen unter den
ngungen des . Denkens. Thomas egegnet der Krise muıt einer eigenen
T heorie des Geistes. Sie gründete auf eiıner selbständigen Auslegung des Stagiriten,
aber ebensosehr auf einer sorgfältigen Beachtung der Phänomene, der csich
zeigenden Sachen selber. Sie wandte sich S vielen sachlichen Gründen die
Tendenz des Auseinandertreibens der omente und ‚War mıt Hiılfe eben jenes
Denkens, dem diese Tendenz offenbar innewohnt. Thomas wollte mıit intel-
lektuellen Mut angesichts der T1515 den Aristotelismus und amit die n  P eit
bewahren, aber wollte mıiıt nicht geringerer Besonnenheit dieses Denken
dem ihm tendenziell innewohnenden Gefahren behüten und vA  s  VarTr aufgrund einer
durchgearbeiteten Theorie. Wır skizzieren S12 Kürze®3,

Thomas unterscheidet mit Aristoteles den Geist, insofern e Erkenntnis aufnımmt
(intellectus possibilis), und den Geist, insofern Erkennbarkeit ererst hervorbringt
(intellectus agens).
Was den aufnehmenden Geist angeht, 50 betont Thomas mıit aller Entschiedenhei:

Averroes, daß jedem einzelnen enschen zugehöre und ihn wesentlich
cQharakterisiere. also individueller ens! und Geist icht wIie Entwurf
des AÄAverroes getrennt werden könnten der Geist ZUr substantiellen VVesens-
form edes einzelnen Menschen gehöre. Dies heißt er denkt als selbst, jeder
erkennt als Pr elbst, jeder weiß, wWäas weiß, als ET celbst. Der Mensch ist selbständig

seinem Wissen und darf I  S dies weiterdenken darum auch selbst
verantwortlich seın geistiges Leben Diese Auffassung entsprach seiner Über-
ZEeUgUNg nach einmal dem lext des Aristoteles, Z anderen der Sache selber, und
schließlich dem Selbständigkeits- un! Freiheitsbedürfnis der HEeueien eit.
Freilich hat Han dann zunächst SOVIE|  -  } Geist, als einzelne Menschen hat, und

253 Zum folgenden vgl bes Kommentare des quinaten De anıma lect. VI1L—X; Quaestio
de anıma; De spiritualibus creaturi1s, 1 De unitate intellectus confira Averroistas

3271

Aristoteliker des 13. Jh. die ganze Gefahr der neuaufsteigenden Rationalität versteckt 
und verschlüsselt darin. Dann zeigte sich in ihr nicht nur eine augenblickliche Krisis 
oder ein augenblicklicher Streit an der Universität Paris. Dann zeigte sich in ihr -
noch von ferne und in einem Frühstadium - die Krisis des neuzeitlichen autonomen 
Wissens überhaupt . 

.:. Wenn das richtig gesehen ist, dann steckt darin insbesondere auch die entscheidende 
Krisis für das Programm des Thomas: den Menschen vor Gott zu führen und die 
Botschaft Gottes menschlich zu machen. Thomas hat offenbar das Problem als real 
und dringend erkannt, wenn er auch seine geschichtlichen Folgen noch nicht zu 
überblicken vermochte. Er sah und bejahte das Aufsteigen einer neuen Form von 
Bildung und Wissen, aber er hat auch die Gefährlichkeit dieser unausweichlich auf­
steigenden Macht selbständigen Denkens und Wissens gesehen und das Problem der 
Krisis voll ins Auge gefaßt. Er hat es so getan, daß er auf der einen Seite dabei 
plieb, auch angesichts der Krise, den neuen Weg des Denkens zu gehen. Aber 
andererseits wollte er es nur tun mit einem hohen Maß von Besonnenheit: mit einem 
sorgfältigen Blick auf die hier drohenden Gefahren. Und mit einem sorgfältigen Blick 
auf die Sache des Glaubens und des Christentums, um die es ihm vor allem zu tun 
war, und auf die Sache der Menschen, um die es ihm gleichfalls ging. Die Momente 
des Göttlichen und des Menschlichen sollten gemäß seinem Programm verbunden 
bleiben, gerade auch im Gange des neuen Denkens. 
So hat er Aristoteles nicht aufgegeben, aber anders ausgelegt. Er durfte und konnte 
es, denn er kannte den Gedanken des Aristoteles wie kaum ein anderer. Und er 
mußte den Aristoteles und seine Lehre vom Geist anders auslegen, weil es ihm um 
sein Programm ging, die Synthese des Göttlichen und des Menschlichen unter den 
Bedingungen des neuen Denkens. Thomas begegnet der Krise mit einer eigenen 
Theorie des Geistes. Sie gründete auf einer selbständigen Auslegung des Stagiriten, 
aber ebensosehr auf einer sorgfältigen Beachtung der Phänomene, d. h. der sich 
zeigenden Sachen selber. Sie wandte sich aus vielen sachlichen Gründen gegen die 
Tendenz des Auseinandertreibens der Momente und zwar mit Hilfe eben jenes 
Denkens, dem diese Tendenz offenbar innewohnt. Thomas wollte mit seinem intel­
lektuellen Mut angesichts der Krisis den Aristotelismus und damit die neue Zeit 
bewahren, aber er wollte mit nicht geringerer Besonnenheit dieses neue Denken vor 
dem ihm tendenziell innewohnenden Gefahren behüten und zwar aufgrund einer 
durchgearbeiteten Theorie. Wir skizzieren sie in Kürze23• 

Thomas unterscheidet mit Aristoteles den Geist, insofern er Erkenntnis aufnimmt 
(intellectus possibilis), und den Geist, insofern er Erkennbarkeit allererst hervorbringt 
(intellectus agens). 
Was den aufnehmenden Geist angeht, so betont Thomas mit aller Entschiedenheit 
gegen Averroes, daß er jedem einzelnen Menschen zugehöre und ihn wesentlich 
charakterisiere. Daß also individueller Mensch und Geist nicht - wie im Entwurf 
des Averroes - getrennt werden könnten. Daß der Geist zur substantiellen Wesens­
form jedes einzelnen Menschen gehöre. Dies heißt: Jeder denkt als er selbst, jeder 
erkennt als er selbst, jeder weiß, was er weiß, als er selbst. Der Mensch ist selbständig 
in seinem Wissen und - so darf man dies weiterdenken - darum auch selbst 
verantwortlich für sein geistiges Leben. Diese Auffassung entsprach seiner Ober­
zeugung nach einmal dem Text des Aristoteles, zum anderen der Sache selber, und 
schließlich dem Selbständigkeits- und Freiheitsbedürfnis der neueren Zeit. 
freilich hat man dann zunächst soviel Geist, als man einzelne Menschen hat, und es 

zs Zum folgenden vgl. bes. die Kommentare des Aquinaten De anima lect. VII-X; Quaestio 
de anima; De spiritualibus creaturis, Art. 10; De unitate intellectus contra Averroistas. 

321 



noch der Erklärung W  JI€ alles als wahr und gut OIN einzelnen annte
und wesentlichen Tendenz nach das alle angehende und verpflichtende

Wahre und (G;ute Das Problem der ıniıtas intellectus, der Einheit des Geistes,
muß noch gelöst werden, das AÄAverroes elegant und 1U1| gelöst Zu en
schien Dazu greift Thomas auf den fafıgen Geist des Aristoteles zurück Dieser
Jäßt sich nach Thomas ungefähr erklären*? Wir Menschen en und erkennen
die Dinge und die Verhältnisse der Welt Wir denken und erkennen S1C, insofern
G1E sind und insofern wahr sind h insofern sich ihr Sein als ihre Wahrheit
zeigt und manifestiert Wir denken, sofern das enken se1in Ziel die Erkenntnis,
gekommen ıst Dieses ıst Wahrheit SO und e()

Woher ommt aber das Licht oder das Aufgehen der erkannten Welt als Sein und
Wahrheit und nich  H. LU als aum und Haus und ens! und 1er Thomas
darauf nır Aristoteles Das macht der Geist insofern intellectus
(voVUc OLNTLAOG) 1SE Denn indem Geist SIl öffnet ıI1 die Welt gehen
die Dinge der Welt ererst auf und ZWAar nicht blaofß als Baum und Haus und
Mensch und ier, sondern alles dies grundlegend alc eiwas, Was das Wahrheit
ıst, vA  V  Jas ist Sein geht Wahrheit auf obwohl das, v  W  c das Wort Gein oder
Ist Sagt, nicht als e1ne Eigenschaft Ding wahrnehmbar 1st, noch auch das, V
das Wort Wahrheit Sagt Aber das, W  VV  S diese Worte Sagen, geht auf cobald der
Geist des Menschen aufgeht iın der Welt Er macht A2US den Dingen der Welt das,
Wa nach Aristoteles intelligibile aCc| genann! werden Nn die Sichtbarkeit

Lichte des Se  1NS$5 und der Wahrheit Der Geist macht das nicht durch besondere
Machenschaften, vielmehr ungefähr SO 1! das sinnliche Licht einfach dadurch

Licht 1st und aufgeht 1e Dinge sichtbar macht Das cla aufgeht, 156t Sein
und Wahrheit der Dinge der Welt das Vas ihnen selbst bestimmt 1ST ber
5 geht auf und entfaltet sich - als Sein und Wahrheit der inge V«( anderen
der inge er, Geist
Was bedeutet diese komplizierte Theorie £ür das Problem der FEinheit des Geistes,
der 1Ta! intellectus? Gerade indem die inge aufgehen alsc das, n Nn Wahrheit
sind gehen offenbar auf G1@e über alle subjektiven Schattierungen des
enkens hinweg, die icht geleugnet werden, edes Denken und Erkennen ql gleicher
We  115e verpflichten Was für mich Wahrheit 1st b insofern dies wirkli 15t auch

jeden anderen Menschen, für jeden anderen konkreten Geist Wahrheit So
17Z: E begriffenen intellectus agens die Vermittlung des individuellen Denkens
und Erkennens und alles umgreifenden Einheit
Soll dies aAber begriffen werden, S0 muß der Gedanke noch Un 111e  O entscheidende
Stufe weitergeführt werden Thomas betont auch hinsichtlich des intellectus AgeNsS,
eT die S grundlegende Ceite der Wesensbestimmung jedes einzelnen Menschen

bleibt insotfern bei der Betonung der Selbständigkeit und der ontologischen Würde
des Menschen Ale!  n es muß dann beachtet werden, .  mm dem Erscheinen von
Sein und Wahrheit et[was s @11 unbedingter Anspruch erscheint geht ZWAOar
auf SEeWISSEC Weise a2uS dem Wesen des gelstigen Menschen hervor, aber ke  ıner  H
Weise seinem Belieben Indem der ens durch das Licht S Geistes die
GSeienden der Welt zu intelligibilia actu macht als9 Seiendem, das 1  v seıinem
Sein offenbar und wahr ist findet sich zugleich Sein und der Wahrheit der
intelligibilia actu unbedingt Anspruch genoNMUNeEN, in S Unbedingtheit, die
gleicherweise alle unbedingt i spruch nımmt.
Das Innerste des Geistes des Menschen, begriffen intellectus dgCNS, ıst also il

Zur folgenden Interpretation vgl 1e Arbeit Der philosophische au bei Jaspers
und die Möglichkeit seiner eutung durch die homis' hilosophie (Symposion 2),
rei 1949, Dort auch weitere Belegstellen.

bedarf noch der Erklärung, wieso alles als wahr und gut vom einzelnen Erkannte 
seiner inneren und wesentlichen Tendenz nach das alle angehende und verpflichtende 
Wahre und Gute sei. Das Problem der unitas intellectus, der Einheit des Geistes, 
muß noch gelöst werden, das Averroes so elegant und so einseitig gelöst zu haben 
schien. Dazu greift Thomas auf den tätigen Geist des Aristoteles zurück. Dieser 
läßt sich nach Thomas ungefähr so erklären24 : Wir Menschen denken und erkennen 
die Dinge und die Verhältnisse der Welt. Wir denken und erkennen sie, insofern 
sie sind und insofern sie wahr sind, d. h. insofern sich ihr Sein als ihre Wahrheit 
zeigt und manifestiert. Wir denken, sofern das Denken an sein Ziel, die Erkenntnis, 
gekommen ist: Dieses ist in Wahrheit so und so. 
Woher kommt aber das Licht oder das Aufgehen der erkannten Welt als Sein und 
Wahrheit und nicht nur als Baum und Haus und Mensch und Tier? Thomas antwortet 
darauf mit Aristoteles: Das macht der Geist, insofern er intellectus agens 
(voi;; :n:oL't')'tLXO~) ist. Denn indem unser Geist sich öffnet in die Welt, gehen 
.die Dinge der Welt allererst auf, und zwar nicht bloß als Baum und Haus und 
Mensch und Tier, sondern alles dies grundlegend als etwas, was das in Wahrheit 
ist, was es ist. Sein geht als Wahrheit auf, obwohl das, was das Wort Sein oder 
Ist sagt, nicht als eine Eigenschaft am Ding wahrnehmbar ist, noch auch das, was 
das Wort Wahrheit sagt. Aber das, was diese Worte sagen, geht auf, sobald der 
Geist des Menschen aufgeht in der Welt. Er macht aus den Dingen der Welt das, 
was nach Aristoteles intelligibile actu genannt werden kann, nämlich die Sichtbarkeit 
im Lichte des Seins und der Wahrheit. Der Geist macht das nicht durch besondere 
Machenschaften, vielmehr ungefähr so wie das sinnliche Licht, einfach dadurch daß 
es Licht ist und aufgeht, die Dinge sichtbar macht. Das was da aufgeht, ist Sein 
und Wahrheit der Dinge der Welt, das was ihnen selbst zu sein bestimmt ist. Aber 
es geht nur auf und entfaltet sich nur als Sein und Wahrheit der Dinge vom anderen 
der Dinge her, vom Geist. 

Was bedeutet diese komplizierte Theorie für das Problem der Einheit des Geistes, 
der unitas intellectus? Gerade indem die Dinge aufgehen als das, was sie in Wahrheit 
sind, gehen sie offenbar so auf, daß sie über alle subjektiven Schattierungen des 
Denkens hinweg, die nicht geleugnet werden, jedes Denken und Erkennen in gleicher 
Weise verpflichten. Was für midt Wahrheit ist, ist, insofern es dies wirklidt ist, auch 
für jeden anderen Menschen, d. h. für jeden anderen konkreten Geist, Wahrheit. So 
sitzt im so begriffenen intellectus agens die Vermittlung des individuellen Denkens 
und Erkennens und seiner alles umgreifenden Einheit. 
Soll dies aber begriffen werden, so muß der Gedanke noch um eine entscheidende 
Stufe weitergeführt werden. Thomas betont auch hinsichtlich des intellectus agens, 
er sei die eine grundlegende Seite in der Wesensbestimmung jedes einzelnen Menschen. 
Er bleibt insofern bei der Betonung der Selbständigkeit und der ontologischen Würde 
des Menschen. Allein es muß dann beachtet werden, daß mit dem Erscheinen von 
Sein und Wahrheit etwas wie ein unbedingter Anspruch erscheint. Er geht zwar 
auf gewisse Weise aus dem Wesen des geistigen Mensdten hervor, aber in keiner 
Weise aus seinem Belieben. Indem der Mensch durch das Licht seines Geistes die 
Seienden der Welt zu intelligibilia actu macht, also zu Seiendem, das in seinem 
Sein offenbar und wahr ist, findet er sich zugleich vom Sein und der Wahrheit der 
intelligibilia actu unbedingt in Anspruch genommen, in einer Unbedingtheit, die 
gleicherweise alle unbedingt in Anspruch nimmt. 
Das Innerste des Geistes des Menschen, begriffen als intellectus agens, ist also in 

!, Zur folgenden Interpretation vgl. meine Arbeit: Der philosophisc:he Glaube bei Carl Jaspers 
und die Möglichkeit seiner Deutung durch die thomistische Philosophie (Symposion Bd. 2), 
Freiburg 1949, 150 ff. Dort auch weitere Belegstellen. 

322 



Anspruch gENOMMEN und erleuchtet etwas Unbedingtem, das mehr ist als der
einzelne Geist und das sich doch geltend macht Der einzelne Geist ist 1n
ceiner Freiheit und Selbständigkeit zugleich AÄnspruch V Unbedingten.
In Anspruch BEeENOMMEN Zu 621n VOI Unbedingten, kann aber nach Thomas u
heißen Anspruch geENOMMEN g SeINn von Gott 1eT7 steht Thomas ungefähr auf
dem Standpunkt von Paul Tillich. Der Geist ist also nach ihm, indem das
Wahre aufleuchten läßt und insofern ‚macht“, zugleich erleuchtet und ın Anspruch
BENONUNECN VvVon der vorausgehenden unbedingten Wahrheit.
Wir können dazu eine interessante Stelle lesen: „AIn der Geele gibt eine tatıge
immaterielle Kraft, den tätigen Geist, S0 dieser taätıge Geist e1ne gewisse
mitgeteilte Kr.  z ist von eiıner höheren Substanz, nämlich () Gott.“ Und Thomas
fährt dieser Stelle sehr kennzeichnenderweise fort „Darum sagt der Philosoph 1m

Buch über die GSeele, der tätige Geist G1 wıe e1n gewisser Habitus unı Licht:
und ım Ps -  r heißt Es euchtet iber uns das Licht deines Antlitzes, Herr‘ 25 In
dieser Gtelle sind zwelı inge für Thomas besonders charakteristisch. nmal scheut e
sich nicht, m der oberen Substanz z sprechen. Er nımmt damit den gefährlichen
und umstrittenen Ausdruck ohne Scheu den Mund ber erläutert ihn mıit einer
unmittelbaren Wendung, indem auf CGott hinweist als die einzige jer ın rage
kommende „höhere Substanz“. Er anerkennt damit das Berechtigte der umkämpften
averroistischen Theorie, geht aber entschlossen über jede Vorstellung e1nes Mittel-

hinweg und Weıs unmittelbar auf Gott Das zweıte, was daran interessant
ist das Aristoteleszitat unmittelbar neben eın Psalmzitat gesetzt. Der philoso-
phische Gedanke beleuchtet den biblischen Gedanken, und der biblische Gedanke
beleuchtet den philosophischen Gedanken, ohne doch beide auf unzulängliche We  15€
vermischt würden. D  arın steckt die BaNZe Idee des thomistischen Programms.
Was bedeutet 1es5 Ganzen der tef gehenden KTisis jener Jahre? Es bedeutet
einerseıts die Betonung der Selbständigkeit und damit auch der Gelbstverantwortlich-
eit des denkenden Menschen, Von der niemand zugunsten abstrakten Wissens
oder abstrakten Geistes „bstrahieren darf. Und bedeutet andererseits eine
wesentliche und inNnere Verbundenheit des Menschen und Se1INes Denkens und
Wissens mit Gott, von der gleichfalls niemals abgegangen werden darf Das bedeutet
also, der Sache willen, die es hier geht, eine Dimension ausgelassen
werden dartf, weder 1©e göttliche noch die humane, und ZWAarTr gerade von einem
modernen Wissensbegriff her. bedeutet die Kettung des Programms angesichts
der KTIS:  15 und der Gefährdung, die diesem Programm selber iımmanent Und

bedeutet zugleich eıne Beschwörung der Gefahren, die den weiteren Weg des
...  europäis  chen Geistes bedrohen sollten.
Negativ bedeutet ©5 das Verschwinden des Gespenstes ıner neutralen Sphäre, die
weder mut Gott noch mut dem Menschen etwas Entscheidendes ZU tun hätte, ob
S1Ie nun mit Averroes „intellectus“ oder moderner und positivistischer „„Wissenschaft“
nennen mag, Wissenschaft nämlich jener S5orte, die glaubt, weder auf die
Menschlichkeit des Menschen noch auf cie Göttlichkeit Gottes Rücksicht nehmen
mussen.

diesem zentralen Gedanken 1äRt sich besten erkennen, bei Thomas die
Besonnenheit und ihre iıntensive theoretische Arbeit erst den Mut ‘ue: Denken

und truchtbar erhalten hat, der der Unbesonne:  eit leicht Schiffbruch

Est In anıma iNvenıre virtutem acthvam immaterialem intellectum agentem,
intellectus genN: c1t quaedam virtus participata aliqua substantia sSuperiort, scilicet Deo.
nde Philosophus cit de anıma, quod intellectus B est ut habitus quidam
lumen; et ın Ps icitur ‚Signatum est up' 1105 lIumen vultus tui Domine“”. Quaestio
de anima,

3A72

Anspruch genommen und erleuchtet von etwas Unbedingtem, das mehr ist als der 
einzelne Geist und das sich doch in ihm geltend macht. Der einzelne Geist ist in 
seiner Freiheit und Selbständigkeit zugleich in Anspruch genommen vom Unbedingten. 
In Anspruch genommen zu sein vom Unbedingten, kann aber nach Thomas nur 
heißen: in Anspruch genommen zu sein von Gott. Hier steht Thomas ungefähr auf 
dem Standpunkt von Paul Tillich. Der Geist ist also nach ihm, indem er das 
Wahre aufleuchten läßt und insofern „macht", zugleich erleuchtet und in Anspruch 
genommen von der ihm vorausgehenden unbedingten Wahrheit. 
Wir können dazu eine interessante Stelle lesen: ,,In der Seele gibt es eine tätige 
immaterielle Kraft, den tätigen Geist, so zwar, daß dieser tätige Geist eine gewisse 
mitgeteilte Kraft ist von einer höheren Substanz, nämlich von Gott." Und Thomas 
fährt an dieser Stelle sehr kennzeichnend erweise fort: ,,Darum sagt der Philosoph im 
3. Buch über die Seele, daß der tätige Geist sei wie ein gewisser Habitus und Licht; 
und im Ps 4 heißt es: Es leuchtet über uns das Licht deines Antlitzes, Herr"25• In 
dieser Stelle sind zwei Dinge für Thomas besonders charakteristisch. Einmal scheut er 
sich nicht, von der oberen Substanz zu sprechen. Er nimmt damit den gefährlichen 
und umstrittenen Ausdruck ohne Scheu in den Mund. Aber er erläutert ihn mit einer 
unmittelbaren Wendung, indem er auf Gott hinweist als die einzige hier in Frage 
kommende „höhere Substanz". Er anerkennt damit das Berechtigte der umkämpften 
averroistischen Theorie, geht aber entschlossen über jede Vorstellung eines Mittel­
wesens hinweg und weist unmittelbar auf Gott. Das zweite, was daran interessant 
ist: das Aristoteleszitat wLid unmittelbar neben ein Psalmzitat gesetzt. Der philoso­
phische Gedanke beleuchtet den biblischen Gedanken, und der biblische Gedanke 
beleuchtet den philosophischen Gedanken, ohne daß doch beide auf unzulängliche Weise 
vermischt würden. Darin steckt die ganze Idee des thomistischen Programms. 

Was bedeutet dies im Ganzen der so tief gehenden Krisis jener Jahre? Es bedeutet 
einerseits die Betonung der Selbständigkeit und damit auch der Selbstverantwortlich­
keit des denkenden Menschen, von der niemand zugunsten eines abstrakten Wissens 
oder eines abstrakten Geistes abstrahieren darf. Und es bedeutet andererseits eine 
wesentliche und innere Verbundenheit des Menschen und seines Denkens und 
Wissens mit Gott, von der gleichfalls niemals abgegangen werden darf. Das bedeutet 
also, daß um der Sache willen, um die es hier geht, keine Dimension ausgelassen 
werden darf, weder die göttliche noch die humane, und zwar gerade von einem 
modernen Wissensbegriff her. Es bedeutet die Rettung des Programms angesichts 
der Krisis und der Gefährdung, die diesem Programm selber immanent war. Und 
es bedeutet zugleich eine Beschwörung der Gefahren, die den weiteren Weg des 
europäischen Geistes bedrohen sollten. 
Negativ bedeutet es das Verschwinden des Gespenstes einer neutralen Sphäre, die 
weder mit Gott noch mit dem Menschen etwas Entscheidendes zu tun hätte, ob man 
sie nun mit Averroes „intellectus" oder moderner und positivistischer „Wissenschafe' 
nennen mag, Wissenschaft nämlich von jener Sorte, die glaubt, weder auf die 
Menschlichkeit des Menschen noch auf die Göttlichkeit Gottes Rücksicht nehmen zu 
müssen. 
An diesem zentralen Gedanken läßt sich am besten erkennen, daß bei Thomas die 
Besonnenheit und ihre intensive theoretische Arbeit erst den Mut zum neuen Denken 
gerettet und fruchtbar erhalten hat, der in der Unbesonnenheit leicht Schiffbruch 

!5 Est . . . in anima invenire virtutem activam immaterialem . . . intellectum agentem, ut 
intellectus agens sit quaedam virtus participata ex aliqua substantia superiori, scilicet Deo. 
Unde Philosophus dicit in III de anima, quod intellectus agens est ut habitus quidam et 
lumen; et in Ps. IV. dicitur „Signatum est super nos lumen vultus tui Domine". Quaestio 
de anima, Art 5. 

323 



gelitten ätte und der drohte, diesen Schiffbruch auch die Menschlichkeit des
enschen und insbesondere ceine religiöse Dimension mıit hinein ziehen.

hat Thomas auf eine Weise die Krisis Se1N! Gedankens, die zZu  el eıne
Weltkrisis W: bestanden.

Wir werden qcMließlich fragen: Was bleibt von Thomas? ist ihm eine sehr eigen-
tümliche Kraft des Bleibens zugewachsen. gab 1270 noch einmal eine Verurteilung
VO seiten des Bischofs von Pa  ris, die 0Mas vorbei einıge radikale Thesen des
Diger von Brabant ] gab 1272 noch Gtreik 4l der Universität Paris,
offenbar wieder usammenhang mit den heftigen Diskussionen den Aristote-
lismus. Der Ordensgeneral elt 25 jetzt Für richtig, den schon berühmten Thomas
Vo der Zzers  enen Universität hinwegzurufen. War Jahre VOT seinem Tod?7

Jahre nach Tod, 1277, hat der Erzbischof von Paris noch einmal zahlreiche
Thesen, darunter jetz: auch solche des Thomas verurteilt?8. Die Auseinandersetzung,
dauerte also über Se1in! Tod hinaus - ber S1e konnte seinem edanken
Grunde nichts mehr anhaben. Er hat Lauf weitergemacht durch UNSeTE
Geschichte
Thomas hat freilich das Schicksal des abendländischen enkens nicht wenden können.
Dieses tru. die alte Krisis weıter, die schon 1 Aristotelismusstreit des ] ang!
legt und diese Kris:  15 radikalisierte S1' mehr und mehr. Die kühne synthetische
Ösung des Aquinaten, elche die moderne Form des issens ebensosehr mıit der
enschlichkeit des Menschen wI1e mıit der Göttlichkeit Gottes verband, rückte
die Ferne und damit fand sich auch sein Programm von außen her rage gestellt,
n f“ auch Inneren der kirchlichen Lehre noch lange und icht ohne Grund
gepflegt wurde. ber die Menschlichkeit der enschen kam immer extremere
Getahren und die Göttlichkeit Gottes verloren viele Menschen z dem Bl  D
In der eigenen Tradition, die Thomas begründete und die ange das europäische
und besonders das kirchliche Denken begleitete, haben ın wachsendem Maß Formali-
sierungen und Nivellierungen um sich gegriffen, die das Lebendige Se1ines Denk-
impulses verdeckten. ber ©5 blieben die größten und ctillsten seiner Gedanken wıe
Gestirne am immel Europas stehen. Gie können nachdenklichen Menschen mehr
je Anl geben, sich a besinnen auf das Menschliche des Menschen und auf das
Göttliche Gottes und auf die freie und ebendige Synthese beider, die Thomas
gedacht und einem großen Programm entworten hat. bleibt auch die Synthese
VO:  3 Mut und esonnenheit als ode für heutiges und künftiges Denken und
Handeln.
Die moderne Rationalität und Aufklärung und die dazu gehörige Technologie hat uns
ebenso ungeheuere Möglichkeiten des Lebens eröffnet, wIıe 61€e un_ns ungeheuere
Gefahren gebracht hat, die WIT alle spuren. Da bedarf ©5 eines womöglich noch
größeren geistigen Mutes, ım mıiıt dem des Christentums und der Kirche ın
e1n ] Zeitalter zZU gehen und seıne Denk- und Lebensformen Und S
bedarf aufs 3 der größten Besonnenheit, damit der Mut nicht ın seinem Vorwärts-
c  en alles durcheinander bringe. Thomas kann u wieder Patron dafür sein,
dafß Bestehen NSeTer Geschichte mutig seién‚ aber nicht ohne Besonnenheit,
besonnen, aber nicht ohne Mut. Denn n auch 3 lag der
Geschichte und quer durch alle Kämpfe und Auseinandersetzungen, die ausgetragen
werden mussen, eın Bleibendes wachsen. Wie Thomas quer durch seı1ıne ÄAus-
einandersetzungen, clie &17 zZUuU bestehen hatte, eın Bleibendes wuchs.

Üan Steenberghen, a. 2, 266
2i Dondaine LThK, Ä, 121.,

Steenberghen, a. f  L

2724

gelitten hätte und der drohte, in diesen Schiffbruch auch die Menschlichkeit des 
Menschen und insbesondere seine religiöse Dimension mit hinein zu ziehen. 
So hat Thomas aufr seine Weise die Krisis seines Gedankens, die zugleich eine 
Weltkrisis war, bestanden. 

* 
Wir werden schließlich fragen: Was bleibt von Thomas? Es ist ihm eine sehr eigen­
tümliche Kraft des Bleibens zugewachsen. Es gab 1270 noch einmal eine Verurteilung 
von seiten des Bischofs von Paris, die an Thomas vorbei einige radikale Thesen des 
Siger von Brabant betraf26• Es gab 1272 noch einmal Streik an der Universität Paris, 
offenbar wieder im Zusammenhang mit den heftigen Diskussionen um den Aristote­
lismus. Der Ordensgeneral hielt es jetzt für richtig, den schon berühmten Thomas 
von der zerstrittenen Universität hinwegzurufen. Es war 2 Jahre vor seinem Tod27• 

3 Jahre nach seinem Tod, 1277, hat der Erzbischof von Paris noch einmal zahlreiche 
Thesen, darunter jetzt auch solche des Thomas verurteilt28• Die Auseinandersetzung 
dauerte also über seinen Tod hinaus an. Aber sie konnte seinem Gedanken im 
Grunde nichts mehr anhaben. Er hat seinen Lauf weitergemacht durch unsere 
Geschichte. 
Thomas hat freilich das Schicksal des abendländischen Denkens nicht wenden können. 
Dieses trug die alte Krisis weiter, die schon im Aristotelismusstreit des 13. Jh. ange­
legt war, und diese Krisis radikalisierte sich mehr und mehr. Die kühne synthetische 
Lösung des Aquinaten, welche die moderne Form des Wissens ebensosehr mit der 
Menschlichkeit des Menschen wie mit der Göttlichkeit Gottes verband, rückte in 
die Feme und damit fand sich auch sein Programm von außen her in Frage gestellt, 
wenn es auch im Inneren der kirchlichen Lehre noch lange und nicht ohne Grund 
gepflegt wurde. Aber die Menschlichkeit der Menschen kam in immer extremere 
Gefahren und die Göttlichkeit Gottes verloren viele Menschen ganz aus dem Blick 
In der eigenen Tradition, die Thomas begründete und die so lange das europäische 
und besonders das kirchliche Denken begleitete, haben in wachsendem Maß Formali­
sierungen und Nivellierungen um sich gegriffen, die das Lebendige seines Denk­
impulses verdeckten. Aber es blieben die größten und stillsten seiner Gedanken wie 
Gestirne am Himmel Europas stehen. Sie können nachdenklichen Menschen mehr als 
je Anlaß geben, sich zu besinnen auf das Menschliche des Menschen und auf das 
Göttliche Gottes und auf die freie und lebendige Synthese beider, die Thomas 
gedacht und in einem großen Programm entworfen hat. Es bleibt auch die Synthese 
von Mut und Besonnenheit als Modell für heutiges und künftiges Denken und 
Handeln. 
Die moderne Rationalität und Aufklärung und die dazu gehörige Technologie hat uns 
ebenso ungeheuere Möglichkeiten des Lebens eröffnet, wie sie uns ungeheuere 
Gefahren gebracht hat, die wir alle spüren. Da bedarf es eines womöglich noch 
größeren geistigen Mutes, um mit dem Erbe des Christentums und der Kirche in 
ein neues Zeitalter zu gehen und in seine neuen Denk- und Lebensformen. Und es 
bedarf aufs neue der größten Besonnenheit, damit der Mut nicht in seinem Vorwärts­
stürmen alles durcheinander bringe. Thomas kann uns wieder Patron dafür sein, 
daß wir im Bestehen unserer Geschichte mutig seien, aber nicht ohne Besonnenheit, 
besonnen, aber nicht ohne Mut. Denn nur so kann auch am neuen Tag der 
Geschichte und quer durch alle Kämpfe und Auseinandersetzungen, die ausgetragen 
werden müssen, ein Bleibendes wachsen. Wie in Thomas quer durch seine Aus­
einandersetzungen, die er zu bestehen hatte, ein Bleibendes wuchs. 

211 F. van Steenberghen, a. a. 0. 266. 
17 H. F. Dondaine in LThK, X, 121. 
28 F. van Steenberghen, a. a. 0. 303 ff. 

324 


