WINFRIED GRUBER

Pladoyer firr die Kindertaufe

Eine tiefgreifende Unruhe bewegt die Gemiiter, wenn die Frage nach Berechtigung,
Sinn und Zweck der Kindertaufe gestellt wird. Das beweisen die Ditzesan-Synoden
aller Linder, wo immer die pastoral orientierte Problematik gesehen und aufge-
griffen wird. Nicht daf man nicht mehr wiite, worum es theologisch geht: um
Abwaschung der Erbsiinde, um Einswerden mit Christus in seiner Kirche, um
Initiation, Eingliederung, Aufnahme in die Gemeinschaft der Kirche usw. Die theo-
logisch reflektierten und formulierten Antworten sind Legion. Jeder findet fiir seinen
Geschmack das Treffende. Und doch fehlt dem Vielerlei der Antworten das eine
verbindende und verbindliche Wort. Was soll man sagen, wenn die Frage nach der
Taufe in der heutigen Praxis — also angesichts von Glaubensschwund und Bedeutungs-
verlust der Kirche einerseits, der wachsenden Begeisterung fiir sogenannte ,freie
Entscheidungen”, fiir Emanzipation und Selbstbefreiung des Menschen andererseits
— gestellt wird, und zwar sofort mit dem aggressiven Unterton, den die ,,Wehrlosig-
keit”, die Unmiindigkeit und Unfreiheit unserer Tauflinge (sprich: Siuglinge) dis-
sonant zum Klingen bringt?

Die Frage nach der Taufe klingt im sozio-kulturellen Konnex unserer Gegenwart
dissonant. Kann diese Unstimmigkeit, der wir entnehmen miissen, da mit unserer
Taufe etwas nicht mehr stimmt, aufgelst werden? Viele Antworten werden auch auf
diese Testfrage gegeben: vom Ruf nach Eliminierung der Kindertaufe bis zur
Forderung nach einer selektiven Taufpraxis angesichts der heutigen Glaubens-
situation. Dabei macht der Dogmatiker die merkwiirdige Feststellung, daB sich
viele Vorschlige und Theologumena, die dabei strapaziert werden, in einem unauf-
losbaren Zirkel drehen: Man geht nicht vom Fundament aus, sondern mindestens
vom ersten Stock — und vergit am Ende das Fundament iiberhaupt. Taufe ist
dann nur noch: Initiation, Aufnahmeritus, mehr cder weniger feierlicher Akt der
Eingliederung — was alles fiir den ,ersten Stock” richtig ist. Wer aber eigentlich
aufgenommen wird und was mit diesem Subjekt vorher eigentlich geschehen ist,
dafl es — in einem weiteren Schritt — kirchlich integriert werden kann, das scheint
mir vergessen zu werden.

Man kénnte polemisch sagen: Die heutigen Erklirungen der Taufe sind oft reine
Ideologien, ,Parteipolitik”, Juristerei. Das grundlegende Geschehen wird entweder
allzu stillschweigend vorausgesetzt oder iiberhaupt vergessen. — Was ist nun das
grundlegende Geschehen — von dem ich zu sagen wage, daB8 es die vielgeschmihten
Traditionschristen instinktiv noch besser verstehen kénnen als die ,kirchenpolitisch™
und vereinsmifig interessierten Theologisierer? Wie gesagt: Man kénnte ,,polemisch”
etwa so reden. Aber damit wire auch wieder niemand gedient. Darum suchen wir
im folgenden schlicht und einfach das ,,grundlegende Geschehen” der Taufe in den
Blik zu bringen und dies zu dem Zweck, auch der Kindertaufe wieder mehr
Vertrauen und Verstindnis entgegenzubringen!.

1 Auf folgende Werke zum Thema , Taufe” sei hier besonders verwiesen: R. Schnadckenburg,
Das Heilsgeschehen bei der Taufe nach dem Apostel Paulus. Miinchen 1950; B. Neun-
heuser, Taufe und Firmung: Handbuch der Dogmengeschichte IV/2, Freiburg 1956;
M. Schmaus, Kath. Dogmatik 1V/1, Miinchen 91964; H. B. Meyer, Aus dem Wasser und
dem Heiligen Geist (Enzyklopédie ,,Der Christ in der Welt” VIi/3a/b). Aschaffenburg 1969;
E. Schlink, Die Lehre von der Taufe, Kassel 1969; E. Ch. Suftner (Hg.), Taufe und Firmung,
Zweites Regensburger Ukumenisches Symposion, Regensburg 1971; C. H. Ratschow, Die
eine christliche Taufe, Glitersloh 1972. — Angaben zur , Kindertaufe” s. unter Anm. 14.

325



Taufe ist Neu-Schépfung

Durch die Taufe wird der Mensch das Neu-Geschopf: Mensch nach dem Bild Gottes,
welches ist Jesus Christus (Kol 1, 15). Dieses Ereignis der Neu-Schdpfung ist das
Werk des HI. Geistes. Das Realsymbol dafiir ist das Wasser.

So lautete die These. Man wird in ihr auf den ersten Blick nur Altvertrautes
erkennen. Darin liegt aber die Gefahr, daf man betriebsblind die Wahrheit zur
Leerformel degradiert und an ihr nichts mehr findet. Noch ehe man in einer mehr
formalistischen oder gar juridischen Weise von Eingliederung oder Aufnahme in die
Kirche spricht, muf einmal grundsitzlich und radikal die sakramentale Grundidee —
die iibrigens alle Sakramente durchzieht — bedacht werden. Anders gesprochen: bevor
wir Taufe ekklesiologisch denken und deuten (was alle eingangs erwihnten Schwierig-
keiten mit unserer , Freiheit” zur Folge hat), miissen wir sie theologisch, d. h. von
Gott her und auf ihn hin, oder eben trinitarisch als ,heilsgeschichtlichen” Vorgang
sehen, Die Symbolik des Wassers gibt dafiir eine ausgezeichnete Anleitung.

Zum Methodischen ist kurz folgendes zu sagen: Wenn es auch schon ,Wasser in
den Jordan giefen” heifit, auf die geschichtlichen Fragen der Taufe und der Kinder-
taufe im besonderen einzugehen, muf ich doch in knappen Skizzen da und dort auf
bekannte Tatsachen hinweisen, weil sie vielleicht doch nicht so bekannt sind, um
sie einfach unter den Tisch fallen lassen zu kénnen. So sollen in einem 1. Teil
Hinweise auf die Geschichte der Tauftheologie stehen, ehe wir im 2. Teil die
dogmatischen Erwigungen anstellen. Darauf folgen im 3. Teil Konsequenzen fiir die
Tauffeier.

L. Zur Geschichte der Tauftheologie

1. Die Symbolik des Wassers

In der Atiologie der Menschheitsgeschichte, d. h. in der Riickfrage nach dem Sinngrund
aller Wirklichkeit, steht die Schopfung als Anfang und Ursprung offenbarungsgemifl
vor Augen. Sie ist der duflere Grund des Bundes, wie dieser innerer Grund der
Schopfung ist (K. Barth). Die theologische Aussage der Schopfungsberichte lautet:
Gott ist der Herr iiber Zeit und Raum, der Mensch ist in Gottes Hand, aber ausgesetzt
der Macht des Bosen.

Darum verdankt er sein Leben und Fortleben allein Gott. Die Tatsache, daf das
Leben des Menschen Geschenk ist, ihm also von Anfang an eine ,personale’” Kom-
ponente wesentlich ist, wird erst im NT voll sichtbar, wo im Menschen Jesus die
»Gnade und Menschenfreundlichkeit Gottes” greifbare Gestalt angenommen hat.
Das ,,Sein aus Gottes Hand” kann erst in Verbindung mit Jesus Christus deutlich
bewuBt werden. Das Mit-Christus hat in der Kirche seinen gesellschaftlichen Rahmen
gefunden. Darum ist Bezeugung unseres ,Lebens aus Gnade” eine eminent kirchliche
Aktion. Aber auch die Tatsache, daf8 unser Leben in der konkreten Geschichte ein
aus der Macht des Bosen befreites Leben ist — worin die Gnadendimension nur noch
deutlicher wird — soll bezeugt werden.

Beides: Schopfung und Erlosung, Schépfung und Neu-Schépfung versinnbildet das
Wasser., Das ,,Sakrament des Wassers” (Tertullian) ist die Feier dieses Geheimnisses.
Und hier schon die positiv gemeinte Frage: Gehort in die Symbolik des Neuen-
Menschen nicht gerade das Kind als solches, in dem sich die Menschheit — nicht nur
biologisch — immerfort erneuert? Diese Frage wird als Leitthema immer wiederkehren,
bis eine Antwort zwingend wird.

Das Wasser ist Symbol des Lebens. Wir miissen nur ,,Symbol” in seiner Einheit von
Zeichen (signum demonstrativum) und Ursprung (s. causativum) sehen, also nicht
nur als Symptom (wie rote Wangen ein Zeichen fiir Fieber sein kénnen), sondetn als

326



griindendes oder ursichliches Zeichen. Das Wasser zeigt Leben nicht nur an, aus ihm
entsteht tatsichlich Leben, wie ja das FlieBende selbst schon an Leben erinnert.

Im Schépfungsbericht (Gn 1, 1f) wird die Urflut genannt, dariiber schwebt der Geist
Gottes und so entsteht aus dem Wasser Leben®. Auch die vier Strome des Paradieses
(Gn 2, 10-14) symbolisieren Leben und Fruchtbarkeit. Die ,Qualitit des Lebens”
(Reinheit, Gesundheit) hingt im natiirlichen wie im iibernatiirlichen Sinn vom
Wasser ab. Man denke an die Geschichte von Naaman, dem Syrer ( 2 Kg 5; Lk 4, 27).
Das Wasser kann auch zur todbringenden Flut werden, bedingt durch den ambi-
valenten Charakter alles Geschaffenen, zur Sintflut, zur Todesfalle im Roten Meer.
Darum wird ja das Element erst durch das heilschaffende Wort zum Sakrament
(Augustinus), dadurch in seinem Wesen eindeutig entschieden und bestimmt wird
es zum Heils-Zeichen. Dann fiihrt auch die Sintflut zur Taufe hin (1 Petr 3, 20f). Im
NT ist die Taufe ,Wiedergeburt aus Wasser und Hl. Geist”. Das Wasser zeigt an,
dag es sich um ,Leben” handelt — und zwar in seiner ganzen kosmischen Tiefe und
Realitit. Das Wasser warnt uns vor einer Spiritualisierung ,,im Namen” des Hl. Gei-
stes. Wasser und Geist: das ist die neue umfassende Schépfungsordnung, das Gesetz
der Neu-Schdpfung, in der der Theologe die ,inkarnatorische” Struktur des Heiles
wiedererkennt (das Gott-Menschliche jenseits von Dualismus und Doketismus).

Die Rolle des kosmischen Symbols ,Wasser” muff im Gesamtzusammenhang mit
der heilsgeschichtlichen Schépfungslehre gesehen werden: Nichts von all dem, was da
ist, ist ohne den Logos geworden.

Die Christozentrik der Schopfung (oder die kosmische Rolle Christi) bringt die
Symbolik erst zum Leuchten. Dann kann aber alles Vergingliche zum Gleichnis
werden. In der christozentrischen Sicht wird das Wasser sogar zum Symbol des
HI. Geistes, des ,Herrn und Lebensspenders”. Er kann mit den ,,Strémen lebendigen
Wassers” verglichen werden, die aus Jesus dem Christus entspringen (Jo 4, 10, u.
13f; 7, 38). Und als Typus ist auch die Wassertaufe des Johannes schon Geisttaufe,
wie sich dies bei der Taufe Jesu zeigt (Mt 3). Das setzt und hilt sich in der
Gebetstradition durch, wo der Geist als das belebende Fluidum, als das fieBende
Leben angerufen wird: ,,Giefe aus deinen Geist und alles wird neu erstehen!”

2. Taufe als Neu-Schépfung

Hier sind einige einschligige Texte des NTs in Erinnerung zu rufen und auf ihren
schépfungs-theologischen Gehalt hin zu befragen. Exegetisch miissen wir uns freilich
vor Augen halten, daB sich starke Divergenzen in den verschiedenen Taufaussagen
finden. In den paulinischen Briefen sind dafiir — nach einer Untersuchung von
E. Dinkler® — drei Texte besonders signifikant: Rém 6, 2—6, Apg 8, 12—17, Tit 3,
4—6. Von ihnen li8t sich zusammenfassend sagen: ,,Am Anfang, bei Paulus, ist die
Taufe als Freiheit von der Siinde und Einbezogenwerden in Tod und Auferstehung
Jesu Christi betont, ebenso real wie zugleich eschatologisch in dem Sinne, daf das
Totsein gegeniiber der Siinde zu erkennen und das Mit-Christus-leben zu glauben ist.
Die Pointe der Taufe ist hier in der Errettung von der Siinde als Macht und in der
Ubergabe an die Person und Geschichte Jesu Christi zu sehen, sowie in dem
Zuspruch des gewissen Heils im Eschaton. — Ein halbes Jahrhundert spiiter erscheint
die Taufe als liturgischer Akt, der die Anmahme des Evangeliums vom Reiche
Gottes abschliet, der auch Kenntnis vom Namen des Erlosers gibt, aber von der in
die Kirche als Leib Christi eigentlich eingliedernden Gabe des heiligen Geistes
unterschieden wird — sofern man diesen Schluf iiberhaupt ziehen darf. — Endlich

2 Vgl. H. B. Meyer, a. a. O. 54 f.

3 E. Dinkler, Die Taufaussagen des Neuen Testaments. Neu untersucht im Hinblik auf Karl
Barths Tauf}ehre, in: Zu Karl Barths Tauflehre (hg. von F. Viering), Giitersloh 1971,
60—153, 132 f.

327



haben wir im Titusbrief eine die Rettung der Glaubenden auf die Taufe als
,Bad der Wiedergeburt’ zuriickfithrende Aussage, verbunden mit dem Hinweis auf
die JErneuerung kraft des heiligen Geistes, der durch unseren Retter Jesus Christus
reichlich iiber uns ausgegossen’ ist. Hier sind Taufe und Geistgabe als Mittel des Heils
der Christen Bestandteil der Gemeindetheologie geworden.”

»Als fester Kern ist aber in allen Taufstellen sicher festzuhalten:

1. In der Taufe handelt Gott am Menschen.

2. Dieses gottliche Handeln zielt ab auf die Applikation von Tod und Auferstehung
fJesu Christi an den Menschen, oder anders: auf die Ubergabe des Tiuflings in den
Besitz Christi.

3. Mit der Taufe auf Christus verbunden ist die Gabe des heiligen Geistes”s.

Fiir unsere Zwecke ist vor allem auf das dritte Element zu achten: Mit der Taufe
wird der Hl. Geist gegeben. Die Taufe ist eine Geist-Gabe, und zwar in einem
zweifachen Sinn: Der Geist gibt und wird uns gegeben. Besser kdnnen wir sagen:
In der Taufe gibt sich der Geist selbst — #hnlich wie in allen Formen von
Offenbarung, wo uns Gott etwas mitteilt und sich zugleich selbst mitteilt. Das heiflt
heute: Taufe ist ein personales Ereignis, nicht nur ein sachlich-objektiver Vorgang.
Von der Geist-Gabe spricht Paulus ausdriicklich in 1 Kor 6, 11; 12, 13; 2 Kor 1, 22;
Eph 1, 13 und 4, 30 spricht vom Siegel der Taufe, das der Hl. Geist gegeben hat.
Dies mufl neben den christologisch akzentuierten Aussagen iiber die Taufe — Teilhabe
an Christi Tod und Auferstehung (R6m 6, 1—14 u. a.) — und neben den ekklesio-
logischen Aussagen (1 Kor 12, 13 u. a.) ausdriicklich festgehalten werden.

Dieser Geist ist aber kein ortloses Wesen, sondern als Geist von Vater und Sohn
der ,Schopfer-Geist”, der den Menschen neu werden ld8t, ihm den Anfang und die
Versiegelung fiir die unbegrenzte Zukunft Gottes schenkt, der die ,Neu-Schépfung”
bewirkt (2 Kor 5, 17). Das ,Leben im Geist” mufl also sehr wortlich genommen
werden. Er ist unser Lebenselement, ohne das wir nicht leben kénnten. Wie der
Fisch das Wasser, so brauchen wir den Geist. Darum die Aufforderung: ,Wenn wir
im Geiste leben, so laBt uns auch im Geiste wandeln” (Gal 5, 25). Die Fithrung des
neuen Lebens, die Ethik der Getauften, ist die Antwort auf Gottes Handeln. Das
Leben aus der Taufe wird dann zum bleibenden Bekenntnis des Glaubens. Und da
Glaube immer Antwort ist — Antwort auf Gottes Anruf —, ist die Realisierung
der Taufe im zeitlichen Verhiltnis von Glaube und Taufe zwar das Spitere, nicht
aber dem Wesen nach. Glaube ist vielmehr immer eine Frucht des Geistes und nie
dessen Vorbedingung.

Man sollte dies auch bei der Frage nach dem Verhiltnis von Glaube und Kindertaufe,
die scheinbar so ohne alle personliche Glaubensentscheidung des Tiuflings vor sich
geht, im Auge behalten. Die zuvorkommende Gnade des Geistes ist in keinem
Lebensstadium einzuholen. Die trinitarische, heilsgeschichtlich begriindete Wirklichkeit
der Taufe wird in der Taufformel eigens proklamiert. Sie sagt: Der neue Mensch
ist allein Gottes Werk und Eigentum.

Vielleicht vermiit man unter den Schriftstellen die vorrangige Nennung von Jo 3,
1-8: das Nachtgesprich mit Nikodemus, bei dem das entscheidende Wort vom
~Wiedergeborenwerden aus dem Wasser und dem HI. Geist” fillt. Nun it sich aber
exegetisch zeigen, da bei Johannes bereits ein ,sakramentales” Interesse vorherrscht
(wie es auch in der eucharistischen Verheifungsrede, Kap. 6, zur Geltung kommt),
das wohl Zeugnis Ffiir eine herrschende Gemeindepraxis ist, aber nicht mehr die
heilsgeschichtliche Reflexion so wiedergibt, wie wir sie noch in einigen paulinischen
Texten vorfinden®, Sie falt gleichsam zusammen, was in zeitlich und sachlich voraus-

4 Ebd., 135.
5 Vgl. R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, I, Freiburg 1965, 383.

328



liegenden Ansitzen zu einer Tauftheologie vorlag. Als Resumee der urchristlichen
Tauftheologie kdnnen wir dieses Wort dhnlich wie den Taufbefehl bei Mt 28, 18—20
werten. Der bei Johannes ausdriicklich angesprochene Zusammenhang mit dem
.Gottesreich”, in das niemand ohne die Wiedergeburt eintreten kann, vertieft iiber-
dies die ,,theologale” Komponente.

Um es nochmals zu sagen: Es geht uns hier nicht um eine systematische Tauftheologie,
sondern um einige Hinweise auf die Neuheit des Lebens, das durch die Taufe er-
schlossen wird, und dessen Symbole das Wasser (im .gegenstindlichen) und der
Tiufling, im besonderen das Kind (im personalen Bereich), sind. Die Neu-Schépfung
geht als das fundamentale Geschehen allen anderen Konsequenzen logisch und
ontologisch voraus.

In klarer und noch ungetriibter Erkenntnis dessen sprechen Zeugnisse aus der
Viiterzeit, die hier in einer knappen Auswahl in Erinnerung gerufen sein sollen®.
So ist flir Justinus die Taufe ,Weihe an Gott”, ,Neuschopfung durch Christus”,
Vorbedingung fiir den Eintritt in das Himmelreich?. — Der Hirte des Hermas sagt:
~Durch das Wasser miissen sie emporsteigen, um zu ruhen. Anders konnten sie
nimlich ins Gottesreich nicht eintreten als durch Ablegen der Sterblichkeit des friiheren
Lebens ... Denn bevor der Mensch den Namen des Sohnes Gottes erhilt, ist er dem
Tode bestimmt. Sobald er aber dieses Siegel empfingt, wird er befreit vom Tode und
dem Leben iibergeben. Jenes Siegel aber ist das Wasser (der Taufe), in das die
Menschen hinabsteigen, solange sie noch dem Tode verfallen sind. Von dort steigen
sie herauf als dem Leben Zugewiesene”®. Klemens von Alexandrien bezeugt: ,,Durch
die Taufe werden wir erleuchtet, durch die Erleuchtung werden wir an Kindes
Statt angenommen, durch die Annahme an Kindes Statt werden wir vollendet,
durch die Vollendung werden wir unsterblich gemacht?. Der innere Reichtum der
Taufe wird in vielfachen Benennungen zum Ausdruck gebracht. Fiir Origenes gibt es
iiberall eine vom Pneuma durchstrahlte Symbolik, die alle unsere Zeiten und Riume
iiberschreitet. In der Taufe wiederholt sich die Bundesgeschichte: Sie wird zum
Bund mit Gott!®. ,Der Wiedergeborene wird ins Paradies, d. i. in die Kirdhe,
versetzt“!l, Man beachte die Reihenfolge: Wiedergeburt als Voraussetzung fiir die
Aufnahme in die Kirche! Dafl sich bei Origenes ein ausgepriigtes Verstindnis fiir die
heilsgeschichtlich bedeutsame Symbolik des Wassers findet, liegt auf der Hand. Alle
Typen weisen auf Christus hin. Er ist der Jordan, ,das eigentliche, das heilsame
Wasser”12, ‘

Nach der reich entfalteten Tauftheologie der Alexandriner kénnen in der Folgezeit
die hauptsichlich verwendeten Namen fiir die Taufe das tiefe Verstehen des
sakramentalen Geschehens verdeutlichen: Tauchbad und Abwaschung, aber auch
Wiedergeburt, Neugeburt. Der ganze Reichtum der Licht-Theologie des Johannes
gehort hierher, ebenso die Begriffsgruppe zur Bezeichnung Sphragis-Versiegelung
(schon um die Mitte des 2. Jh. reich entfaltet). Auch der Symbolzusammenhang mit
der Salbung kann hier herangezogen werden, was ja fiir die Verselbstindigung der
Firmung bedeutsam geworden ist.

Das zeigt doch wohl, da das kirchliche Element zwar deutlich gesehen wird, aber
stets in seiner Abhingigkeit vom grundlegenden Geschehen der Neu-Schopfung.
Dominierend steht das ,kosmische” Ereignis im Vordergrund, wie ja auch Siinde

8 Zitate aus: B. Neunheuser, a. a. O.

7 Justinus, Apol. 1. 61. Migne PG 6, 420 f.

8 Pastor Hermae, Similitudo 9, 16, 2—4. Migne PG 2, 995 f.

? Klemens v. Alex., Paedagogus I 6, 26, 1—3. Migne PG 8, 282.
10 Exhort. ad martyrium 17. Migne PG 11, 585.

11 In Jos. hom. IV 1.

12 In Lc. hom. XXI. Migne PG 13, 1855.

329



eher eine kosmische Realitit als ein blof moralischer Defekt ist. Wenn Tertullian
die Taufe das ,felix sacramentum aquae nostrae” nennt!3, so ist auch die fortan sich
durchsetzende sakramentale Deutung vom Grundereignis her aufgebaut. Dem wire
noch in Richtung auf das symbolische Sakramentenverstindnis nachzugehen (etwa
bei Augustinus). Sicher wird die ekklesiale Bedeutung der Taufe gerade mit dem
Begriff ,,Sakrament” besonders unterstrichen.

3. Zur Geschichte der Kindertaufelt

Fiir das NT macht man im Zusammenhang mit der Frage nach der Legitimitit der
Kindertaufe gerne darauf aufmerksam, daf des ofteren die Taufe eines ganzen
~Hauses”, berichtet wird: Apg 10, 44—48; 16, 15; 16, 33; 1 Kor 1, 16. Ob es sich
dabei um die Taufe ganzer Familien einschlieBlich der Kleinstkinder handelt, ist
nicht eindeutig zu entscheiden, freilich auch nicht im vorhinein auszuschliefen.
Wir werden also die nachfolgende Tradition befragen miissen. Aber auch hier sind
eindeutige Zeugnisse erst am Ende des 2. Jh. zu finden?. In der Didache und in der
1. Apologie Justins finden sich noch keine zwingenden Anhaltspunkte fiir die Praxis
der Sduglingstaufe, wenn sie diese auch nicht ausschlieBen. Erst Irenius bringt in
seinem Werk ,,Gegen die Hiretiker” (nach 180) einen Hinweis darauf, daf Klein-
kinder im Bereich der gallischen Kirche bereits im 2. Jh. getauft worden sind:
Jesus kam, um zu retten (Lk 9, 56) ,alle, sage ich, die durch ihn wiedergeboren
werden in Gott, Sauglinge (infantes) und Kinder (parvulos) und Knaben und Jiinglinge
und Altere”18. Ahnlich bezeugen die Taufe von Kleinstkindern die in Rom um 215
entstandene ,,Kirchenordnung” Hippolyts und Tertullians Schrift , Uber die Taufe”,
der wir entnehmen, daff im Bereich der afrikanischen Kirche um 200 auch Kleinkindern
die Taufe gespendet wurde. Origenes hilt die Taufe der Kleinstkinder Ffiir eine
kirchliche Praxis, die auf die Apostel zuriickgeht!?. Als verpflichtende Kirchenordnung
wird die Siuglingstaufe in Afrika erst durch Cyprian hingestellt, der in seinem
Brief an Phidus den Beschluf einer Synode von Karthago um 251 erwihnt, wonach
die Kinder nicht erst am 8. Tag, sondern gleich nach der Geburt getauft werden
sollen?s,

Wir sehen: der Ursprung der Kindertaufe ist umstritten. Wichtig ist aber folgendes:
von allen Fragen iiber Opportunitit der Erlaubtheit der Kindertaufe wesentlich
verschieden ist die Ablehnung der Giiltigkeit der Siuglingstaufe, eventuell verbunden
mit der Forderung, die als Kinder Getauften nochmals zu taufen. ,Diese Ablehnung
ist erst seit dem 16. Jh. mit Sicherheit nachzuweisen. Sie ist eines der wichtigsten
Kennzeichen der Tiuferbewegung, die sich von Ziirich ausbreitete und die dann,
nach der frithen Ausrottung ihrer Fithrer, im Mennonitentum und spiter ganz

13 De baptismo 1. — Tertullians Schrift ist {ibrigens das erste Zeugnis, das ausdriidklich auf
die Kindertaufe verweist, wenn auch im negativen Sinn als Warnung vor dieser Praxis.

14 Zum Thema ,Kindertaufe”: J. Jeremias, Hat die dlteste Christenheit die Kindertaufe geiibt?
Gottingen 1938. 2. Aufl. 1949; ders., Die Kindertaufe in den ersten vier Jahrhunderten,
Géttingen 1958; K. Aland, Die Siuglingstaufe im Neuen Testament und in der alten Kirche.
Eine Antwort an Joachim Jeremias. In: Theologische Existenz heute, NF Nr. 86, 5—86;
ders., Taufe und Kindertaufe, Giitersloh 1971; K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik IV/4:
Das dchristliche Leben (Fragment), Die Taufe als Begriindung des christlichen Lebens.
Ziirich 1967; M. Hurley, Was kénnen die katholischen Christen aus der Kontroverse um
die Kleinkindertaufe lernen? In: Concilium III (1967), 274—278; W. Kasper (Hg.), Christ-
sein ohne Entscheidung oder Soll die Kirche Kinder taufen? Mainz 1970; ]. Scharfenberg,
Psychoanalytische Randbemerkungen zum Problem der Taufe. In: ThQ 154 (1974) 1
(= Probleme der kirchlichen Initiation), 3—9.

15 Angaben nadh E. Sdhlink, a. a. O. 18 Adv. haer. 11, 22, 4.

17 Comm. in ep. ad Rom. V, 9 zu 6, 5—7.

8 Ep, 64, 2—6. — Die 16. Synode von Karthago 418 beschloB ausdriicklich, jeden zu ver-
urteilen, der die Taufe neugeborener Kinder verweigert.

330



anders in den baptistischen Gemeinden ihre Fortsetzung fand’“*. Als Erklirungsgrund
gibt E. Schlink an: ,Vieles spricht dafiir, daf die grundsitzliche Ablehnung der
Taufe von Kleinstkindern erst im 16. Jahrhundert mit dem Aufbruch eines neuen
Verstindnisses der individuellen Person und ihrer Verantwortung fiir die Heiligung
aufkam’‘20,

Die Ablehnung der Kindertaufe in unserem Jh. hat in der protestantischen Christenheit
begonnen und die katholisdhe Diskussion hat die wirksamsten Impulse oft erstaunlich
unkritisch iibernommen. Von der historisch-kritischen Forschung wurde zu Beginn
unseres Jh. die Behauptung aufgestellt, da in der urchristlichen Gemeinde keine
Kinder getauft wurden. Seit den zwanziger Jahren wurde diese Meinung durch einige
prominente Autoren bestritten, unter ihnen vor allem J. Jeremias. Gegen ihn wiederum
wollte K. Aland nachweisen, daB die Kindertaufe erst im 2. Jh. aufgekommen sei
und sieht in der Entstehung des Dogmas von der Erbsiinde das ,innere Motiv”
fiir die Durchsetzung der Kindertaufe?!.

Eine von aller ntl und geschichtlichen Méglichkeit der Begriindung unabhingige Frage
ist und bleibt, ob die Praxis fiir alle Zeiten damit mitentschieden ist. Das aber
ist die fundamentale Frage nach der legitimen Kreativitit der Tradition, die ebenso
etwas bringen wie auch wieder nehmen kann. Und das ist dann die noch tiefer
liegende Frage nach der Wirksamkeit des Geistes Gottes, den man bei der Genealogie
tunseres kirchlichen Heute so leicht iibersieht! Mit einer biblizistischen Stedknadel-
methode, bei der man nur immer einzelne ,Schriftbeweise” aufspieBen will, wird
gerade die Frage nach dem Grundereignis der Neu-Schépfung nicht entritselt werden
kéonnen, wenn wir diese mit unserem evolutiven Weltverstindnis — und das heifit
dann eben als ,kosmisches” Ereignis betrachten. In den bisherigen Diskussionen
kommt nur weniges oder fast nichts davon zur Sprache.

In der systematischen Diskussion um die Kindertaufe und in der entschiedenen
Ablehnung derselben nimmt K. Barth einen besonderen Platz ein. Sein Tauf-
verstindnis hat sich innerhalb von 40 Jahren (von 1927 bis 1967) stark gewandelt,
bedingt durch eine Wendung zu einem rein ,kognitiven” Verstindnis der Taufe.
»Die Taufe (sc. als Wassertaufe) geschieht in titiger Erkenntnis der rechtfertigenden,
heiligenden und berufenden Gnade Gottes: sie ist aber nicht Gnadentriger, nicht
Gnadenmittel, nicht Instrument der Gnade. Die Taufe antwortet auf das eine
Mysterium, das eine Sakrament der Geschichte Jesu Christi, seiner Auferstehung, der
AusgieBung des Heiligen Geistes: sie selbst ist aber kein Mysterium, kein Sakra-
ment”22,

Zum Begriff der Wassertaufe ist folgender Hinweis notwendig: In der kirchlichen
Dogmatik IV, 4 geht es Barth um die Ethik des Christen, also um Begriindung des
christlichen Lebens. ,In einem ersten Abschnitt (3—44) wird unter dem Titel ,Die
Taufe mit dem heiligen Geist’ von der géttlichen Wendung gesprochen, in der es
zur Begriindung christlichen Lebens von bestimmten Menschen kommt, die menschliche
Entscheidung moglich macht und gebietet. In dem groflen zweiten Teil (45—234) ist
unter dem Titel ,Die Taufe mit Wasser’ von dieser als dem ersten Schritt des
christlichen Lebens — dem verbindlichen Bekenntnis des Gehorsams, der Umkehr und
der Hoffnung — ausfiihrlich die Rede23.

Die Unterscheidung in eine Geisttaufe und eine Wassertaufe ist eine neue und
willkiirliche Erfindung, begriindet — oder besser gesagt: unbegriindet — durch
unhaltbare Exegese und Auslegung der Geschichte??. Konsequenterweise lehnt Barth

¥ E, Schlink, a. a. O. 114.  * Ebd., 115. 21 5, Anm, 14. 22 K. Barth, a. a. O. 112.
23 W, Kreck, Karl Barths Tauflehre, in: Zu Karl Barths Tauflehre, a. a. O. 11—24, 11.
2 Vgl. die Thesen von ]J. Beckmann, Kritische Fragen an die Tauflehre Karl Barths, ebd.,

157—160.

331



die Kindertaufe kompromiBlos ab: das Kind ist nicht fihig, die menschliche ,Tat-
antwort” auf Gottes Geisttaufe zu geben. DaB Gottes Gnade gerade in der Schwiiche
zur Vollendung kommt, zihlt offenbar nicht mehr. Die Betonung und Erklirung
der Taufe als menschliche Tat ist auch genau der Gegensatz zu dem, was wir hier
das ,,Grundgeschehen” nennen, nimlich die Neu-Schépfung, das neue Menschsein
in Christus. ,,Der bei Paulus dominierende Zug, daf in der Taufe Gott am Menschen
handelt, fillt hin; ja, die Sicht ist umgekehrt: das ethische Tun des Menschen in der
Taufantwort vermag fiir Barth ,rettendes Handeln’ zu sein”25,

Richtig an Barths Tauflehre ist ohne Zweifel die Betonung der pneumatischen
Dimension. Gott wirkt durch das Pneuma im Wort der Verkiindigung und im
Sakrament. Hier, immer und iiberall handelt Gott und schafft die Erneuerung im
‘Hl. Geist. Grundlegende Tat der Neu-Schopfung aber ist allein die Taufe. Das
mufl betont werden nicht nur gegeniiber Barth, sondern gegen alle, die die Kinder-
taufe ablehnen.

IL. Dogmatische Uberlegungen

Die Befragung der Geschichte fiihrt nicht recht weiter. Mit einer blo8en Phinomenolo-
gie der Taufpraxis in Vergangenheit und Gegenwart ist wenig gedient. Die Frage
lautet vielmehr: Wie wirkt sich die ntl Tauftheologie auf das Ganze des Glaubens aus?
Oder: Welchen Stellenwert hat das Taufsakrament in der kirchlichen Verkiindigung?
Es ist kurz gesagt die Frage nach der dogmatischen Reflexion, wie diese neben der
liturgischen Praxis in den lehramtlich formulierten Dogmen ihren Niederschlag findet.
Auch bei dieser Frage kann es hier nicht darum gehen, die ganze systematische Tauf-
lehre nach der Art eines dogmatischen Traktates darzustellen, sondern vor allem der
Lehre iiber die ,,Wirkungen” der Taufe einige Hinweise fiir unsere Themenstellung
zu entnehmen. LdBt sich an den Wirkungen der Taufe, wie sie im reflektierten
GlaubensbewuBtsein gesehen werden, etwas iiber das Grundgeschehen der Neu-
Schopfung ablesen? Wenn ja, lassen sich daraus Riickschliisse auf das Problem der
Kindertaufe ziehen? Ich glaube, daf hier ein klassischer Fall vorliegt, wo die systemati-
sche Darstellung iiber den exegetischen Befund erfolgreich hinausfiihrt.

1. Taufe und Rechtfertigung

Die Kurzformel fiir die umfassenden Wirkungen der Taufe lautet nach dem Nizino-
Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis (381): ,Ich bekenne die eine Taufe
zur Vergebung der Siinden.” So wird im Zusammenhang mit der Taufe die breite
Thematik der Rechtfertigunglehre erdffnet: Vergebung der Siinden, d. h. der Erb-
siinde und der allenfalls vor der Taufe begangenen persdnlichen Siinden — wie diese
Lehre spiter (vor allem im Disput mit den Pelagianern und Semipelagianern, schlie8-
lich auch mit den Reformatoren des 16. Jh.) entfaltet wurde. Vergebung der ,Erb-
siinde”, wie immer diese zu deuten ist, jedenfalls nur im Zusammenhang mit der
Taufe, ist aber Neu-Schépfung, Erneuerung im HI Geist, Teilnahme am Mysterium
Christi. ,,Denn in den Wiedergeborenen haflit Gott nichts, weil nichts Verdammungs-
wiirdiges in denen ist, die wirklich ,mit Christus durch die Taufe in den Tod mit-
begraben sind’ (Rom 6, 4), die nicht nach dem Fleische wandeln (R5m 8, 1), sondern
den alten Menschen ausgezogen und den neuen angezogen haben, der nach Gott
geschaffen ist (Eph 4, 22; Kol 3, 9f), ohne Fehl, unbefleckt, rein, schuldlos und so
von Gott geliebte S6hne geworden sind, Erben Gottes, Miterben Christi (R6m 8, 17),
so daB sie gar nichts mehr vom Eintritt in den Himmel zuriicdkhilt"s,

Es ist gut, sich diese Texte in Erinnerung zu rufen! Ich wiiBte nicht, wie man besser,

%6 E. Dinkler, a. a. O. 150. 28 DS 1515 = Neuner-Roos (NR) 357.

332



kraftvoller, wirklichkeitsgetreuer iiber Taufe reden konnte. Daran scheitern alle
Versuche, die heute iiblichen soziologischen oder doch von daher inspirierten ekkle-
siologischen Modelle in den Vordergrund zu stellen. Zuerst geht es um Leben, um
Menschsein in Christus. Oder mit den Worten, in denen das Wesen der Recht-
fertigung ,,angedeutet” wird. Nach Kol 1, 12-14 ,ist sie die Uberfilhrung aus dem
Stand, in dem der Mensch als Sohn des ersten Adam geboren wird, in den Stand
der Gnade und der Annahme zum Gotteskind durch den zweiten Adam, Jesus Christus
unseren Heiland. Diese Uberfithrung ist nach der Verkiindigung des Evangeliums
ohne das Bad der Wiedergeburt oder das Verlangen danach nicht méglich, nach dem
Wort der Schrift: Wenn jemand nicht wiedergeboren wird aus dem Wasser und dem
Heiligen Geist, kann er nicht eingehen in das Reich Gottes”??.

Hier wird das Ereignis des Neu-Werdens bedacht. Vor der Gefahr, dabei in einen
,Heilsindividualismus” abzugleiten, hiitet uns der Konnex mit der Gesamtheit der
Mensdchen, der in seiner negativen Gestalt ,, Abstammung vom ersten Adam” heit
und in der Konsequenz das Erbe Adams, die Erb-Siinde, umfafit. So wird sie zum
Indiz fiir eine Schicksalsgemeinschaft, die im voraus zu aller Siinde auf Christus
hin angelegt ist, den zweiten und endgiiltigen Adam. Wenn man nach einem
Kausalnexus sucht, dann muf die Schopfung ,durch Christus und auf ihn hin”
(Kol 1, 16) als der vorausliegende Grund gesehen werden.

Auch die Wiederaufnahme in diese Ordnung ist ein Schopfungsakt, Neu-Schépfung.
Wegen dieser Glaubensregel nimlich werden nach apostolischer Uberlieferung auch
die Kinder, die selbst noch keinerlei Siinden begehen konnten, deshalb wahrhaft
zur Vergebung der Siinden getauft, damit in ihnen durch die Wiedergeburt gereinigt
werde, was ihnen durch die Zeugung anhaftet.” Wenn wir die Existenz des Menschen
nur ,kosmisch” genug integriert sehen, wird es uns nicht schwerfallen, im Neuen
Menschen die gesamte ,Neu-Schépfung” (2 Kor 5, 17) iiberhaupt aufleuchten zu
sehen. Hier denken wir an die kosmische Theologie und Liturgie der Ostkirche, fiir
die weder Siinde noch Gnade einfach nur Erscheinungen am einzelnen sind, sondern
immer einen realen Zusammenhang mit dem Kosmos bedeuten. Eine Tauftheologie
der Ostkirche kann hier auch die Wirklichkeit und Symbolik der Taufe in einem
urspriinglicheren Licht zeigen2®.

2. Taufe und Firmung®®

Die bisherigen Uberlegungen haben ergeben: Solange wir Taufe im allgemeinen und
die Kindertaufe im besonderen primir als einen Ritus der ,Initiation” betrachten,
belasten wir im vorhinein die Thematik mit juridischen und formalistischen Problemen.
Die Diskussion verliuft dann zwischen psychologischen und soziologischen Uber-
legungen, noch ehe das einschneidende Grund-Geschehen in den Blick gebracht ist.
Das Problem spitzt sich auf die simple Frage zu: Wozu Wasser bei der Taufe? Wenn
es primir um Initiation, Aufnahme, Eingliederung geht, gibe es dann nicht andere
und deutlichere Zeichen, die Ubergabe des Taufscheines z. B., der in der Vorstellung
vieler immer die Funktion eines ,Mitgliedsausweises” hat? Wozu auch der neue
Name, wenn er nicht auf den neuen Menschen hinweisen soll? Viele dhnliche Fragen
lieBen sich hier noch anschliefen.

* DS 1524 = NR 794. 2 DS 1514 = NR 356.

2 L. Ligier, Die biblische Symbolik der Taufe nach Aussagen der Viter und der Liturgien, in:
Concilium III (1967), 88—95. — Auch der Sammelband , Taufe und Firmung” (hg. von
E. Ch. Suttner, op. cit.) bringt dazu gute Beispiele.

30 Der Titel verspricht mehr, als er hilt, weil im Zusammenhang mit unserer Fragestellung
dieser grundlegenden ,sakramentalen Relation” nicht niher nachgegangen werden kann.
Festgehalten aber werden mu8, daf die meisten Uberlegungen, die zu diesem Thema heute
angestellt werden, die grundlegende Frage, warum denn die Taufe innerlich auf die Firmung
(und umgekehrt) bezogen ist (was ich die ,sakramentale Relation” nenne), nicht 16sen.

333



Ich weif wohl, Eingliederung in die Kirche ist Eingliederung in den Leib Christi,
in die Geschichte und das Mysterium Christi. Da hort sich natiirlich alles rein
Institutionalistische, VereinsmiBige auf usw. Gewi8! Fiir uns ,theologisch Gebildete”
ist das klar. Darf aber deswegen in der Verkiindigung iiber die Taufe und beim
Taufgeschehen selbst das schopferisch Neue verdunkelt werden? Hier eben setzt unser
Verdacht und unsere Kritik ein. Anders gewendet: Finden wir es nicht mehr
modern genug, von Erbsiinde zu reden, von Wiedergeburt, vom Eintritt in das
Himmelreich?

Erst auf dem Hintergrund der Neu-Schépfung kénnen wir auch die Beziehungen der
Taufe zu den anderen Sakramenten, im besonderen zur Firmung, richtig sehen. Auch
die Firmung konnte nie und darf ebensowenig heute nur als zweite Phase eines
Initiationsritus gesehen werden. Sie ist von innen her die ,,Vollendung der Taufe”,
die ausdriickliche Manifestation der mit der Taufe empfangenen ,Gabe des Geistes”.
Sie kann nichts Neues mehr bringen. Aber vom Symbolverstindnis her 148t sich dazu
sagen: Wie der Tiufling durch die Wassertaufe gleichzeitiz als neuer Mensch
erschaffen und bekundet wird, so wird er durch die Firmung als der Geist-Gesalbte,
d. h. als Christ gekennzeichnet.

Bei der Taufe geht es um Neu-Schopfung in einem esdhiatologisch-endgiiltigen Sinn.
Das Neue bleibt neu, es kennt keinen Untergang mehr, kein Vergehen. Es ist ,ewiges
Leben”. Diese eschatologische Dimension findet ihr ausdriickliches Zeichen in der
Firmung (im Sinne von gleichzeitig vermittelnder und bezeichnender Wirkung) und
zwar in geist-licher Einheit mit der Taufe. Der geschichtlichen Realisierung unseres
neuen Lebens nach muf freilih ein (auch zeitliches) Wachstum und damit ein
Unterschied zwischen Anfang und Fortschritt festgehalten werden. Das Leben ist
nicht nur Gabe, in sich abgeschlossen und fertig, sondern auch Aufgabe, Auftrag, dem
wir in unserer Lebensgeschichte nachzukommen haben. Die Firmung macht im Ver-
hiltnis zur Taufe auf diesen Unterschied wirksam aufmerksam: auf das neue Leben,
das mit einem einzigen Akt nicht erledigt werden kann, sondern im Verlauf unserer
personlichen Lebensgeschichte realisiert werden muB. Wird bei der Taufe der Sinn
der Neu-Schopfung von seinem Anfang her stirker gesehen (wenn auch nicht nur in
dieser Richtung, wofiir eben der Zusammenhang mit der Firmung biirgt), so wird die
Neu-Schépfung und Erneuerung im HI. Geist in der Firmung vom ,Ende”, von der
Vollendung her erlebt. Der ,,Geist der Endzeit” prigt sich in der Firmung sakramental
aus.

Darum ist die Firmung auch nie nur die Ratifikation der Taufe bzw. — im Fall der
Siduglingstaufe — der dort noch nicht gefallenen persénlichen Entscheidung, sonst
miite man ja im Falle der Erwachsenentaufe wieder eine ganz neue Firmtheologie in
Anspruch nehmen. Alle Versuche, die Firmung als eine Art ,bewuflite” Taufe zu
erkldren, setzen streng genommen die Hiresie der Wiedertidufer fort... Firmung ist
nichts Neues — das neue Leben liBit sich nicht mehr iiberholen —, sie bezeichnet
aber eine Dimension der Taufe, die nur in heilsgeschichtlicher Betrachtung deutlich
wird: die eschatologische Gabe der Vollendung.

Darum ist es nicht mdglich, von der Taufe anders als im Lichte der , Erneuerung im
HI. Geist”, d. h. der endgiiltigen Hinordnung des Menschen auf Volk und Reich

Auch nicht H. Kiing, Die Firmung als Vollendung der Taufe, in: ThQ 154 (1974), 26—47,
wo er die ,Kindertaufe” etwas kurzschliissig eine ,unabgeschlossene Taufe” nennt (38),
ohne den Grund dieser ,,Unabgeschlossenheit” — nimlich die bleibende Offenheit fiir die
eschatologische Vollendung, auf die ich hier stirker repliziere — in den Blid zu bringen.
Die Argumentation ist die iibliche: Wer noch nichts versteht oder entscheiden kann, sollte
eigentlich nicht getauft werden. Ist das nicht purer Intellektualismus?

334



Gottes, zu sprechen. Freilich tritt dann bei der Firmung noch deutlicher als bei der
Taufe die Ausrichtung auf die Kirche als den geschichtlichen , Keim und Anfang des
Gottesreiches”3! hervor. Aber es geschieht immer und unabhingig von der Praxis
der Kindertaufe.

III. Konsequenzen fiir die Tauffeier

Die neue Taufliturgie gibt unseren bisherigen Uberlegungen in einzigartiger Weise
recht®. Ich glaube, das markanteste Element der erneuerten Taufliturgie ist die
jedesmal eigens vorzunehmende ,Weihe des Taufwassers’” (abgesehen von der Oster-
zeit, wo der Zusammenhang mit dem in der Osternacht geweihten Wasser nicht ver-
dunkelt werden soll). Das Wasser, der Mutterscho des neuen Lebens, steht unter
den Symbolen wieder im Zentrum!

Von den fiir die Taufwasserweihe vorgeschlagenen Gebeten, die alle auf die Symbolik
des Wassers Bezug nehmen, sei auf das einleitende Gebet verwiesen und auf die
~Anrufung Gottes iiber dem Wasser”, wo Motive einer Theologie des Wassers
zusammengefaflt werden,

Entsprechend den Auswirkungen auf die Gestalt der Tauffeier miiten auch hinsichtlich
der Gestaltung der Firmung noch weitere neue Uberlegungen angestellt werden. Was
ihre Stellung in der Trias: Taufe — Firmung — Eucharistie anbelangt, so plidiere auch
ich fiir eben diese Reihenfolge beim Empfang der Sakramente33, Dieses zu erkliren
bediirfte jedoch einer weit ausholenden Sakramententheologie, die auch die
Eucharistie einbezieht. Dafl diese in unseren Uberlegungen nicht einfach ausgeschaltet
war, wenn von ihr auch nicht ausdriicklich gesprochen wurde, schlieBt die pneuma-
tologische Betrachtung in sich. In sie einbezogen ist immer auch die Eucharistie als
die wahre ,geistige Speise”, als Gabe des lebendigmachenden Geistes. Im Lichte der
erneuerten Tauffeier — und hier mache ich absdhlieBend auf eine Konsequenz auf-
merksam, die auch unser Ergebnis ist — kann die Frage nach Sinn und Wert unserer
Kindertaufen beantwortet werden: Es geht zuerst um Menschwerdung, dann um
Eingliederung; zuerst um Neu-Schépfung, dann erst um ihre soziologische Inter-
pretation usw. Zuerst um Gotf, dann um den Menschen!

Die Frage lautet nunmehr: Ist das Kind, der Siugling, geeignet, fiir die Verkiindigung
der Liebe Gottes in Dienst genommen zu werden? Entspricht das Kind — auf seine
unvertretbare Weise — der sakramentalen Symbolik der Taufe? Dazu muf die
Vorfrage gestellt werden: Was geschieht eigentlich bei der Taufe? Wer handelt hier?
Das Element des Wassers gab darauf eine erste Antwort: Es ist Gottes schépferisches
Handeln an uns. Der Mensch wird eine Neu-Schépfung. Und eben im Zusammenhang
und im Rahmen der sakramentalen Symbolik dieser Neu-Schépfung ist das Kind
das personale Zeichen. Wohlgemerkt: das Kind, in dem sich jedesmal die Menschheit
erneuert, also im geschichtlichen ProzeB, in der Realitit der Welt, jedes fiir sich neue
Ersffnung von Zukunft.

Aber vielleicht fehlt es uns iiberhaupt an einem lebendigen Symbolverstindnis und
wir kaschieren das, indem wir vorrangig legalistische Fragen stellen? Verstehen wir
vielleicht das Kind nicht mehr?

3 Vatikanum II, Dogmatische Konstitution iiber die Kirche ,Lumen gentium”, nr. 5.

3 Eine Auswertung der pastoralen Maglichkeiten (und Pflichten) des neuen Ordo wird in den
verschiedenen Anleitungen zum , Taufgesprich” geboten, z. B. ]J. Miiller/ W. Riick, Tauf-
gespriche. Die Vorbereitung der Eltern auf die Taufe jhrer Kinder, Wiirzburg 1972. — Ich
unterschreibe aber auch die Feststellung von W, Méhler, Anmerkungen zur Literatur iiber
das Taufgesprich, in: ThQ (a. a. Q.), 73—76, 73: ,,... praktisch-theologische Reflexionen
auf die Sache sind dagegen rar.”

33 So zuletzt wieder H. Kiing, Die Firmung ..., a. a. O. 44.

335



