
W I  ED GRUBER

Plädoyer für dıe Kindertaufe
Eine tiefgreifende nruhe bewegt die Gemüter, wEeI die Frage nach Berechtigung,
Sinn und Zweck der Kindertaufe geste. wird Das beweisen die Diözesan-Synoden
aller Länder, WCc mer die pastoral Orjentierte Problematik gesehen und aufge-
griffen wird. Nicht man nicht mehr wüßte, WOTrumm theologisch geht um

Abwaschung der Erbsünde, u Einswerden mıit Christhus 1n SeIiNer Kirche, E
Initiation, Eingliederung, Aufnahme ın die Gemeinschaft der Kirche uUuSVWA Die heo-
logisch reflektierten und tormulierten Antworten csind Legion. er Für seinen
Geschmack das Treffende Und doch dem Vielerlei der AÄAntworten das eine
verbindende verbindliche Wort Was soll e SagCH, venn die rage nach der
aute der heutigen Praxis also angesichts V( Glaubensschwund und Bedeutungs-
verlust der irche 1Sse1{s5, der wachsenden Begeisterung ür te „freie
Entscheidungen“, für Emanzipation und Selbstbefreiung des Menschen andererseits

gestellt wird, und ZWaar sofort mıiıt dem aggressiven Unterton, den die „Wehrlosig-
eit”,  LA cdie Unmündigkeit und Unfreiheit 1S5eTE€ Täuflinge (sprich Säuglinge) dis-
sOoONant Z  ql Klingen bringt?
Die rage nach der aurfte klingt 1m sozio-kulturellen Konnex unserer Gegenwart
dissonant. Kann diese Unstimmigkeit, der WIr entnehmen b  mussen, mit unNnserer
aurfe etiwas icht mehr stimmt, aufgelöst werden? Viele Antworten werden auch auıf
diese Testfrage gegeben: VvVom Ruf nach Eliminierung der Kindertaufe 15
Forderung nach einer celektiven Taufpraxis angesichts der heutigen Glaubens-
Situation. Dabei macht der Dogmatiker die merkwürdige Feststellung, sich
vıe  le Vorschläge und Theologumena, die dabei strapaziert werden, 1n eıinem unauf-
95 Zirkel drehen Man geht icht vom Fundament auUS, sondern mindestens
Von ersten Stock und vergißt Ende das Fundament überhaupt. aufe 15t
dann noch Initiation, Aufnahmeritus, mehr oder weniger feierlicher AL+ der
ingliederung < les für den „ersten Stock”‘ richtig st Wer aber eigentli
aufgenommen WITF'! und W39S mit diesem Subjekt vorher eigentlich geschehen ist,

in einem it|  en Schritt kirchlich integriert werden kann, das scheint
vergessecn werden.

Man könnte polemisch Sagen: Die heutigen Erklärungen der Taufe sind oft eine
Ideologien, „Parteipolitik”, Juristerel. Das grundlegende Geschehen wird entweder

stillschweigend vorausgesetzt oder überhaupt VeErgeSSCNH. Was ist I das
grundlegende Geschehen von dem ich S5xqdg!| WaßgC, daß die vielgeschmähten
Traditionschristen instinktiv noch besser verstehen können alc die „kirchenpolitisch”
und vereinsmäßig interessierten Theologisierer? Wie gesagt Man könnte „polemisch”
ptwa 50  C reden ber damit WAare  + auch WI@el  s  der niemand gedient. Darum suchen WITr

folgenden schlicht und einfach das „grundlegende Geschehen“ der Taufe den
Blick ZU ringen und dies zZzu dem Zweck, auch der Kindertaufe wieder mehr
Vertrauen un! Verständnis entgegenzubringen!.

i olgende Werke E Thema „Taufe” G1 hier besonders verwiesen: chnackenburg,
Das Heilsgeschehen bei der Taufe nach dem Apostel us München 1950; Neun-
heuser, Taufe und Firmun Handbuch der Dogmengeschichte 1V/2, Freiburg 1956;

Schmaus, ath. Dogmatik 1V/1, München 964; Meyer, Aus dem Wasser un
dem Heiligen Geist (Enzyklopädie „Der Christ in der Welt“ Aschaffenburg 1969;

Schlink, Die B- von der Tautfe, Kassel 1969  f Suttner (Hg.), Taufe und Firmung.
Zweites Regensburger kumenisches Symposion, Regensburg 1971; Ratschow, Die
eine christliche Taufe, Gütersloh 1972. Angaben „Kindertaufe” unter Anm.

WINFRIED GRUBER 

Plädoyer für die Kindertaufe 

Eine tiefgreifende Unruhe bewegt die Gemüter, wenn die Frage nach Berechtigung, 
Sinn und Zweck der Kindertaufe gestellt wird. Das beweisen die Diözesan-Synoden 
aller Länder, wo immer die pastoral orientierte Problemaitik gesehen und aufge­
griffen wird. Nicht daß man nicht mehr wüßte, worum es theologisch geht: um 
Abwaschung der Erbsünde, um Einswei:den mit Christus in seiner Kirche, um 
Initiation, Eingliederung, Aufnahme in die Gemeinschaft der Kirche usw. Die theo­
logisch reflektierten und formulierten Antworten sind Legion. Jeder .6.ndet für seinen 
Geschmack das Treffende. Und doch fehlt dem Vielerlei der Antworten das eine 
verbindende und verbindliche Wort. Was soll man sagen, wenn die Frage nach der 
Taufe in der heutigen Praxis - also angesichts von Glaubensschwund und Bedeutungs­
verlust der Kirche einerseits, der wachsenden Begeisterung für sogenannte „freie 
Entscheidungen", für Emanzipation und Selbstbefreiung des Menschen andererseits 
- gestellt wird, und zwar sofort mit dem aggressiven Unterton, den die „Wehrlosig­
keit", die Unmündigkeit und Unfreiheit unserer Täuflinge (sprich: Säuglinge) dis­
sonant zum Klingen bringt? 

Die Frage nach der Taufe klingt im sozio-kulturellen Konnex unserer Gegenwart 
dissonant. Kann diese Unstimmigkeit, der wir entnehmen müssen, daß mit unserer 
Taufe etwas nicht mehr stimmt, aufgelöst werden? Viele Antworten werden auch auf 
diese Testfrage gegeben: vom Ruf nach Eliminierung der Kindertaufe bis zur 
Forderung nach einer selektiven Taufpraxis angesichts der heutigen Glaubens­
situation. Dabei macht der Dogmatiker die merkwürdige Feststellung, daß sich 
viele Vorschläge und Theologumena, die dabei strapazier.t werden, in einem unauf­
lösbaren Zirkel drehen: Man geht nicht vom Fundament aus, sondern mindestens 
vom ersten Stock - und vergißt am Ende das Fundament überhaupt. Taufe ist 
dann nur noch: Initiation, Aufnahmeritus, mehr oder weniger feierlicher Akt der 
Eingliederung - was alles für den „ersten Stock" richtig ist. Wer aber eigentlich 
aufgenommen wird und was mit diesem Subjekt vorher eigentlich geschehen ist, 
daß es - in einem weiteren Schritt - kirchlich integriert werden kann, das scheint 
mir vergessen zu werden. 

Man könnte polemisch sagen: Die heutigen Erklärungen der Taufe sind oft reine 
Ideologien, ,,Parteipolitik", Juristerei. Das grundlegende Geschehen wird entweder 
allzu stillschweigend vorausgesetzt oder überhaupt vergessen. - Was ist nun das 
grundlegende Geschehen - von dem ich zu ,sagen wage, daß es die vielgeschmähten 
Traditionschristen instinktiv noch besser verstehen können als die „kirchenpolitisch" 
und vereinsmäßig interessierten Theologisierer7 Wie gesagt: Man könnte „polemisch" 
etwa so reden. Aber damit wäre auch wieder niemand gedient. Darum suchen wir 
im folgenden schlicht und einfach das „grundlegende Geschehen" der Taufe in den 
Blick zu bringen und dies zu dem Zweck, auch der Kindertaufe wieder mehr 
Vertrauen und Verständnis entgegenzubringen1• 

1 Auf folgende Werke zum Thema „Taufe" sei hier besonders verwiesen: R. Schnackenburg, 
Das Heilsgeschehen bei der Taufe nach dem Apostel Paulus. München 1950; B. Neun­
heuser, Taufe und Firmung: Handbuch der Dogmengeschichte IV/2, Freiburg 1956; 
M. Schmaus, Kath. Dogmatik IV/1, München 81964; H. B. Meyer, Aus dem Wasser und 
dem Heiligen Geist (Enzyklopädie „Der Christ in der Welt" Vll/3a/b). Aschaffenburg 1969; 
E. Sehlink, Die Lehre von der Taufe, Kassel 1969; E. Ch. Suttner (Hg.), Taufe und Firmung. 
Zweites Regensburger ökumenisches Symposion, Regensburg 1971; C. H. Ratsc:how, Die 
eine christliche Taufe, Gütersloh 1972. -Angaben zur „Kindertaufe" s. unter Anm. 14. 

325 



aufe ıs} Neu-Schöpfung
Durch die Taufe WIF: der Mensch das Neu-Geschöpf: Mensch nach dem Bild Gottes,
welches ist Jesus Christus (Kol 1, 15) Dieses Ereignis der Neu-Schöpfung 16 das
Werk des Geistes. Das Realsymbol da ist das Wasser.
50 autete die These. Man wird auf den ersten Blick Altvertrautes
erkennen. Darin liegt aber die efahr, da@ betriebsblind die Wahrheit
Leerformel degradiert und 1 nichts mehr findet Noch ehe in einer mehr
formalistischen oder Sar juridischen Weise von Eingliederung Ooder Aufnahme 1ın die
Kirche spricht, mu ß einmal grundsätzlich und radikal die sakramentale Grundidee
die übrigens alle Sakramente durchzieht bedacht werden. Anders gesprochen: evOor
WITr aute ekklesiologisch denken und deuten (was alle eingangs erwähnten Schwierig-
keiten mıit uNnseTferl „Freiheit” ZUT Folge hat), b  ssen WIr 61@e theologisch,
Got+t her und auf ihn ın, oder eben trinitarisch als „heilsgeschichtlichen” Vorgang
sehen Die Symbolik des assers gibt dafür eiıne ausgezeichnete Anleitung
Zum Methodischen ist Uurz folgendes ZAU en  °  e Wenn 6 auch schon „Wasser
den Jordan gießen heißt, auf die geschichtlichen ragen der auftfe und der Kinder-
+aufe 1 besonderen einzugehen, muß ich doch appen Skizzen da uncd dort auf
bekannte Tatsachen hinweisen, weil 651e vielleicht doch nicht So bekannt Sin  d, um
61@e einfach unter den Tisch fallen lassen onnen.  .. So sollen einem Teil
inweise auf die Geschichte der Tauftheologie stehen, ehe wWwiITr Teil die
dogmatischen Erwägungen anstellen. Darauf folgen ım Teil Konsequenzen für die
Tauffeier.

Zur Geschichte der Tauftheologie
Die Symbolik des assers

In der Atiologie der Menschheitsgeschichte, der Rückfrage nach dem Sinngrund
aller Wirklichkeit, steht die Schöpfung als Anfang und Ursprung offenbarungsgemäß
VOT ugen Gije ist der äußere Grund des undes, WIe dieser innerer rund der
Schöpfung ist Barth) Die theologische Aussage der Schöpfungsberichte lautet:
Gott ist der Herr über eit und Raum, der Mensch ist Gottes Hand, aber ausgesetzt
der Macht des Bösen.
Darum verdankt se1n Leben und Fortleben allein Gott. ıe Tatsache, das
Leben des enschen Geschenk ist, 1.  hm also Von Anfang eine „personale” Kom-
ponente wesentlich ist, wird erst 1mM voll sichtbar, 1  3A  A  AIC  0O  % 1m Menschen eSus die
„‚Gnade und Menschenfreundlichkeit Gottes“ greifbare Gestalt angeNOMmMEN hat.
Das „Se  1ın F  5 Gottes Hand“ kannn erst Verbindung mıiıt Jesus Christus deutlich
bewußt erden Das Mit-Christus hat der Kirche seinen gesellschaftlichen Rahmen
gefunden. Darum ist  ® Bezeugung nSse1es5 „Lebens Gnade” eıne emımnent kirchliche
Aktion. ber auch die Tatsache, 1Sser Leben der konkreten Geschichte ein

der Macht des Bösen befreites en ist WT1n die Gnadendimension UTr noch
deutlicher wird soll bezeugt werden.
Beides: Schöpfung und Erlösung, Schöpftung und Neu-Schöpfung versinnbildet das
Wasser. Das „Sakrament des Wassers“ Tertullian) ist die Feier dieses Geheimnisses.

hier schon die positiv gemeinte rage die Symbolik des euen-
Menschen icht gerade das ind als solches, dem sich cie Menschheit icht 1Ur

biologisch immertfort erneuert? D  hese Frage WITF: Leitthema immer wiederkehren,
bis eine Antwort zwingend wird.

Das Wasser ist ymbo. des Lebens Wir mussen 1Ur „Symbol” seiner Finheit von
Zeichen (signum demonstrativum) und Ursprung (s. causativum) sehen, also icht
NUur als 5Symptom (wie rote angen eın Zeichen Eieber senın können), sondern als

Taufe ist Neu-Schöpfung 
Durch die Taufe wird der Mensch das Neu-Geschöpf: Mensch nach dem Bild Gottes, 
welches ist Jesus Christus (Kol 1, 15). Dieses Ereignis der Neu-Schöpfung ist das 
Werk des HI. Geistes. Das Realsymbol dafür ist das Wasser. 
So lautete die These. Man wird in ihr auf den ersten Blick nur Altvertrautes 
erkennen. Darin liegt aber die Gefahr, daß man betriebsblind die Wahrheit zur 
Leerformel degradiert und an ihr nichts mehr .A.ndet. Noch ehe man in einer mehr 
formalistischen oder gar juridischen Weise von Eingliederung oder Aufnahme in die 
Kirche spricht, muß einmal grundsätzlich und radikal die sakramentale Grundidee -
die übrigens alle Sakramente durchzieht - bedacht werden. Anders gesprochen: bevor 
wir Taufe ekklesiologisch denken und deuten ( was alle eingangs erwähnten Schwierig­
keiten mit unserer „Freiheie' zur Folge hat), mü56en wir sie theologisch, d. h. von 
Gott her und auf ihn hin, oder eben trinitarisch als „heilsgeschichtlichen" Vorgang 
sehen. Die Symbolik des Wassers gibt dafür eine ausgezeichnete Anleitung. 
Zum Methodischen ist kurz folgendes zu sagen: Wenn ,es auch schon „Wasser in 
den Jordan gießen" heißt, auf die geschichtlichen Fragen der Taufe und der Kinder­
taufe im besonderen einzugehen, muß idt dodt in knappen Skizzen da und dort auf 
bekannte Tatsamen hinweisen, weil sie vielleidtt dodt nicht so bekannt sind, um 
sie einfadt unter den Tisdt fallen lassen zu können. So sollen in einem 1. Teil 
Hinweise auf die Geschidtte der Tauftheologie stehen, ehe wir im 2. Teil die 
dogmatischen Erwägungen anstellen. Darauf folgen im 3. Teil Konsequenzen für die 
Tauffeier. 

I. Zur Gesdüc.hte der Tauftheologie 

1. Die Symbolik des Wassers 

In der Ätiologie der Menschheitsgeschichte, d. h. in der Rückfrage nadt dem Sinngrund 
aller Wirklidtkeit, steht die Schöpfung als Anfang und Ux,sprung offenbarungsgemäB 
vor Augen. Sie ist der äußere Grund des Bundes, wie dieser innerer Grund der 
Sdtöpfung ist (K. Barth). Die theologisdte Aus-sage der Sdtöpfungsberidtte lautet: 
Gott ist der Herr über Zeit und Raum, der Mensdt ist in Gottes Hand, aber ausgesetzt 
der Madtt des Bösen. 
Darum verdankt er sein Leben und Fortleben allein Gott. Die Tatsache, daß das 
Leben des Mensdten Geschenk ist, ihm also von Anfang an eine „personale" Kom­
ponente wesentlich ist, wird erst im NT voll sichtbar, wo im Menschen Jesus die 
,,Gnade und Mensdtenfreundlichkeit Gottes" greifbare Gestalt angenommen hat. 
Das „Sein aus Gottes Hand" kann erst in Verbindung mit Jesus Christus deutlich 
bewußt werden. Das Mit-Christus hat in der Kirche seinen gesellschaftlichen Rahmen 
gefunden. Darum ist Bezeugung unseres „Lebens aus Gnade" eine eminent kirchliche 
Aktion. Aber auch die Tatsache, .daß unser Leben in der konkreten Geschidtte ein 
aus der Macht des Bösen befreites Leben ist - worin die Gnadendimension nur nodt 
deutlicher wird - soll bezeugt werden. 
Beides: Sdtöpfung und Erlösung, Sdtöpfung und Neu-Sdtöpfung versinnbildet das 
Wasser. Das „Sakrament des Wassers" (Tertullian) ist die Feier dieses Geheimnisses. 
Und hier schon .die positiv gemeinte Frage: Gehört in die Symbolik des Neuen­
Mensdten nicht gerade das Kind als solches, in dem sidt die Menschheit - nicht nur 
biologisdt - immerfort erneuert? Diese Frage wird als Leitthema immer wiederkehren, 
bis eine Antwort zwingend wird. 

Das Wasser ist Symbol des Lebens. Wir müssen nur „Symbol" in seiner Einheit von 
Zeichen (signum demonstrativum) und Ursprung (s. causativum) sehen, also nicht 
nur als Symptom (wie rote Wangen ein Zeichen für Fieber sein können), sondern als 

326 



gründendes oder ursächliches Zeichen. Das Wasser zeigt Leben nicht ANUur ail, 4A4 u5
entsteht +atsächlich Leben, wıe Ja cdas Fließende selbst schon Leben erinnert.

Schöpfungsbericht (Gn 1, wird die genann(t, darüber schwebt der Geist
Gottes SO entsteht dem Wasser Leben® Auch die vier Strome des Paradieses
(Gn 2, symbolisieren Leben und Fruchtbarkeit Die z  alitä: des Lebens  4
(Reinheit, Gesundheit) hängt 1 natürlichen wWwIıe ım übernatürlichen Sinn VO'
Wasser ab Man denke z 1e Geschichte Von Naaman, dem yrer 2 Kg 5: 4, 27)
Das Wasser kann auch ZUT todbringenden Flut werden, bedingt durch den amb  1-
valenten Charakter alles Geschaffenen, ZUTXT Sintflut, ZUT Todesfalle im Roten Meer
Darum wird ja das Flement erst durch das heilschaffende Wort ZUIN SGakrament
(Augustinus), dadurch ın seinem Wesen eindeutig entschieden und bestimmt wird

Zum Heils-Zeichen. Dann führt auch die Sintflut ZUfF Taufe hin (1 3, 20f) Im
ist die auftfe „Wiedergeburt Au Wasser und Geist“”. Das Wasser zeig an,
©5 sich „Leben“ handelt und ZWAaTr seiner kosmischen Tiefe und

Realität Das asser warnt uns VOT einer Spiritualisierung „AAM Namen“ des (ei-
6{es. Wasser und Geist das 1st die NE umfassende Schöpfungsordnung, das Gesetz
der Neu-Schöpfung, in der der Theologe die ‚„inkarnatorische Struktur des Heiles
wiedererkennt (das Gott-Menschliche jenseits alismus und Doketismus).
Die Rolle des kosmischen Symbols „Wasser“ mu im Gesamtzusammenhang mit
der heilsgeschichtlichen Schöpfungslehre gesehen werden: Nichts von al dem, S da
ist, ist ohne den Og05 geworden.
Die Christozentrik der Schöpfung (oder die kosmische Christi) bringt die
ymbolik erst Leuchten Dann aber alles Vergängliche Z Gleichnis
werden. In der christozentrischen Sicht wird das Wasser zZzUum Symbol des

Geistes, des „Herrn und Lebensspenders”. Er kann mıit den „Strömen lebendigen
Wassers“”“ verglichen werden, die au 5 Jesus dem Christus entspringen (Jo 4, 10, U,

13f; /, 38) Und als Typus 1st auch die Wassertaufe des Johannes schon Geisttaufe,
WIE sich cies bei der aure Jesu zeigt (Mt 3) Das hält sich der
Gebetstradition durch, WO der Geist als das belebende uidum, als das dießende
Leben angerufen wird: „Gieße eınen Geist und alles wird Nei erstehen !“

aufe als Neu-Schöpfung
Hier sind einige einschlägige exte des NISs nnerung z.u rufen und auf ihren
schöpfungs-theologischen Gehalt hin Zu efragen. Exegetisch mussen  b WIT un freilich
VOT ugen halten, sich starke Divergenzen den verschiedenen Taufaussagen
inden. In den paulinischen Briefen sind nach einer ntersuchung VC

Dinkler® drei Texte besonders signifikant Röm 6, 2—06, ÄApg 8, 12—17, T it 3,
Von ihnen läßt sich zusammenfassend gn  ° v,Am Anfang, bei Paulus, ist die

aure als Freiheit von der Sünde und Einbezogenwerden und Auferstehung
Jesu Christi betont, ebenso real wIıe zugleich eschatologisch dem inne, das
Totsein gegenüber der Sünde erkennen und das Mit-Christus-leben zZUu glauben ist.
Die Pointe der Taufe ist hier 1n der Errettung von der Günde als Macht und in der
Übergabe an die Person und Geschichte Jesu Christi rAX sehen, SOWIle 1n dem
Zuspruch des gewlssen Heils 1 Fschaton. Ein halbes Jahrhundert spater erscheint
die aute als liturgischer Akt, der die Annahme des Evangeliums Vorm Reiche
CGottes abschließt, der auch Kenntnis Namen des Erlösers eibt, aber von der iın
die Kirche als Leib Christi eigentlich eingliedernden abe des heiligen Geistes
unterschieden wird sofern diesen Schluß überhaupt ziehen darf Endlich

® Meyer, a.
Dinkler, Die Taufaussagen des Neuen JTestaments. Neu untersucht nblick auf arl

Barths Tauflehre, in Zu arl Barths Tauflehre (hg. VO:  »3 Viering), Gütersloh 1971,
f32

327

gründendes oder ursächliches Zeichen. Das Wasser zeigt Leben nicht nur an, aus ihm 
entsteht tatsächlich Leben, wie ja das Fließende selbst schon an Leben erinnert. 
Im Schöpfungsbericht (Gn 1, lf} wird die Urßut genannt, darüber schwebt der Geist 
Gottes und so entsteht aus dem Wasser Leben2• Auch die vier Ströme des Paradieses 
(Gn 2, 10-14} symbolisieren Leben und Fruchtbarkeit. Die „Qualität des Lebens" 

: (Reinheit, Gesundheit) hängt im natürlichen wie im übernatürlichen Sinn vom 
Wasser ab. Man denke an die Geschichte von Naaman, dem Syrer ( 2 Kg 5; Lk 4, 27). 
Das Wasser kann auch zur todbringenden Flut werden, bedingt durch den ambi­
valenten Charakter alles Geschaffenen, zur Sintflut, zur Todesfalle im Roten Meer. 
Darum wird ja das Element erst durch das heilschaffende Wort zum Sakrament 
(Augustinus), dadurch in seinem Wesen eindeutig entschieden und bestimmt wird 
es zum Heils-Zeichen. Dann führt auch die Sintflut zur Taufe hin (1 Petr 3, 20f). Im 
NT ist die Taufe „ Wiedergeburt aus Wasser und HI. Geist". Das Wasser zeigt an, 
daß es ,sich um „Leben" handelt - und zwar in seiner ganzen kosmischen Tiefe und 
Realität. Das Wasser warnt uns vor einer Spiritualisierung „im Namen" des HI. Gei­
stes. Wasser und Geist: das ist die neue umfassende Schöpfungsordnung, das Gesetz 
der Neu-Schöpfung, in der der Theologe die „inkarnatorische" Struktur des Heiles 
wiedererkennt (das Gott-Menschliche jenseits von Dualismus und Doketismus). 
Die Rolle des kosmischen Symbols „ Wasser" muß im Gesamtzusammenhang mit 
der heilsgeschichtlichen Schöpfungslehre gesehen werden: Nichts von all dem, was da 
ist, ist ohne den Logos geworden. 
Die Christozentrik der Schöpfung (oder die kosmische Rolle Christi) bringt die 
Symbolik erst zum Leuchten. Dann kann aber alles Vergängliche zum Gleichnis 
werden. In der christozentrischen Sicht wird das Wasser sogar zum Symbol des 
HI. Geistes, des „Herrn und Lebensspenders". Er kann mit den „Strömen lebendigen 
Wassers" verglichen werden, die aus Jesus dem Christus entspringen (Jo 4, 10, u. 
13f; 7, 38). Und als Typus ist auch die Wassertaufe des Johannes schon Geisttaufe, 
wie sich dies bei der Taufe Jesu zeigt (Mt 3). Das setzt und hält sich Jn der 
Gebetstradition durch, wo der Geist als das belebende Fluidum, als das tß,ießende 
Leben angerufen wird: ,,Gieße aus deinen Geist und alles wird neu erstehen!" 

2. Taufe als Neu-Schöpfung 

Hier sind einige einschlägige Texte des NTs in Erinnerung zu rufen und auf ihren 
schöpfungs-theologischen Gehalt hin zu befragen. Exegetisch müssen wir uns freilich 
vor Augen halten, daß sich starke Divergenzen in den verschiedenen Taufaussagen 
finden. In den paulinischen Briefen ,sind dafür - nach einer Untersuchung von 
E. Dinkler3 - drei Texte besonders signifikant: Röm 6, 2-6, Apg 8, 12-17, Tit 3, 
4-6. Von ihnen läßt sich zusammenfassend sagen: 1,,Am Anfang, bei Paulus, ist die 
Taufe als Freiheit von der Sünde und Einbezogenwerden in Tod und Auferstehung 
J esu Christi betont, ebenso real wie zugleich eschatologisch iin dem Sinne, daß das 
Totsein gegenüber der Sünde zu erkennen und das Mit-Christus-leben zu glauben ist. 
Die Pointe der Taufe ist hier in der Errettung von der Sünde als Macht und in der 
Obergabe an die Person und Geschichte Jesu Christi zu sehen, sowie in dem 
Zuspruch des gewissen Heils im Eschaton. - :Ein halbes Jahrhundert später erscheint 
die Ta-ufe als liturgischer Akt, der die Annahme des Evangeliums vom Reiche 
Gottes abschließ.t, der auch Kenntnis vom Namen des ;Erlösers gibt, aber von der in 
die Kirche als Leib Christi eigentlich eingliedernden Gabe des heiligen Geistes 
unterschieden wird - sofern man diesen Schluß überhaupt .ziehen darf. - Endlich 

t Vgl. H. B. Meyer, a. a. 0. 54 f. 
3 E. Dinkler, Die Taufaussagen des Neuen Testaments. Neu untersucht im Hinblidc auf Karl 

Barths Tauflehre, in: Zu Karl Barths Tauflehre (hg. von F. Viering), Gütersloh 1971, 
60-153, 132 f. 

327 



haben VIT Titusbrief die Rettung der Glaubenden auf die Tautfe als
Bad der Wiedergeburt‘ zurückführende Aussage, verbunden m dem Hinw:  e1s  z auf
die Erneuerung kraft des heiligen Geistes, der durch UNSCTE Retter Jesus Christus
reichlich über ausgegOSsSen 1S5T Hier sind Taufe und Geistgabe als ittel des Heils
der Christen Bestandteil der Gemeindetheologie geworden
„Als fester Kern 15st aber in  z allen Taufstellen sicher festzuhalten

In der Taufe handelt Gott aı Menschen
Z Dieses göttliche Handeln zielt ab auf die Applikation vVon Tod und Auferstehung
esu Christi an den Menschen, oder anders ayf 12 Übergabe des Täuflings den
Besitz Christi
4 Mit der Taufe auf Christus verbunden 1st die abe des heiligen CGeistes’‘4
Für Zwecke 1St VOTr allem auf das dritte Element Zzu achten Mit der aufte
wird der HI Geist gegeben Die Taufe 1sSt e1Ne Geist-Gabe, und ZWäaTl 11 e
eitachen Sinn Der Geist gibt und wird uns gegeben Besser können v
In der Taufe gibt sich der Geist celbst VIe allen ormen von

Offenbarung, wWOoO Gott 71  Was mitteilt und sich zugleich selbst mitteilt heißt
heute aufe 1S£ personales Ereignis, nicht ] P1N sachlich-objektiver Vorgang
Von der Geist-Gabe spricht Uus ausdrücklich il Kor Kor 22
Eph und &  4 sprich! VO)] Siegel der Taufe, das der Geist gegeben hat
Dies muß neben den christologisch akzentuierten Aussagen über die Taufe Teilhabe

Christi und Autferst  ung (Röm 1—14 a.) und neben den kklesio-
ogischen ÄAussagen (1 Kor 12, a.) aUSdru!:  ich festgehalten werden
Dieser Geist 157 aber eın ortloses Wesen, sondern als Geist von Vater und Sohn
der „Schöpfer-Geist” der den Menschen u werden äßt, ihm den Anfang b841 Clie
Versiegelung für die unbegrenzte Zukunft Gottes schenkt der die „Neu-Schöpfung“
bewirkt (2 Kor D, 17) Das „Leben Geist““ muß also csehr wöörtlich BEeNOMMMEN
werden Er 15 Lebenselement ohne das W  NT icht leben könnten Wie der
Fisch das VVasser, SO brauchen den Geist Darum die Aufforderung „Wenn vAU  ir

Geiste leben, aßt auch Geiste wandeln“ (Gal 5, 25) Die Führung des
ebens, die Ethik der Getauften, iSt die Antwort auf Gottes Handeln Das

Leben AUS der Taufe ird dann um bleibenden Bekenntnis des Glaubens Und da
Glaube Antwort ıst Antwort auf Gottes Anruf 1S5T die Realisierung
der aufe zeitlichen Verhältnis V«([ Glaube und aufe ZV  Var das Spätere, nicht
aber dem Wesen nach Glaube ist vielmehr Frucht des Geistes und
dessen Vorbedingung
Man sollte dies auch bei der rage nach dem Verhältnis vVon Glaube und Kindertaufe,
die scheinbar ohne alle persönliche Glaubensentscheidung des Täuflings VoOT sich
geht, - Auge enalten Die zuvorkommende nade des Geistes i1st keinem
Lebensstadium einzuholen Die trinitarische, heilsgeschichtlich begründete Wirklichkeit
der Taufe wird der Taufformel proklamiert Sie sagt Der NE Mensch
ist allein Gottes Werk und Eigentum
Vielleicht ermißt Ila unter den Schriftstellen die VOITANB1IgEC Nennung Vo  —y Jo 3,

Nachtgespräch mut Nikodemus, bei dem das entscheidende Wort
„Wiedergeborenwerden aAaus dem Wasser und dem Geist“ €S11t Nun läßt sich aber
exegetisch zeigen, daf bei Johannes bereits 111 „sakramentales Interesse vorherrscht
(wie PS5 auch iın der eucharistischen Verheißungsrede, Kap Y kommt)
das wohl Zeugnis für eine herrschende Gemeindepraxis 1St, aber nicht mehr die
heilsgeschichtliche Reflexion SO wiedergibt, wie WIT noch n CIN1IgeEN paulinischen
Texten vorfinden® Sie Faßt glel eNn, zeitlich und sachlich VOTausSs-

Vgl Schnackenburgzg, Das Johannesevangelium, Freiburg 1965, 383

haben wir im Titusbrief eine die Rettung der Glaubenden auf die Taufe als 
,Bad der Wiedergeburt' zurückführende Aussage, verbunden mit dem Hinweis auf 
die ,Erneuerung kraft des heiligen Geistes, der durch unseren Retter Jesus Christus 
reichlich über uns ausgegossen' ist. Hier sind Taufe und Geistgabe als Mittel des Heils 
der Christen Bestandteil der Gemeindetheologie geworden." 
,,Als fester Kern ist aber in allen T aufstellen sicher festzuhalten: 
1. In der Taufe handelt Gott am Menschen. 
2. Dieses göttliche Handeln zielt ab auf die Applikation von Tod und Auferstehung 
J esu ,Christi an den Menschen, oder anders: auf die Obergabe des Täuflings in den 
Besitz Christi. 
3. Mit der Taufe auf Christus verbunden ist die Gabe des heiligen Geistes"4• 

Für unsere Zwecke ist vor allem auf das dritte Element zu achten: Mit der Taufe 
wird der HI. Geist gegeben. Die Taufe ist eine Geist-Gabe, und zwar in .einem 
zweifachen Sinn: Der Geist gibt und wird uns gegeben. Besser können wir sagen: 
In der Taufe gibt sich der Geist selbst - ähnlich wie in allen Formen von 
Offenbarung, wo uns Gott etwas mitteilt und sich zugleich selbst mitteilt. Das heißt 
heute: Taufe ist ein personales Ereignis, nicht nur ein sachlich-objektiver Vorgang. 
Von der Geist-Gabe .spricht Paulus ausdrücklich in 1 Kor 6, 11; 12, 13; 2 Kor 1, 22i 
Eph 1, 13 und 4, 30 spricht vom Siegel der Taufe, das der HI. Geist gegeben hat. 
Dies muß neben den christologisch akzentuierten Aussagen über die Taufe - Teilhabe 
an Christi Tod und Auferstehung (Röm 6, 1-14 u. a.) - und neben den ekklesio­
logischen Aussagen (1 Kor 12, 13 .u. a.) ausdrücklich festgehalten werden. 
Dieser Geist ist aber kein ortloses Wesen, sondern als Geist von Vater und Sohn 
der „Schöpfer-Geist", der den Menschen neu werden läßt, ihm den Anfang und die 
Versiegelung für die unbegrenzte Zukunft Gottes schenkt, der die „Neu-Schöpfung" 
bewirkt (2 Kor 5, 17). Das „Leben im Geist" muß ;also sehr wörtlich genommen 
werden. Er ist unser Lebenselement, ohne das wir nicht leben könnten. Wie der 
Fisch das Wasser, so ,brauchen wir den Geist. Darum die Aufforderung: ,,Wenn wir 
im Geiste leben, so laßt uns auch im Geiste wandeln" (Gai 5, 25). Die Führung des 
neuen Lebens, die Ethik der Getauften, ist die Antwort auf Gottes Handeln. Das 
Leben aus der Taufe wird dann zum bleibenden Bekenntnis des Glaubens. Und da 
Glaube immer Antwort ist - Antwort auf .Gottes Anruf -, ist die Realisierung 
der Taufe im zeitlichen Verhältnis von Glaube und Taufe zwar das Spätere, nicht 
aber dem Wesen nach. Glaube ist vielmehr immer eine Frucht des Geistes und nie 
dessen Vorbedingung. 
Man sollte dies auch bei der Frage nach dem Verhältnis von Glaube und Kindertaufe, 
die scheinbar so ohne alle persönliche Glaubensentscheidung des Täuflings vor sich 
geht, im Auge behalten. Die zuvol'kommende Gnade des Geistes ist in keinem 
Lebensstadium einzuholen. Die trinitarische, heilsgeschichtlich begründete Wirklichkeit 
der Taufe wird in der Taufformel eigens proklamiert. Sie sagt: Der neue Mensd, 
lst allein Gottes Werk und Eigentum. 

Vielleicht vermißt man unter den Schriftstellen die vorrangige Nennung von Jo 3, 
1-8: das Nachtgespräch mit Nikodemus, bei '.dem das entscheidende Wort vom 
,,Wiedergeborenweroen aus dem Wasser und dem HI. Geist" fällt. Nun läßt sich aber 
exegetisch zeigen, daß bei Johannes bereits ein „sakramentales" Interesse vorherrscht 
(wie es auch in der eucharistischen Verheißungsrede, Kap. 6, zur Geltung kommt), 
das wohl Zeugnis für eine herrschi?nde Gemeindepraxis ist, aber nicht mehr die 
heilsgeschichtliche Reflexion so wiedergibt, wie wir sie noch in einigen paulinischen 
Texten vorfinden5• Sie faßt gleichsam zusammen, was in zeitlich und sachlich voraus-

4 Ebd., 135. 
5 Vgl. R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, 1, Freiburg 1965, 383. 

328 



liegenden Ansätzen zZzu einer Tauftheologie vorlag. Als Resumee der urchristlichen
Tauftheologie onnen  .. WITr dieses Wort ähnlich WIe den Taufbefehl bei Mt 28, 18—20
werten. Der bei ohannes ausdrücklich angesprochene Zusammenhang mıit dem
„Gottesreich“‘, 1n das niemand ohne die Wiedergeburt eintreten vertieft iber-
dies die „theologale“ Komponente.
Um nochmals ZU Sdpen: Es geht uns 1er nicht um eine systematische Tauftheologie,
sondern un enı Hinweise auf die Neuheit des Lebens, das durch die Taufe
schlossen wird, und dessen Symbole das Wasser ‚gegenständlichen) und der
Täufling, besonderen das (im personalen Bereich), eind Die Neu-Schöpfung
geht als das fundamentale Geschehen allen anderen Konsequenzen logisch und
ontologisch VOTaus.

In klarer und noch ungetrübter Erkenntnis dessen prechen Zeugnisse der
Väterzeit, die 1er in knappen Auswahl 1n rinnerung gerufen sein ollen®
50 ıst für ustinus die aute „Weihe tt”, „Neuschöpfung durch Christus“”,
Vorbedingung den Eintritt das Himmelreich? Der Hirte des Hermas sa:
„Durch das Wasser mussen G1e emporsteigen, um zu ruhen. ers onnten 561e
nämlich 1ns  . Gottesreich icht eintreten als durch Ablegen der Gterblichkeit des trüheren
Lebens Denn bevor der Mensch den Namen des Sohnes Gottes erhält, ıst dem
Tode bestimmt. GSobald er aber dieses Siegel mpfängt, wird befreit S  S Tode und
dem Leben übergeben. Jenes Siegel aber ist das Wasser (der Taufe), in das die
Menschen hinabsteigen, solange S1e noch dem Tode verfallen sind. Von dort steigen
GIP herauf als dem Leben Zugewiesene”“®, Klemens vVon Alexandrien bezeugt: „Durch
die Taufe werden WITr erleuchtet, dır die Erleuchtung werden WIT Kindes
Gtatt ANSHECNÖOMUNECIL, durch die Annahme Kindes Gtatt werden WITr vollendet,
durch die Vollendung werden WIFr unsterblich gemacht“®. Der ınnere Reichtum der
Taufe wird vielfachen Benennungen Ausdruck gebracht. Für Origenes gibt
überall eıne Vom Pneuma durchstrahlte Symbolik, die alle unserTe Zeiten und aume
überschreitet. In der Taufe wiederholt sich die Bundesgeschichte: Sie WIT  d ZUm
Bund mıit ott10 „Der Wiedergeborene wird 1NSs Paradies, die Kirche,
versetzt’/11. Man beachte die Reihenfolge: Wiedergeburt als Voraussetzung für die
ufnahme die Kirche! S sich bei Origenes eın ausgeprägtes Verständnis für die
heilsgeschichtlich bedeutsame ym des Wassers findet, liegt auf der and Alle
ypen weisen auf Christus hin Er ist der Jordan, „das eigentliche, das heilsame
Wasser““1%
Nach der reich entfalteten Tauftheologie der Alexandriner onnen  .. der Folgezeit
die hauptsächlich verwendeten Namen die Taufe das efe Verstehen des
sakramentalen Geschehens verdeutlichen Tauchbad Abwaschung, aber auch
Wiedergeburt, Neugeburt. Der e Reichtum der Licht-Theologie des Johannes
gehört hierher, ebenso die Begriffsgruppe Bezeichnung Sphragis-Versiegelung
on Mitte des 2, reich entfaltet) Auch der Symbolzusammenhang mıit
der Salbung kann 1er herangezogen werden, Wa ja für die Verselbständigung der
Firmung bedeutsam geworden ist.
Das zeigt wohl, daß das kirchliche Element ZWarl eutlich gesehen WIT!  d, aber

seliner Abhängigkeit V grundlegenden Geschehen der Neu-Schöpfung.
Dominierend steht das „kosmische” Ereignis Vordergrund, wıe Ja auch Siünde

Zıtate Neunkheuser, A,
7 Justinus, Apol Migne PC 6, 420

Pastor Hermae, Similitudo 9, 16, Migne PG 2,”
Klemens U, Alex., Paedagogus ban 6, 26, 1-—3, Migne PC 8,
Exhort. ad martyrium 17, Migne 11, 585,

il In Jos hom
12 In Le. hom XL Migne PG 13, 1855.

329

liegenden Ansätzen zu einer Tauftheologie vorlag. Als Resumee der urchristlichen 
Tauftheologie können wir dieses Wort ähnlich wie den Taufbefehl bei Mt 28, 18-20 
werten. Der bei Johannes ausdriicklich angesprochene Zusammenhang mit ~dem 
,,Gottesreich", in das niemand ohne die Wiedergeburt eintreten kann, vertieft über­
dies die „theologale" Komponente. 
Um es nochmals zu sagen: Es geht uns hier nicht um eine systematische Tauftheologie, 
sondern um einige Hinweise auf die Neuheit des Lebens, das durch die Taufe er­
schlossen wird, und dessen Symbole das Wasser (im .;gegenständlichen) und der 
Täufling, im besonderen das Kind (im personalen Bereich), sind. Die Neu-Schöpfung 
geht als das fundamentale Geschehen allen anderen Konsequenzen logisch und 
ontologi,sch voraus. 

In klarer und noch ungetrübter Erkenntnis dessen sprechen Zeugnisse aus der 
Väterzeit, die hier in einer knappen Auswahl in Erinnerung gerufen sein sollen6• 

So ist für Justinus die Taufe „Weihe an Gott", ,,Neuschöpfung durch Christus", 
Vorbedingung für den Eintritt in das Himmelreich7• - Der Hirte des Hermas sagt: 
,,Durch das Wasser müssen sie emporsteigen, um zu ruhen. Anders konnten sie 
nämlich ins Gottesreich nicht eintreten als durch Ablegen der Sterblichkeit des früheren 
Lebens ... Denn bevor der Mensch den Namen des Sohnes Gottes erhält, ist er dem 
Tode bestimmt. Sobald er aber dieses ,Siegel empfängt, wird er befreit vom Tode und 
dem Leben übergeben. Jenes Siegel aber ist das Wasser (der Taufe), in das die 
Menschen hinabsteigen, solange sie noch dem Tode .verfallen sind. Von dort steigen 
sie herauf als dem Leben Zugewiesene"8• Klemens von Alexandrien bezeugt: ,,Durch 
die Taufe werden wir erleuchtet, durch die Erleuchtung werden wir an Kindes 
Statt angenommen, durch die Annahme an Kindes Statt werden wir vollendet, 
durch die Vollendung werden wir unsterblich gemacht"9• .Der innere Reichtum der 
Taufe wird in vielfachen Benennungen zum Ausdruck gebracht. Für Origenes gibt es 
überall eine vom Pneuma durdtstrahlte Symbolik, die alle unsere Zeiten und Räume 
überschreitet. In der Taufe wiederholt skh die Bundesgeschichte: Sie wird zum 
Bund mit Gott10• ,,Der Wiedergeborene wird ins Paradies, d. i. in die Kirche, 
versetzt"11• Man beachte die Reihenfolge: Wiedergeburt als Voraussetzung für die 
Aufnahme in die Kirche! Daß sich bei Origenes ein ausgeprägtes Verständnis für die 
heilsgeschichtlich bedeutsame Symbolik des Wassers findet, liegt auf der Hand. Alle 
Typen weisen auf Christus hin. Er ist ider Jordan, ,,das eigentliche, das heilsame 
W asser'111• 

Nach der reich entfalteten Tauftheologie der Alexandriner können in der Folgezeit 
die hauptsächlich verwendeten Namen für die Taufe das tiefe Verstehen des 
sakramentalen Geschehens verdeutlichen: Tauchbad und Abwaschung, aber auch 
Wiedergeburt, Neugeburt. Der ganze Reichtum der Licht-Theologie des Johannes 
gehört hierher, ebenso die Begriffsgruppe zur Bezeichnung Sphragis-Versiegelung 
(schon um die Mitte des 2. Jh. reich entfaltet). Auch der Symbolzusammenhang mit 
der Salbung kann hier herangezogen werden, was ja für die Verselbständigung der 
Firmung bedeutsam geworden ist. 
Das zeigt doch wohl, daß das kirchliche Element zwar deutlich gesehen wird, aber 
stets in seiner Abhängigkeit vom grundlegenden Geschehen der Neu-Schöpfung. 
Dominierend steht das „kosmische" Ereignis im Vordergrund, wie ja auch Sünde 

0 Zitate aus: B. Neunheuser, a. a. O. 
1 ]ustinus, Apol. I. 61. Migne PG 6, 420 f. 
8 Pastor Hermae, Similitudo 9, 16, 2-4. Migne PG 2,995 f. 
9 Klemens v. Alex., Paedagogus I 6, 26, 1-3. Migne PG 8,282. 

10 Exhort. ad martyrium 17. Migne PG 11, 585. 
11 In Jos. hom. IV 1. 
12 In Lc. hom. XXI. Migne PG 13, 1855. 

329 



eher eine kosmische Realität als eın bloß moralischer Deftfekt ıst. Wenn
die Taufe das „felix acramentum nostrae“ nennt?!®, ( ı1st auch die fortan sich
durchsetzende cakramentale eu! V£. Grundereignis her aufgebaut. Dem WAare  ‚
noch Richtung auf das symbolische Sakramentenverständnis nachzugehen (etwa
bei Augustinus). Sicher wird die ekklesiale Bedeutung der aurtfe gerade mit dem
egri „Sakrament” besonders unterstrichen.

Zur Geschichte der Kindertaufel*
FÜr das macht 111a Zusammenhang mıt der rage nach der Legitimität der
Kindertaufe geErnNe darauf aufmerksam, des öfteren die aufe eınes ganzecn
„Hauses”, berichtet WIT! ÄApg 10, 44—48; 16, 15; 16, 33; Kor 1, s sich
dabei E die aufe HANZEI Familien einschließlich der Kleinstkinder handelt, ıst
icht eindeutig zu entscheiden, freili' auch nicht vorhinein auszuschließen.
Wir werden also die nachfolgende Tradition befragen mussen.  w ber auch 1er sind
eindeutıge Zeugnisse Ende des Ih. zu finden!15 In der Didache und der

Apologie ustins finden sich noch eine zwingenden Anhaltspunkte für die Praxis
der Säuglingstaufe, s1ie diese auch nicht ausschließen. Erst Irenäus bringt
seinem Werk „Gegen die Häretiker“ (nach 180) eınen Hinweis darauf, daß Klein-
kinder Bereich der gallischen Kirche bereits Jh getauft worden sind:
Jesus kam, u retten (Lk 9, 56) „alle, Sase ich, die durch ihn wiedergeboren
werden Gott, Säuglinge infantes) und Kinder (parvulos) und Knaben und Jünglinge
und Altere‘‘16 bezeugen die Taufe S Kleinstkindern die Rom [} 215
entstandene „Kirchenordnung“ Hippolyts und Tertullians Schri: „Über die Taufe”,
der WIT entnehmen, daß Bereich der afrikanischen Kirche 20 auch Kleinkindern
die Taufe gespendet wurde. Origenes hält die autfe der Kleinstkinder für eine
kirchliche Praxis, die auf die Apostel zurückgeht!?. verpflichtende Kirchenordnung
WITC'|  d die Säuglingstaufe 1in Afrika S durch Cyprian gestellt, der seinem
Brief 2A1l Phidus den Beschluß einer Synode Karthago unl 251 erwähnt, wonach
cdie Kinder nicht erst amnl Tag, sondern gleich nach der getauft werden
coöllen!8,
Wir cehen: der Ursprung der Kindertaufe ist umstritten Wichtig ist aber folgendes:
- en Fragen über Opportunität der Erlaubtheit der Kindertaufe wesentlich
verschieden iSst die Ablehnung der Gültigkeit der Säuglingstaufe, eventuell verbunden
mit der Forderung, die als Kinder Getauften nochmals Zu t+aufen. „Diese Ablehnung
ist cpit dem Jh miıt Sicherheit nachzuweisen. Sie ist e1nes der wichtigsten
Kennzeichen der Täuferbewegung, die sich OM Zürich ausbreitete und die ann,
nach der frühen Ausrottung ihrer Führer, Mennonitentum und spater 5aMNZ

13 De baptismo Tertullians 1 übrigens das erste Zeugnis, das ausdrücklis auf
die ertauftfe verweist,S auch 1m negativen ınn als Warnung VOT jeser Praxis.
Zum Thema „Kindertaufe“”: Jerem:  145, die älteste Christenheit die Kindertaufe geübt?
Göttingen 1938. D Au#£! 1949 ; ders., Die Kindertaufe den ersten vier Jahrhunderten,
Göttingen 1958  j an Die Säuglingstaufe U Neuen estamen! und der alten Kirche.
Eine WO! an 03| eremlas. In eologische Existenz heute, ]  Z  I} Nr. 86, 5—86;
ders., Tautfe und Kindertaufe, Gütersloh 1971; Barth, Kirchliche Dogmatik I1V/4
Das christliche Leben (Fragment), Die Taufe alc Begründung des stlıchen ens
ürich 1967  i Hurley, Was können die katholischen Christen der Kontroverse
die Kleinkindertaufe lernen? In Concilium 1il (1967), 274—278; Kasper (Hg.), rist-
sein ohne Entscheidung oder >-l“ die rche Kinder taufen? Mainz 1970; Scharfenberg,
Psychoanalytische Randbemerkungen unı Problem der auytfe. In 154 (1974)

TObleme der kirchlichen Initiation),
15 Angaben nach Schlink, Ö. Adv. haer. I, 22, A,

Comm. ad Kom. V, 9 6l Ja f
185 Ep. 64, Die 16. Synode on Karthago beschloß ausı  ich, jeden zZzu VeI -

urteilen, der die Taufe neugeborener Kinder verweigert.

3 4{}

eher eine kosmische Realität als ein bloß moralischer Defekt ist. Wenn Tertullian 
die Taufe das „felix sacramentum aquae nosh'ae" nennt13, so ist auch die fortan sich 
durchsetzende sakramentale Deutung vom Grundereignis her aufgebaut. Dem wäre 
noch in Richtung auf das symbolische Sakramentenverstänclnis nachzugehen (etwa 
bei Augustinus). Sicher wird die ekklesiale Bedeutung der Taufe gerade mit dem 
Begriff „Sakrament" besonders unterstrichen. 

3. Zur Geschichte der Kindertaufe14 

Für das NT macht man im Zusammenhang mit der Frage nach der Legitimität der 
Kindertaufe gerne darauf aufmerksam, daß des öfteren die Taufe eines ganzen 
,,Hauses", berichtet wird: Apg 10, 44-48; 16, 15; 16, 33; 1 Kor 1, 16. Ob es sich 
dabei um die Taufe ganzer Familien einschließlich der Kleinstkinder handelt, ist 
nicht eindeutig zu entscheiden, freilich auch nicht im vorhinein auszuschließen. 
Wir werden also die nachfolgende Tradition befragen müssen. Aber auch hier sind 
eindeutige Zeugnisse erst am Ende des 2. Jh. zu finden15• In der Didache und in der 
1. Apologie J ustins finden sich noch keine zwingenden Anhaltspunkte für die Praxis 
der Säuglingstaufe, wenn sie diese auch nicht ausschließen. Erst Irenäus bringt in 
seinem Werk „Gegen die Häretiker" (nach 180) einen Hinweis darauf, daß Klein­
kinder im Bereich der gallischen Kirche bereits im 2. Jh. getauft worden sind: 
Jesus kam, um zu retten (Lk 9, 56) ,,alle, sage ich, die durch ihn wiedergeboren 
werden in Gott, Säuglinge (infantes) und Kinder (parvulos) und Knaben und Jünglinge 
und .Ältere"16 • .Ähnlich bezeugen die Taufe von Kleinstkindern die in Rom um 215 
entstandene „Kirchenordnung" Hippolyts und Tertullians Schrift „Ober die Taufe", 
der wir entnehmen, daß im Bereich der afrikani~chen Kirche um 200 auch Kleinkindern 
die Taufe gespendet wurde. Origenes hält die Taufe der Kleinstkinder für eine 
kirchliche Praxis, die auf die Apostel zurückgeht17• Als verpflichtende Kirchenordnung 
wird die Säuglingstaufe in Afrika erst durch Cyprian hingestellt, der in seinem 
Brief an Phidus den Beschluß einer Synode von Karthago um 251 erwähnt, wonach 
die Kinder nicht erst am 8. Tag, sondern gleich nach der Geburt getauft werden 
sollen18• 

Wir sehen: der Ursprung der Kindertaufe ist umstritten. Wichtig ist aber folgendes: 
von allen Fragen über Opportunität der Erlaubtheit der Kindertaufe wesentlich 
verschieden ist die Ablehnung der Gültigkeit der Säuglingstaufe, eventuell verbunden 
mit der Forderung, die als Kinder Getauften nochmals zu taufen. ,,Diese Ablehnung 
ist erst seit dem 16. Jh. mit Sicherheit nachzuweisen. Sie ist eines der wichtigsten 
Kennzeichen der Täuferbewegung, die sich von Zürich ausbreitete und die dann, 
nach der frühen Ausrottung ihrer Führer, im Mennonitentum und später ganz 

13 De baptismo 1. - Tertullians Schrift ist übrigens das erste Zeugnis, das ausdrücklich auf 
die Kindertaufe verweist, wenn auch im negativen Sinn als Warnung vor dieser Praxis. 

14 Zum Thema „Kindertaufe11
: ]. ]eremias, Hat die älteste Christenheit die Kindertaufe geübt? 

Göttingen 1938. 2. Aufl. 1949; ders., Die Kindertaufe in den ersten vier Jahrhunderten, 
Göttingen 1958; K. Aland, Die Säuglingstaufe im Neuen Testament und in der alten Kirche. 
Eine Antwort an Joachim Jeremias. In: Theologische Existenz heute, NF Nr. 86, 5-86; 
ders., Taufe und Kindertaufe, Gütersloh 1971; K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik IV/4: 
Das christliche Leben (Fragment), Die Taufe als Begründung des christlichen Lebens. 
Zürich 1967; M. Hurley, Was können die katholischen Christen aus der Kontroverse um 
die Kleinkindertaufe lernen? In: Concilium III (1967), 274-278; W. Kasper (Hg.), Christ­
sein ohne Entscheidung oder Soll die Kirche Kinder taufen? Mainz 1970; ]. Sdiarfenberg, 
Psychoanalytische Randbemerkungen zum Problem der Taufe. In: ThQ 154 (1974) 1 
(= Probleme der kirchlichen Initiation), 3-9. 

15 Angaben nach E. Sdilink, a. a. 0. 15 Adv. haer. II, 22, 4. 
17 Comm. in ep. ad Rom. V, 9 zu 6, 5-7. 
18 Ep. 64, 2-6. - Die 16. Synode von Karthago 418 beschloß ausdrücklich, jeden zu ver­

urteilen, der die Taufe neugeborener Kinder verweigert. 

330 



anders in den baptistischen Gemeinden ihre Fortsetzung fand’’19 Als Erklärungsgrund
eibt Schlink „Vieles spricht dafür, die grundsätzliche Ablehnung der
Taufe von Kleinstkindern ersi 16. Jahrhundert mit dem ufbruch eiınes neuen
Verständnisses der individuellen Person und ihrer Verantwortung für die Heiligung
aufkam 20
Die Ablehnung der Kindertaufe in unserem J] hat der protestantischen Christenheit
begonnen und die katholische Diskussion hat die wirksamsten Impulse oft erstaunlich
unkritisch übernommen. Von der historisch-kritischen Forschung wurde zu Beginn
344  5 J die Behauptung aufgestellt, der urchristlichen Gemeinde eıne
Kinder getauft wurden. Geit den zwanziger Jahren wurde diese Meinung durch einige
prominente Autoren bestritten, unter ihnen allem Jeremias. Gegen ihn wiederum
wollte an nachweisen, clie Kindertaufe erst 2. aufgekommen S@e1
und sieht in der Entstehung des Dogmas von der Erbsünde das „innere Motiv“”“
für die Durchsetzung der Kindertaufe
Fine VO  y aller nt] und geschichtlichen Möglichkeit der Begründung unabhängige rage
i5t und bleibt, ob die Praxis für alle Zeiten damit mitentschieden ist Das aber
ıst die fundamentale rage nach der legitimen Kreativıtät der Tradition, die ebenso
Was bringen wWIe auch wieder nehmen kann Und das ıst dann die noch tiefer
liegende rage nach der Wirksamkeit des Geistes Gottes, den an  v  u bei der Genealogie
' nseres kirchlichen Heute C leicht übersieht! Mit einer biblizistischen Stecknadel-
methode, bei der ımmer einzelne „Schriftbeweis aufspießen WI.  1L wird
gerade die rage nach dem Grundereignis der Neu-Schöpfung nicht enträtselt werden
..  k  Öönnen, wenn VWIT diese mıt UNnSeITE evolutiven Weltverständnis und das heißt
dann eben als „kosmisches” Ereignis betrachten. In den bisherigen Diskussionen
ommt 1LUFr weniges oder fasct nichts davon ZUr Sprache.
In der systematischen Diskussion die Kindertaufe und der entschiedenen
Ablehnung derselben nımmt Barth einen besonderen Platz e1n. Sein Tautf-
verständnis hat sich innerhalb von 4  Ü Jahren (von 1927 15 stark gewandelt,
Dedingt durch eine Wendung einem reıin „kognitiven“” Verständnis der Taufe
„Die auftfe (Sc. Wassertaufe) geschieht tatiger Erkenntnis der rechtfertigenden,
heiligenden und berufenden Gnade Gottes: s1e ist aber icht Gnadenträger, icht
Gnadenmittel, nicht Instrument der Gnade Die Taufe auf das eıne
Mysterium, das eine GSakrament der Geschichte Jesu Christi, Seiner Auferstehung, der
Ausgießung des Heiligen Geistes: SI celbst ist aber eın Mysterium, eın Sakra-
ment‘/>>.
Zum Begriff der Wassertaufe ist folgender Hinweis notwendig: In der kirchlichen
Dogmatik IV, a{  _ geht Barth die Ethik des Christen, also F17 Begründung des
christlichen Lebens. „In einem Tsien Abschnitt ird dem 1te ‚D  1€
aufe mıit dem heiligen Geist‘ VO:  »3 der göttlichen Wendung gesprochen, in der 5

Begründung christlichen Lebens VO: bestimmten enschen kommt, die menschliche
Entscheidung öglich macht und gebietet. In dem großen zweiten Teil 45—234) ist
ınter dem Titel ‚D  he Taufe mıit Wasser‘ VvVoan dieser alc dem ersten Schritt des
christlichen Lebens dem verbindlichen Bekenntnis des Gehorsams, der Umkehr und
der Hoffnung usführlich die Rede‘23.
Die Unterscheidung eine Geisttaufe und e1ine Wassertautfe ist eine il  1& und
willkürliche findung, begründet oder besser gesagt unbegründet durch
unhaltbare Exegese und Auslegung der Geschichte?4 Konsequenterweise lehnt ar

Schlink, d. 114. ®0 Ebd., 115, AÄAnm. Barth, — 112
D Kreck, arl Barths Tauflehre, Zu arl Barths Tauflehre, d 11—24,

Vgl d Thesen von Beckmann, Kritische Fragen ä11 die Tauflehre arl Barths, eb
157—160.

2371

anders in den baptistischen Gemeinden ihre Fortsetzung f and"19• Als Erklärungsgrund 
gibt E. Sehlink an: ,,Vieles spricht dafür, daß die grundsätzliche Ablehnung der 
Taufe von Kleinstkindern erst im 16. Jahrhundert mit dem Aufbruch eines neuen 
Verständnisses der individuellen Person und ihrer Verantwortung für die Heiligung 
aufkam"20. 
Die Ablehnung der Kindertaufe in unserem Jh. hat in der protestantischen Christenheit 
begonnen und die katholisd-,e Diskussion hat die wirksamsten Impulse oft erstaunlich 
unkritisch übernommen. Von der historisch-kritischen Forschung wurde zu Beginn 
unseres Jh. die Behauptung aufgestellt, daß in der urchristlichen Gemeinde keine 
Kinder getauft wurden. Seit den zwanziger Jahren wurde diese Meinung durch einige 
prominente Autoren bestritten, unter ihnen vor allem J. J eremias. Gegen ihn wiederum 
wollte K. Aland nachweisen, daß die Kindertaufe erst im 2. Jh. aufgekommen sei 
.und sieht in der Entstehung des Dogmas von der Erbsünde das „innere Motiv" 
für die Durchsetzung der Kindertaufe21• 

Eine von aller ntl und gesdlichtlichen Möglichkeit der Begründung unabhängige Frage 
ist und bleibt, ob die Praxis für alle Zeiten damit mitentschieden ist. Das aber 
ist die fundamentale Frage nach der legitimen Kreativität der Tradition, die ebenso 
etwas bringen wie auch wieder nehmen kann. Und das ist dann die noch tiefer 
liegende Frage nach der Wirksamkeit des Geistes Gottes, den man bei der Genealogie 
'unseres kirchlichen Heute so leicht übersieht! Mit einer biblizistischen Stecknadel­
methode, bei der man nur immer einzelne „Schriftbeweise" aufspießen will, wird 
gerade die Frage nach dem Grundereignis der Neu-Schöpfung nicht enträtselt werden 
können, wenn wir diese mit unserem evolutiven Weltverständnis - und das heißt 
dann eben als „kosmisches" Ereignis betrachten. In den bisherigen Diskussionen 
kommt nur weniges oder fast nichts davon zur Sprache. 
In der systematischen Diskussion um die Kindertaufe und in der entschiedenen 
Ablehnung derselben nimmt K. Barth einen besonderen Platz ein. Sein Tauf­
Verständnis hat sich innerhalb von 40 Jahren (von 1927 bis 1967) stark gewandelt, 
bedingt durch eine Wendung zu einem rein „kognitiven" Verständnis der Taufe. 
,,Die Taufe (sc. als Wassertaufe) gesdlieht in tätiger Erkenntnis der rechtfertigenden, 
heiligenden und berufenden Gnade Gottes: sie ist aber nicht Gnadenträger, nicht 
Gnadenmittel, nicht Instrument der Gnade. Die Taufe antwortet auf das eine 
Mysterium, das eine Sakrament der Geschichte J esu Christi, seiner Auferstehung, der 
Ausgießung des Heiligen Geistes: sie selbst ist aber kein Mysterium, kein Sakra­
ment"22. 
Zum Begriff der Wassertaufe ist folgender Hinweis notwendig: In der kirchlichen 
Dogmatik IV, 4 geht es Barth um die ,Ethik des Christen, also um Begründung des 
christlichen Lebens. ,,In einem ersten Abschnitt (3--44) wird unter dem Titel ,Die 
Taufe mit dem heiligen Geist' von der göttlichen Wendung gesprochen, in der es 
zur Begründung christlichen Lebens von bestimmten Menschen kommt, die menschliche 
Entscheidung möglich macht und gebietet. In dem großen zweiten Teil (45-234) ist 
unter dem Titel ,Die Taufe mit Wasser' von dieser als dem ersten Schritt des 
christlichen Lebens - dem verbindlichen Bekenntnis des Gehorsams, der Umkehr und 
der Hoffnung - ausführlich die Rede"23. 
Die Unterscheidung in eine Geisttaufe und eine Wassertaufe ist eine neue und 
willkürliche Erfindung, begründet - oder besser gesagt: unbegründet - durch 
unhaltbare Exegese und Auslegung der Geschichte24• Konsequenterweise lehnt Barth 

19 E. Smlink, a. a. 0. 114. :o Ebd., 115. 21 5. Anm. 14. 21 K. Barth, a. a. 0. 112. 
23 W. Kreck, Karl Barths Tauflehre, in: Zu Karl Barths Tauflehre, a. a. 0. 11-24, 11. 
24 Vgl. die Thesen von J. Beckmann, Kritisc:he Fragen an die Tauflehre Karl Barths, ebd., 

157-160. 

331 



die Kindertaufe kompromißlos ab das ist icht fähig, die menschliche „JIat-
antwort“ auf Gottes Geisttaufe zu geben Gottes Gnade gerade der Schwäche

Vollendung ommt, z  5 offenbar nicht mehr. Die Betonung und Erklärung
der Taufe als menschliche Tat ist auch der Gegensatz em, W  W  Jas WIL 1er
das „Grundgeschehen“ nennen, N: die Neu-Schöpfung, das Menschsein

„Der be: Paulus dominierende Zug, lafs der Taufe Gott enschen
handelt, fä11t hin; Ja, die Sicht ıst umgekehrt: das ethische Tun des Menschen 1in der
Taufantwort vVEIIMAS LÜr Bart ‚rettendes zu sein“<>,
‚Richtig al Tauflehre ist ohne Zweifel die Betonung der pneumatischen
Dimension. CGott wirkt durch das Neuma Wort der Verkündigung
Sakrament ier, ıImmer und überall handelt Gott und schafft Erneuerung

Geist Grundlegende 1lat der Neu-Schöpfung aber ıst allein die autTe Das
muß betont werden nicht gegenüber Barth, sondern BCgen le, die die Kinder-
taufe ablehnen.

Dogmatische Überlegungen
1e Befragung der Geschichte führt Z  er T“  - weiıter. Mit einer bloßen hänomenolo-
gie der Taufpraxis Vergangenheit Gegenwart ist wenig gedient Die Frage
lautet vielmehr: Wie wirkt csich die nt] Tauftheologie auf das Ganze des Glaubens aus?
der elchen Stellenwert hat das Taufsakrament der kirchlichen Verkündigung?
Es ist kurz gesagt die rage nach der dogmatischen eflexion, wıe diese neben der
liturgischen Praxis in den lehramtlich formulierten Dogmen ihren Niederschlag findet.
‚Auch bei dieser rage kann 1er nicht darum gehen, die ganze systematische Tauf-
lehre nach der Art e1nes dogmatischen Traktates darzustellen, sondern v( allem der
Tre ber die „Wirkungen“” der Taufe einıge Hinweise für Themenstellung

entnehmen. Läßt csich A den Wirkungen der Taufe, wıe 61e reflektierten
Glaubensbewußtsein gesehen werden, etwas über das Grundgeschehen der Neu-
Schöpfung ablesen? Wenn Ja, lassen csich daraus Rückschlüsse auf das Problem der
Kindertaufe ziehen? glaube, daß 1er eın klassischer vorliegt, die systemati-
sche Darstellung über den exegetischen Befund erfolgreich hinausführt.

aufe und Rechtfertigung
Die Kurzformel die umfFassenden Wirkungen der autfe lautet nach dem 1Zan0-  SA
Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis „JIJi bekenne die eine Taufe

ergebung der Sünden.“ S0 wird Zusammenhang mıit der Taufe die breite
Thematik der Rechtfertigunglehre eröffnet: Vergebung der Sünden, der Erb-
sünde und der allenfalls VOoOT der Taufe begangenen persönlichen Sünden wı1ıe ese
Lehre später (vor allem Disput mıt den Pelagianern und Semipelagianern, schließ-
lich auıch mıit den Reformatoren des Jh.) entfaltet wurde. Vergebung der „Erb-
SUunNn!  d  e ,  s WIe ımmer ese Zzu deuten 1st, jedenfalls a Zusammenhang mıiıt der
Taufe, ist aber Neu-Schöpfung, Erneuerung Geist, Teilnahme AL Mysterium
Christi. „DJenn ın den Wiedergeborenen haßt Gott nichts, weil nichts Verdammungs-
würdiges in denen 1st, die wirkli: ‚mit Chris  E durch die aufe den Tod mit-
egraben S1N|  -  dl (Röm O, 4), die icht nach dem Fleische wandeln (Röm S, 1), csondern
den alten Menschen ausgezogen und den neuen angezogeEen haben, der nach Gott
geschaffen ıst  ® (Eph 4, 22} Kol 3, 9f), ohne Fehl, unbefleckt, rein, schuldlos und
vur( Gott geliebte GSöhne geworden sind, Erben Gottes, Miterben Christi (Röm S, 17),
C  3 661e gal nichts mehr VC Eintritt den Himmel zurückhält/26

15t gut, sich d;  1ese ‘T exte Erinnerung ZU rufen! wüßte nicht, wıe besser,

Dinkler, d 150 DS 1515 Neuner-Roos (NR) 357

432

die Kindertaufe kompromißlos ab: das Kind ist nicht fähig, die menschliche „ Tat­
antwort" auf Gottes Geisttaufe zu geben. Daß Gottes Gnade gerade in der Schwäche 
zur Vollendung kommt, zählt offenbar nicht mehr. Die Betonung und Erklärung 
der Taufe als mensc:hliche Tat ist auch genau der Gegensatz zu dem, was wir hier 
das „Grundgeschehen" nennen, nämlich die Neu-Schöpfung, das neue Menschsein 
in Christus. ,,Der bei Paulus dominierende Zug, daß in der Taufe Gott am Menschen 
handelt, fällt hin; ja, die Sicht ist umgekehrt: das ethische Tun des Menschen in der 
Taufantwort vermag für Barth ,rettendes Handeln' zu sein"25• 

•Richtig an Barths Tauflehre ist ohne Zweifel die Betonung der pneumatischen 
Dimension. Gott wirkt durch ·das Pneuma im Wort der Verkündigung und im 
Sakrament. Hier, immer und überall handelt Gott und schafft die Erneuerung im 
HI. Geist. Grundlegende Tat der Neu-Schöpfung aber ist allein die Taufe. ·Das 
muß betont werden nicht nur gegenüber Barth, sondern gegen alle, die die Kinder­
taufe ablehnen. 

II. Dogmatische Oberlegungen 

Die Befragung der Geschichte führt nicht recht weiter. Mit einer bloßen Phänomenolo­
gie der Taufpraxis in Vergangenheit und Gegenwart ist wenig gedient. Die Frage 
lautet vielmehr: Wie wirkt sich die ntl Tauftheologie auf das Ganze des Glaubens aus? 
Oder: Welchen Stellenwert hat das Taufsakrament in der kirchlichen Verkündigung? 
Es ist kurz gesagt die Frage nach der dogmatischen Reflexion, wie diese neben der 
,liturgischen Praxis in den lehramtlich formulierten Dogmen ihren Niederschlag findet. 
Auch bei dieser Frage kann es hier nicht darum gehen, die ganze systematische Tauf­
lehre nach der Art eines dogmatischen Traktates darzustellen, sondern vor allem der 
Lehre über die „Wirkungen" der Taufe einige Hinweise für unsere Themenstellung 
zu entnehmen. Läßt sich an den Wirkungen der Taufe, wie sie im reflektierten 
Glaubensbewußtsein gesehen werden, etwas über das Grundgeschehen der Neu­
Schöpfung ablesen? Wenn ja, lassen sich daraus Rückschlüsse auf das Problem der 
Kindertaufe ziehen 7 Ich glaube, daß hier ein klassischer Fall vorliegt, wo die systemati­
sche Darstellung über den exegetischen Befund erfolgreich hinausführt. 

1. Taufe und Rechtfertigung 

Die Kurzformel für die umfassenden Wirkungen der Taufe lautet nach dem Nizäno­
Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis (381): ,,Ich bekenne die eine Taufe 
zur Vergebung der Sünden." So wird im Zusammenhang mit der Taufe die breite 
Thematik der Rechtfertigunglehre eröffnet: Vergebung der Sünden, d. h. der Erb­
sünde und der allenfalls vor der Taufe begangenen persönlichen Sünden - wie diese 
Lehre später (vor allem im Disput mit den Pelagianern und Semipelagianern, schließ­
lich auch mit den Reformatoren des 16. Jh.) entfaltet wurde. Vergebung der „Erb­
sünde", wie immer diese zu deuten ist, jedenfalls nur im Zusammenhang mit der 
Taufe, ist aber Neu-Schöpfung, Erneuerung im HI. Geist, Teilnahme am Mysterium 
Christi. ,,Denn in den Wiedergeborenen haßt Gott nichts, weil nicht.s Verdammungs­
würdiges in denen ist, die wirklich ,mit Christus durch die Taufe in den Tod mit­
begraben sind' (Röm 6, 4), die nicht nach dem Fleische wandeln (Röm 8, 1), sondern 
den alten Menschen ausgezogen und den neuen angezogen haben, der nach Gott 
geschaffen ist (Eph 4, 22; Kol 3, 9f), ohne Fehl, unbeßed<t, rein, schuldlos und so 
von Gott geliebte Söhne geworden sind, Erben Gottes, Miterben Christi (Röm 8, 17), 
so daß sie gar nichts mehr vom Eintritt in den Himmel zurüd<hält"28• 

Es ist gut, sich diese Texte in Erinnerung zu rufen! Ich wüßte nicht, wie man besser, 

H E. Dinkler, a. a. 0. 150. 28 OS 1515 = Neuner-Roos (NR) 357. 

332 



kraftvoller, wirklichkeitsgetreuer ber Taufe reden könnte Daran scheitern alle
Versuche, die eute üblichen soziologischen oder doch vVon daher inspirierten ekkle-
siologischen Modelie den Vordergrund Z.U stellen. Zuerst geht Leben, Uumm
Menschsein Christus der mıit den Worten, denen das Wesen der Kecht-
fertigung „angedeutet” ird Nach Kol L, 12—14 „ASst sS1e die Überführung aAuUu5 dem
Stand, dem der Mensch als So  e des Adam geboren wird, in den Stand
der na und der nnahme Gotteskind durch den zweiten Adam, Jesus Christus
U1SP  en Heiland D  hese Überführung ıst nach der Verkündigung des Evangeliums
ohne das Bad der Wiedergeburt oder das Verlangen danach icht möglich, nach dem
Wort der Schrift: Wenn jemand icht wiedergeboren WIT! 15 dem Wasser und dem
Heiligen Geist, kann © nicht eingehen 1ın das Reich Gottes“*7,
1J1er wird das Ereignis des Neu-Werdens bedacht. Vor der Gefahr, dabei In einen
„Heilsindividualismus“” abzugleiten, hütet 5 der Konnex muıiıt der Gesamtheit der
Menschen, der sSe1in! negatıven Gestalt „Abstammung Vv( ersten Ad  &8 heißt
und der Konsequenz das Erbe Adams, die Erb-Sünde, umfaß So wird S1e ZUIIL
Indiz eine Schicksalsgemeinschaft, die aller Sünde auf Christus
hin angelegt 1st, den zweiıten und endgültigen Adam. Wenn S nach einem
Kausalnexus sucht, dann muß die Schöpfung „durch Christus und auf in hin“”
(Kol 1, 16) als der vorausliegende rund gesehen werden.
Auch die Wiederaufnahme 1n diese Ordnung 1St eın Schöpfungsakt, Neu-Schöpfung.
„Wegen dieser Glaubensregel nämlich werden nach apostolischer Überlieferung auch
die ınder, die selbst noch keinerlei Sünden begehen konnten, deshalb wahrhaft

Vergebung der CSünden getauft, damit ihnen durch die Wiedergeburt gereinigt
werde, VAS ihnen durch die Zeugung anhaftet.“ Wenn WIr die istenz des Menschen
n 2  ‚„kos:  m:  Sd\” integriert sehen, wird uns icht schwerfallen, ım Neuen
Menschen die gesamte „Neu-Schöpfung” (2 Kor 5, 17) überhaupt aufleuchten
sehen. Hier denken WIT die kosmische Theologie und Liturgie der stkirche, für
die weder e noch Gnade einfach 1Ur Erscheinungen 2A1n einzelnen sind, sondern
immer einen realen Zusammenhang mıit dem KOosmos bedeuten. Eine Tauftheologie
der Ostkirche annn 1er auch die Wirklichkeit und Symbolik der Taufe INn einem
ursprünglicheren Licht zeigen“,

auftfe un Firmung“
Die bisherigen Überlegungen haben ergeben: Solange WITr aufTfe 1 allgemeinen und
die Kindertaufe 1mM besonderen primaär als einen Ritus der „Anitiation” betrachten,
belasten vorhinein die ematik mıiıt juridischen und formalistischen Problemen.
Die Diskussion verläuft dann zwischen psychologischen und soziologischen Über-
legungen, noch ehe das einschneidende Grund-Geschehen 1n den Blick gebracht ist.
Das Problem spitzt sich auf die simple rage Wozu Wasser bei der Taufe? Wenn

H7  Primar unı Initiation, Aufnahme, Eingliederung geht, gäbe e5 dann icht andere
und deutlichere Zeichen, die Übergabe des Taufscheines Zr B., der in der Vorstellung
vie.  Jer Immer  D 12 Funktion „Mitgliedsausweises” hat? Wozu auch der
Name, wenn er icht auf den ien Menschen hinweisen col1? Viele hnliche Fragen
ließen sich jer noch anschließen

DS N! 794 >M DS 1514 NR 356
Ligier, Die iblische Symbolik der Taufe nach Aussagen der ater und der Liturgien,

Concilium ] (1967), 55—95, Au der Sammelband „Taufe und Firmung“ (hg. S
Suttner, cit.) brin gute Beispiele.

Der itel verspricht mehr, als T hält, weil im Zusammenhang mıit Fragestellung
eser grundlegenden „sakramentalen Relation B-  —. näher nachgegangen werden kann.
Festgehalten aber werden muß, daß die sten Überlegungen, die Zu diesem Thema heute
angestellt werden, die grundlegende Frage, Wäarum  Uunm denn aufe inner. ayıf die Firmung(und umgekehrt) bezogen 1 (was „sakramentale Relation” nenne), nicht lösen.

333

kraftvoller, wirklichkeitsgetreuer über Taufe reden könnte. Daran scheitern alle 
Versuche, die heute ·üblichen soziologischen oder doch von daher inspirierten ekkle­
siologischen Modelle in den Vordergrund zu stellen. Zuerst geht es um Leben, um 
Menschsein in Christus. Oder mit den Worten, in denen das Wesen der Recht­
fertigung „angedeutet" wird. Nach Kol 1, 12-14 „ist sie die Oberführung aus dem 
Stand, in dem der Mensch als Sohn des ersten Adam geboren wird, in den Stand 
der Gnade und der Annahme zum Gotteskind durch den zweiten Adam, Jesus Christus 
unseren Heiland. Diese Oberführung ist nach der Verkündigung des Evangeliums 
ohne das Bad der Wiedergeburt oder das Verlangen danach nicht möglich, nach dem 
Wi>r.t der Schrift: Wenn jemand nicht wiedergeboren wird aus dem Wasser und dem 
Heiligen Geist, kann er nicht eingehen in das Reich Gottes"27• 

Hier wird das Ereignis des Neu-Werdens bedacht. Vor der Gefahr, dabei in einen 
„Heilsindividualismus" abzugleiten, hütet uns der Konnex mit der Gesamtheit der 
Menschen, der in seiner negativen Gestalt „Abstammung vom ersten Adam" heißt 
und in der Konsequenz das Erbe Adams, die Erb-Sünde, umfaßt. So wird sie zum 
Indiz für eine Schidcisalsgemeinschaft, die im voraus zu aller Sünde auf Christus 
hin angelegt ist, den zweiten und endgültigen Adam. Wenn man nam einem 
Kausalnexus sucht, dann muß die Schöpfung „durch Christus und auf ihn hin" 
(Kol 1, 16) als der vorausliegende Grund gesehen werden. 
Auch die Wiederaufnahme in diese Ordnung ist ein Schöpfungsakt, Neu-Schöpfung. 
„Wegen dieser Glaubensregel nämlich werden nach apostolischer Oberlieferung auch 
die Kinder, die selbst noch keinerlei Sünden begehen konnten, deshalb wahrhaft 
zur Ver.gebung der Sünden getauft, damit in ihnen durch die Wiedergeburt gereinigt 
werde, was ihnen durch die Zeugung anhaftet." Wenn wir die Existenz des Menschen 
nur „kosmisch" genug integriert sehen, wird es uns nicht smwerfallen, im Neuen 
Menschen die gesamte „Neu-Schöpfung" (2 Kor 5, 17) überhaupt aufleuchten zu 
sehen. Hier denken wir an die kosmische Theologie und Liturgie der Ostkirche, für 
die weder Sünde noch Gnade einfach nur Erscheinungen am einzelnen sind, sondern 
immer einen realen Zusammenhang mit dem Kosmos bedeuten. Eine Tauftheologie 
der Ostkirche kann hier auch die Wirklichkeit und Symbolik der Taufe in einem 
ursprünglicheren Licht zeigen29• 

2. Taufe und Firmung30 

Die bisherigen Oberlegungen haben ergeben: Solange wir Taufe im allgemeinen und 
die Kindertaufe im besonderen primär als einen Ritus der „Initiation" betrachten, 
belasten wir im vorhinein die Thematik mit juridischen und formalistischen Problemen. 
Die Diskussion verläuft dann zwischen psychologischen und soziologischen Ober­
legungen, noch ehe das einschneidende Grund-Geschehen in den Blick gebracht ist. 
Das Problem spitzt sich auf die simple Frage zu: Wozu Wasser bei der Taufe? Wenn 
es primär um Initiation, Aufnahme, Eingliederung geht, gäbe es dann nicht andere 
und deutlichere Zeichen, die Übergabe des Taufscheines z. B., der in der Vorstellung 
vieler immer die Funktion eines „Mitgliedsausweises" hat? Wozu auch der neue 
Name, wenn er nicht auf den neuen Menschen hinweisen soll7 Viele ähnliche Fragen 
ließen sich hier noch anschließen. 

27 OS 1524 = NR 794. 28 DS 1514 = NR 356. 
29 L. Ligier, Die biblische Symbolik der Taufe nach Aussagen der Väter und der Liturgien, in: 

Concilium III (1967), 88-95. - Auch der Sammelband „Taufe und Firmung" (hg. von 
E. Ch. Suttner, op. cit.) bringt dazu gute Beispiele. 

so Der Titel verspricht mehr, als er hält, weil im Zusammenhang mit unserer Fragestellung 
dieser grundlegenden „sakramentalen Relation" nicht näher nachgegangen werden kann. 
Festgehalten aber werden muß, daß die meisten Oberlegungen, die zu diesem Thema heute 
angestellt werden, die grundlegende Frage, warum denn die Taufe innerlich auf die Firmung 
(und umgekehrt) bezogen ist (was ich die „sakramentale Relation" nenne), nicht lösen. 

333 



weifls wohl, Eingliederung die Kirche ist Eingliederung den Leib Christi,
die Geschichte und das Mysterium Christi. Da hört sich natürlich alles rein

Institutionalistische, Vereinsmäßige auf Gewiß ! ‚theologisch Gebildete‘
ist das arf aber deswegen der Verkündigung ber die Taute und beim
Taufgeschehen selbst das schöpferisch Neue verdunkelt werden? 1er eben cetzt
Verdacht und Kritik e1n. Anders gewendet: Finden nicht mehr
modern SCNUßS, vVvon Erbsünde reden, VO Wiedergeburt, Von Eintritt ın das
Himmelreich?
rSst auf dem Hintergrund der Neu-Schöpfung onnen  . WIT auıch die Beziehungen der
Taufe den anderen Sakramenten, 1im besonderen ZUT Firmung, richtig cehen. Auch
die Firmung konnte niıe und cdarf ebensowenig heute 1Ur als zweite Phase
Initiationsritus gesehen werden. Sie 1st von ınnen her die „Vollendung der Taufe“‘,
die ausdrückliche Manifestation der mit der Taufe empfangene: „Gabe des Geistes“.
Sije kann nichts Neues mehr bringen. ber Symbolverständnis her laßt sich
SageN: Wie der Täufling durch die Wassertaufe gleichzeitig als neuelr Mensch
erschaffen und bekundet wird, wird durch die Firmung als der Geist-Gesalbte,

als Christ gekennzeichnet.
Bei der aute geht g Neu-Schöpfung einem eschatologisch-endgültigen Sinn.
Das Neue bleibt NEU, e5 ennt keinen Untergang mehr, kein Vergehen. Es ist „ewiges
Leben“ hese eschatologische Dimension findet ihr ausdrückliches Zeichen der
irmung (im Sinne vVon gleichzeitig vermittelnder und bezeichnender Wirkung) und
ZWwWal geist-licher Einheit mıiıt der Taufe Der geschichtlichen Realisierung UNSEeTeSs
PUE Lebens nach mu ß freilich eın (auch zeitliches) Wachstum amıtkt
Unterschied zwischen Anfang und Fortschritt festgehalten werden. Das Leben ist
nicht Gabe, 1n sich abgeschlossen und ertig, sondern auch Aufgabe, Auftrag, dem
WIT Lebensgeschichte nachzukommen haben. Die Firmung macht 1m Ver-
hältnis Z.UT1 Taufe auf diesen Unterschied wirksam aufmerksam: auf das Leben,
das mıt einem einzigen Akt icht erledigt werden kann, sondern Verlauftf unste

persönlichen Lebensgeschichte realisiert werden muß Wird bei der Taufe der Sinn
der Neu-Schöpfung von seinem Anfang her c+ärker gesehen (wenn auch nich:  e 1Ur in
dieser Richtung, wofür eben der Zusammenhang mıit der Firmung bürgt), wird die
Neu-Schöpfung und Erneuerung Geist der Firmung vom „End  e’,  LA von der
Vollendung her erlebt. Der „‚Geist der FEndzei x sich der irmung cakramental
aus

Darum ıst die irmung auch nıe Aur die Ratifikation der Taufe bzw. der
Säuglingstaufe der dort noch icht gefallenen persönlichen Entscheidung,
müßte mMan ja Falle der Erwachsenentaufe wieder eine Firmtheologie
Anspruch nehmen. HE Versuche, die irmung als eine „bewußte‘” Taufe
erklären, setzen II ZgeENOMMEN die Häresie der Wiedertäufer fort Firmung ıst
nichts Neues das Ne€E Leben läß8 sich nicht mehr überholen S1e bezeichnet
aber e1ne Dimension der Taute, die a  m heilsgeschichtlicher Betrachtung deutlich
wird die eschatologische abe der Vollendung.
Darum ıst nicht möglich, VO:  P der aufe anders 1m der „Erneuerung 1m
Hl Ge  st” der endgültigen Hinordnung des Menschen auf Volk und Reich

Auch nicht Küng, D Firmung ollendung der Taufe, ın : 1974), 26—47,
wWCc „Kindertaufe‘“ etwas kurzschlüssig eine „unabgeschlossene Taufe“ n (38),
ohne den Grund e5ser „Unabgeschlossenheit” nämli: bleibende Offenheit die
eschatologische Vollendung, auf hier stärker repliziere vu  ‚S den gen.
Die Argumentation ist Wer nCc chts versteht oder entscheiden kann, sollte
eigentlich nicht getauft werden. ] das nicht PUurer Intellektualismus?

434

Idt weiß wohl, Eingliederung in die Kirdte ist Eingliederung in den Leib Christi, 
in die Gesdtidtte und das Mysterium Christi. Da hört sidt natürlidt alles rein 
Institutionalistisdte, Vereinsmäßige auf usw. Gewiß! Für uns „theologisdt Gebildete'' 
ist das klar. Darf aber deswegen in der Verkündigung über die Taufe und beim 
Taufgesdtehen selbst das sdtöpferisch Neue verdunkelt werden? Hier eben setzt unser 
Verdacht und unsere Kritik ein. Anders gewendet: Finden wir es nicht mehr 
modern genug, von Erbsünde zu reden, von Wiedergeburt, vom Eintritt in das 
Himmelreich 7 

Erst auf dem Hintergrund der Neu-Schöpfung können wir auch die Beziehungen der 
Taufe zu den anderen Sakramenten, im besonderen zur Firmung, richtig sehen. Audt 
.die Firmung konnte nie und darf ebensowenig heute nur als zweite Phase eines 
Initiationsritus gesehen werden. Sie ist von innen her die „Vollendung der Taufe", 
die ausdrückliche Manifestation der mit der Taufe empfangenen „Gabe des Geistes". 
Sie kann nichts Neues mehr bringen. Aber vom Symbolverständnis her läßt sich dazu 
sagen: Wie der Täufling durch die W assertaufe gleichzeitig als neuer Mensch 
erschaffen und bekundet wird, so wird er durch die Firmung als der Geist-Gesalbte, 
d. h. als Christ gekennzeichnet. 

Bei der Taufe geht es um Neu-Schöpfung in einem eschatologisch-endgültigen Sinn. 
Das Neue bleibt neu, es kennt keinen Untergang mehr, kein Vergehen. Es ist „ewiges 
Leben". Diese eschatologische Dimension findet ihr ausdrückliches Zeichen in der 
Firmung (im Sinne von gleichzeitig vermittelnder und bezeichnender Wirkung) und 
zwar in geist-lieber Einheit mit der Taufe. Der geschichtlichen Realisierung unseres 
neuen Lebens nadt muß freilich ein (auch zeitlidtes) Wachstum und damit ein 
Unterschied zwischen Anfang und Fortschritt festgehalten werden. Das Leben ist 
nicht nur Gabe, in sich abgeschlossen und fertig, sondern auch Aufgabe, Auftrag, dem 
wir in unserer Lebensgeschichte nachzukommen haben. Die Firmung macht im Ver­
hältnis zur Taufe auf diesen Unterschied wirksam aufmerksam: auf das neue Leben, 
das mit einem einzigen Akt nicht erledigt werden kann, sondern im Verlauf unserer 
persönlichen Lebensgeschichte realisiert werden muß. Wird bei der Taufe der Sinn 
der Neu-Schöpfung von seinem Anfang her stärker gesehen (wenn auch nicht nur in 
dieser Richtung, wofür eben der Zusammenhang mit der Firmung büi,gt), so wird die 
Neu-Sdtöpfung und Erneuerung im HI. Geist in der Firmung vom „Ende", von der 
Vollendung her erlebt. Der „Geist der Endzeit" prägt sidt in der Firmung sakramental 
aus. 

Darum ist die Firmung auch nie nur die Ratifikation der Taufe bzw. - im Fall der 
Säuglingstaufe - der dort noch nidtt gefallenen _persönlichen Entscheidung, sonst 
müßte man ja im Falle der Erwachsenentaufe wieder eine ganz neue Firmtheologie in 
Anspruch nehmen. Alle Versuche, die Firmung als eine Art „bewußte" Taufe zu 
erklären, setzen streng genommen die Häresie d~r Wiedertäufer fort . . . Firmung ist 
nichts Neues - das neue Leben läßt sich nicht mehr überholen -, sie bezeidtnet 
aber eine Dimension der Taufe, die nur in heilsgeschichtlicher Betrachtung deutlich 
wird: die eschatologisdte Gabe der Vollendung. 

Darum ist es nicht möglich, von der Taufe anders als im lichte der „Erneuerung im 
HI. Geist", d. h. der endgültigen Hinordnung des Menschen auf Volk und Reidl 

Auch nicht H. Küng, Die Firmung als Vollendung der Taufe, in: ThQ 154 (1974), 26--47, 
wo er die „Kindertaufe" etwas kurzschlüssig eine „unabgeschlossene Taufe" nennt (38), 
ohne den Grund dieser „Unabgeschlossenheit" - nämlich die bleibende Offenheit für die 
eschatologische Vollendung, auf die ich hier stärker repliziere - in den Blick zu bringen. 
Die Argumentation ist die übliche: Wer noch nichts versteht oder entscheiden kann, sollte 
eigentlich nicht getauft werden. Ist das nicht purer Intellektualismus 7 

334 



Gottes, zZu sprechen Freilich trıtt dann be der Firmung noch deutlicher als bei der
Taufe die Ausrichtung auf die Kirche als den geschichtlichen „Keim und Anfang des
Gottesreiches”31 hervor. es geschieht ımmer und unabhängig von der 1TaX1ıs5
der Kindertaufe.

. Konsequenzen Tauffeier
Die Taufliturgie gibt üunseren bisherigen Überlegungen einzigartiger Weise
recht®. glaube, das markanteste Element der erneuerten Taufliturgie 15t die
jedesmal eigens vorzunehmende „Weihe des Taufwassers” (abgesehen S der ÖOster-
zeıt, der Zusammenhang mıit dem der Östernacht geweihten Wasser nicht VeTl-

werden soll) Das Wasser, der Mutterschoß des euen Lebens, cteht un
den Symbolen wieder Zentrum !!
Von den für die Taufwasserweihe vorgeschlagenen Gebeten, die alle auf die Symbolik
des Wassers Bezug nehmen, sel auf das einleitende verwıesen und auf die
„Anrufung Gottes u  &.  ber dem Wasser“”, Motive einer Theologie des AaSSers
zusammengefaßt werden.
Entsprechend den Auswirkungen auf die Gestalt der Tauffeier müßten a11ich hinsichtlich
der Gestaltung der Firmung noch weiıtere 1E Überlegungen angestellt werden. Was
ihre Stellung der Irias  <  ° Taufe Firmung ‚ucharıstie anbelangt, plädiere auch
ich für eben diese Reihenfolge beim ‚pTang der Sakramente®., D:  1eses erklären
edürfte jedoch einer weit ausholenden Sakramententheologie, die auch die
Eucharistie einbezieht. Daß diese Überlegungen icht einfach ausgeschaltet
WAarT, WEeNnn v{ auch icht ausdrücklich gesprochen wurde, die ‚d
tologische Betrachtung 1ın G1  ch. In 6S1e einbezogen ist ımmer auch die Eucharistie alc
die ahre „geistige Speise“, alc abe des lebendigmachenden Geistes. Im Lichte der
erneuerien Tauftfeier und 3jer mache ich abschließen auf ei1ne Konsequenz auf-
merksam, die auch Ergebnis ist ann die rage nach Sinn und Wert
Kindertaufen beantwortet werden: Es geht T5 u Menschwerdung, dann g

Eingliederung; zuerst Neu-Schöpfung, dann erst um ihre soziologische Inter-
pretation uSWwW. Zuerst ott, dann E den Menschen!
Die Frage lautet nunmehr: Ist das Kind, der Säugling, geeignet, die Verkündigung
der Liebe Gottes in Dienst ZgeENOMMEN werden? Entspricht das auf seine
unvertretbare Weise der cakramentalen ymbo: der Taute? Dazu muß die
Vorfrage gestellt werden: Was geschieht eigentlich bei der Taufe? Wer handelt hier?
Das Element des aüSsSsers gab darauf eine Antwort: Es ist Gottes schöpferisches
Handeln [115, Der Mensch wird eine Neu-Schöpfung. Und eben Zusammenhang
und Rahmen der csakramentalen ymbo dieser Neu-Schöpfung ist das ind
das personale Zeichen. Wohlgemerkt das Kind, dem sich jedesmal die Menschheit
erneuert, also geschichtlichen Prozeß, in der Realität der Welt, jedes für sich
Eröffnung VO]  — Zukunft
ber vielleicht fehlt 5 überhaupt an  z einem ebendigen Symbolverständnis und
WIT kaschieren das, indem WITr vorrangig Jegalistische ragen tellen? Verstehen wIir
vielleicht das ind icht mehr?

Vatikanum 1, Dogmatische Kons:  on ® die Kirche „Lumen gentium“”, r
Eine Auswertung der pastoralen Möglichkeiten (und Pflichten) des rdo wird den
verschiedenen Anleitungen 8481 „Taufgespräch“ geboten, Müller / Rück, Tauf-
gespräche. Die OrDerTEI| der Eltern auf die Taufe ihrer Kinder, urg 1972
unterschreibe aber auch Feststellung S Möhler, er'! ZUT teratur ®
das Taufgespräch, (a. O.}, 73—76, FF praktisch-theologische Reflexionen
auf Sache eind dagegen rar.
50 >zuletzt wieder Küng, Die irmung .r

235

Gottes, zu sprechen. Freilich tritt dann bei der Firmung noch deutlicher als bei der 
Taufe die Ausrichtung auf die Kirche als den geschichtlichen „Keim und Anfang des 
Gottesreiches"31 hervor. Aber es geschieht immer und unabhängig von der Praxis 
der Kindertaufe. 

m. Konsequenzen für die Tauffeier 

Die neue Tauflitur.gie gibt unseren bisherigen Oberlegungen in einzigartiger Weise 
recht32• Ich glaube, das markanteste Element der erneuerten Taufliturgie ist die 
jedesmal eigens vorzunehmende „Weihe des Taufwas,sers" (abgesehen von der Oster­
zeit, wo der Zusammenhang mit dem in der Osternacht geweihten Wasser nicht ver­
dunkelt werden soll). Das Wasser, der Mutter.schoß des neuen Lebens, steht unter 
den Symbolen wieder im Zentrum! 

Von den für die Taufwasserweihe vorgeschlagenen Gebeten, die alle auf die Symbolik 
des Wassers Bezug nehmen, sei auf das einleitende Gebet verwiesen und auf die 
„Anrufung Gottes über dem Wasser", wo Motive einer Theologie des Wassers 
zusammengefaßt werden. 

Entsprechend den Auswirkungen auf die Gestalt der Tauffeier müßten audt hinsichtlich 
der Gestaltung der Firmung noch weitere neue Oberlegungen angestellt werden. Was 
ihre Stellung in der Trias: Taufe - Firmung - Eucharistie anbelangt, so plädiere auch 
ich für eben diese Reihenfolge beim Empfang der Sakramente88• Dieses zu erklären 
bedürfte jedoch einer weit ausholenden Sakramententheologie, die auch die 
Eucharistie einbezieht. Daß diese in unseren Oberlegungen nicht einfach ausgeschaltet 
war, wenn von ihr auch nicht ausdrücklich gesprochen wurde, schließt die pneuma­
tologisdte Betrachtung in sich. In sie einbezogen ist immer audt die Eucharistie als 
die wahre „geistige Speise", als Gabe des lebendigmachenden Geistes. Im lichte der 
erneuerten Tauffeier - und hier mache ich abschließend auf eine Konsequenz auf­
merksam, die auch unser _Ergebnis ist - kann die Frage nadt Sinn und Wert unserer 
Kindertaufen beantwortet werden: Es geht zuerst um Menschwerdung, dann um 
Eingliederung; zuerst um Neu-Schöpfung, dann erst um ihre soziologische Inter­
pretation usw. Zuerst um Gott, dann um den Menschen! 

Die Frage lautet nunmehr: Ist das Kind, der Säugling, geeignet, für die Verkündigung 
der Liebe Gottes in Dienst genommen zu werden 7 Entspridtt das Kind - auf seine 
unvertretbare Weise - der sakramentalen Symbolik der Taufe? Dazu muß die 
Vorfrage gestellt werden: Was geschieht eigentlich bei der Taufe? Wer handelt hier? 
Das Element des Wassers gab darauf eine erste Antwort: Es ist Gottes sdtöpferisdtes 
Handeln an uns. Der Mensch wird eine Neu-Schöpfung. Und eben im Zusammenhang 
und im Rahmen der sakramentalen Symbolik dieser Neu-Schöpfung ist das Kind 
das personale Zeichen. Wohlgemerkt: das Kind, in dem sich jedesmal die Menschheit 
erneuert, also im geschichtlichen Prozeß, in der Realität der Welt, jedes für sich neue 
Eröffnung von Zukunft. 

Aber vielleidtt fehlt es uns überhaupt an einem lebendigen Symbolverständnis und 
wir kaschieren das, indem wir vorrangig legalistische Fragen stellen? Verstehen wir 
vielleidtt das Kind nicht mehr? 

31 Vatikanum II, Dogmatische Konstitution über die Kirche „Lumen gentium", nr. 5. 
31 Eine Auswertung der pastoralen Möglichkeiten (und Pflichten) des neuen 0rdo wird in den 

verschiedenen Anleitungen zum „Taufgespräch" geboten, z. B. ]. Müller I W. Rück, Tauf­
gespräche. Die Vorbereitung der Eltern auf die Taufe ihrer Kinder, Würzburg 1972. - Idt 
untersdtreibe aber auch die Feststellung von W. Mähler, Anmerkungen zur Literatur über 
das Taufgespräch, in: ThQ (a. a. 0.), '13-'16, '13: ,, ••. praktisch-theologische Reflexionen 
auf die Sache sind dagegen rax/' 

:ss So zuletzt wieder H. Küng, Die Firmung ... , a. a. 0. 44. 

335 


