
ZU  ER

Religijosıtät und Kirchlichkeit
Vielfältige Indizien, wıe der Rückgang des regelmäßigen Kirchgangs, die Abnahme
der Osterpflichterfüllung, TODIiIeme bei der Rekrutierung des Nachwuchses den
kirchlichen Dienst, der Schwund Mitgliedern kirchlichen Organisationen, geben

erkennen, (zumindest eine bestimmte Form von) „Kirchlichkeit“ verfällt!.
Das Ergebnis dieses lautlosen Verdunstungsprozesses ist bisher, WIe noch näher
erläutern seın wird, nicht völlige „Unkirchlichkeit”, sondern „£reundliche Distanz
ZUTFC Kirche‘?2. ündigt sich aber darin nicht ein „Christentum ohne Kirche“3, eine
„Religion ohne Kirche‘“*i und damit eiıne „Religiosität ohne Kirchlichkeit“ an?
I. Wandel in der der Religiosität
Daten und Überlegungen der religionssoziologischen Forschung collen das Problem
noch weiter verdeutlichen helfen. Ein (;esetz dem ‚OrpPus Iuris Ecclesiastici
Austriaci et Bohemici Q u5 dem Jahre 1770 kann als Einstieg dienen. So wWar erstmals

Februar 153171 bestimmt, 1660 noch einmal „repetirt” worden 1770 noch
Geltung, eın eder Catholischer Alters halber fähiger Christ, Mann- und Weibs-
Geschlechts, cich mıit der, von der Christlichen Catholischen Kirchen gebottenen Beicht
und Communion einstelle und destwegen mt einem ordentlichen Beicht-Zettel versehe,

selbigen sSeinem Haus-Herrn zustelle‘5. Diese und ähnliche Gesetze machen
schaulich, laß der letzten Jahrhunderte zZzu einem Wandel
gesellschaftlichen Standort der Kirche, damit aAber zugleich einer drastischen
Veränderung iın der Sozialform der Religion gekommen ist Religiosität in der
modernen Gesellschaft erweıst sich als zunehmend individualisiert und privatisiert.

Individualisierung der Religion
Die Individualisierung der Religion ist vorab cdas Ergebnis der Veränderun des
Verhältnisses Kirche und Staat Beispiel Österreich c@e1 dies illustriert. Hier
WAar AUS kirchlichem wWIie staatlichem Existenzinteresse ın der nachreformatorischen
eit e1ner (neuerlichen) Verflechtung - Kirche und Gtaat gekommen,
clie strukturell auych dann rhalten blieb, alc der absolutistische Polizeistaat des
Josephinismus die irche seinen Zielen unterordnete®.
Diese Zeit des 28  tli  en Gtaates” EINg 184! DbZzw. endgültig 1866/67 FEnde
Kirche und taat wurden teilweise entflochten. Entschieden antikirchliche und auch
antichristliche Kräfte des politischen Liberalismus und später der Sozialdemokratie
erhielten nteil an der staatlichen Macht. Dadurch mußten sich auch die Katholiken

eigene katholische Parteien (zunächst die Katholisch-Konservative und spater die
hristlichsoziale) „zurückziehen“, die Ablösung des einstigen „katholischen
(Gesamt-)Österreichs“ Cn „kKatholisches Restösterreich” darstellten. Die Bindung der
Kirche n das politische Lager der Christlichsozialen wurde durch die heftigen Aus-
einandersetzungen mıit dem U$5 (klassen-)politischen und weltanschaulichen ründen
antiklerikalen Austromarxismus noch bestärkt”. Den nächsten entscheidenden Schri

Zulehner, Verfällt dieel ÖOsterreich? Graz 1971.
G, Fischer, rche auf Distanz, Wien 1968,

Rendtorff, Christentum ohne Kir C, Concilium 406—411; ders., Christentum
ußerhalb der Kirche, Hamburg

Zulehner, on ohne Kirche? Das religiöse Verhalten von Industriearbeitern,
Wien 19569,

Kıegger, C_orpus Iuriıs Ecclesiastici Bohemici et Austriaci, jen 1770, 101
Maaß, Josephinismus, Wien 1957, XX

{ Zulehner, Kirche und AustromarXismus, Wien 1967.

336

PAUL M. ZULEHNER 

Religiosität und Kirchlichkeit 
Vielfältige Indizien, wie der Rückgang des regelmäßigen Kirchgangs, die Abnahme 
der Osterpflichterfüllung, Probleme bei der Rekrutierung des Nachwuchses für den 
kirchlichen Dienst, der Schwund an Mitgliedern in kirchlichen Organisationen, geben 
zu erkennen, daß (zumindest eine bestimmte Form von) ,,Kirchlichkeit" verfällt•. 
Das Ergebnis dieses lautlosen Verdunstungsprozesses ist bisher, wie noch näher zu 
erläutern .sein wird, nicht völlige „Unkirchlichkeit", sondern „freundliche Distanz 
zur I<irche"2• Kündigt sich aber darin nicht ein „Christentum ohne Kirche"3, eine 
,,Religion ohne Kirche"' und damit eine „Religiosität ohne Kirchlichkeit" an? 

I. Wandel in der SoziaHorm der Religiosität 
Daten und Oberlegungen aus der religionssoziologischen Forschung sollen das Problem 
noch weiter verdeutlichen -helfen. Ein Gesetz aus dem Corpus Iuris Ecclesiastici 
Austriaoi et Bohemici aus dem Jahre 1770 kann als Einstieg dienen. So war erstmals 
am 7. Februar 1531 bestimmt, 1660 noch einmal „repetirt" worden und 1770 noch in 
Geltung, ,,daß ein jeder Catholischer Alters halber fähiger Christ, Mann- und Weibs­
Geschlechts, sich mit der, von der Christlichen Catholischen Kirchen gebottenen Beicht 
und Communion einstelle und destwegen mit einem ordentlichen Beicht-Zettel versehe, 
und selbigen seinem Haus-Herrn zustelle"5• Diese und ähnliche Gesetze machen an­
schaulich, daß es .im Lauf der letzten Jahrhunderte zu einem enormen Wandel im 
gesellschaftlichen Standort der Kirche, damit aber zugleich zu einer drastischen 
Veränderung in ,der Sozialform der Religion gekommen ist: Religiosität in der 
modernen Gesellschaft erweist sich als zunehmend individualisiert und privatisiert. 

1. Individualisierung der Religion 

Die Individualisierung der Religion ist vorab das Ergebnis der Veränderung des 
Verhältnisses von Kirche und Staat. Am Beispiel Österreich sei dies illustriert. Hier 
war es aus kirchlichem wie staatlichem Existenzinteresse in der nachreformatorischen 
Zeit zu einer (neuerlichen) engen Verflechtung von Kirche und Staat gekommen, 
die ·strukturell auch dann erhalten blieb, als der absolutistische Polizeistaat des 
J osephinismus die Kirche seinen Zielen unterordnete6• 

Diese Zeit des „christlichen Staates" ging 1848 bzw. endgültig 1866167 zu Ende: 
Kirche und Staat wwden teilweise entflochten. Entschieden antikirchliche und auch 
antichristliche Kräfte des politischen Liberalismus und später der Sozialdemokratie 
erhielten Anteil an der staatlichen Macht. Dadurch mußten sich auch die Katholiken 
in eigene katholische Parteien (zunächst die Katholisch-Konservative und später die 
Christlichsoziale) ,,zurückziehen", die in Ablösung des einstigen „katholischen 
(Gesamt-)Österreichs" ein „katholisches Restösterreich" dar.stellten. Die Bindung der 
Kirche an das politische Lager der Christlichsozialen wurde durch die heftigen Aus­
einandersetzungen mit dem aus (klassen-)politischen und weltanschaulichen Gründen 
antiklerikalen Austromarxismus noch bestärkt7• Den nächsten entscheidenden Schritt 

1 P. M. Zulehner, Verfällt die I<irchlichkeit in Österreich? Graz 1971. 
2 A. Holl/ G. Fischer, Kirche auf Distanz, Wien 1968. 
3 T. Rendtorff, Christentum ohne Kirche, in: Concilium 'l (19'11), 406--411; ders., Christentum 

au.Berhalb der Kirche, Hamburg 1969. 
4 P. M. Zulehner, Religion ohne Kirche? Das religiöse Verhalten von Industriearbeitern, 

Wien 1969. 
5 P. ]. Riegger, Corpus Iuris Ecclesiastici Bohemici et Austriaci, Wien 1'1'10, 101. 
° F. Maaß, Josephinismus, Wien 195'1, 4. Bd., XXII. 
7 P. M. Zulehner, Kirche und Austromarxismus, Wien 196'1. 

336 



steilte die erauslösung der tlichen Kirche der Parteipolitik dar, die erstmals
1933 beschlossen und 1945 VO der Bischofskonferenz erneuert wurde Das Ergebnis
WaT die „£freie Kirche im £reien Sotaat”®, W  var die Entpolitisierung der Kirche ebenso
Wwıe cie Entkirchlichung der Politik®
D:  hese Fakten erfahren eine treffliche Interpretation weltanschaulichen Marktmodell,
das sich unter PTEeN Religionssoziologen großer Beliebtheit erfreut1®, Der eben
beschriebene Wandel Verhältnis von irche und Staat bedeutet einen Übergang
von einer ..  reli.  giösen Monopolsituation ZUIN weltanschaulichen Pluralismus. Im „katho-
lischen Staat“ besaß die katholische Kirche eine weltanschauliche Monopolposition.
War Cisterreich „wie allen übrigen europäischen Staaten, die das Christen-

als Grundlage der Staatsverfassung an  INIMNEN haben, die aure die Bedingung
ZUm vollen enuß der bürgerlichen Rechte und ZU] VOo. bürgerlichen Rechts-
fähigkeit’11, Der einzelne Bürger hatte ediglich die „Wahl”, das weltanschauliche
„Paket“” Kirche geschlossen anzunehmen : widrigenfalls wurde 1Ns Jenseits
oder 115  . Ausland verwiesen. 50 hatte Ferdinand 1524 bestimmt e21N Gesetz, das
1770 noch W „Welcher freventlich und beharrlich halt und olaubt
WI1|  der die sieben Sacrament der Gemeinschaft der Heiligen Kirchen, dardurch £  PT für
eıiınen Ketzer Orden erkennet wird, derselbige nach Gelegenheit und TO!

Frevelung, Verstockung, Gottslästerung un: etzerey Leib und Leben
H< gestraft werden. It.  S welcher obgeschriebener Meynung ür einen Ketzer,
WI1e obgemeldet, erkennet, in die Acht Fällt. item, daß alle Freyheit, den
Christen gegeben seynd, verliere. Item Ehrlos und demnach Z keinen
ehrlichen Amt tauglich SCYVe, noch gebraucht werden mag Item, daf niemand schuldig
SCYVEe, denselben Verschreibungen, oder andere Verbindungen halten, noch z.u
vollziehen. Item daß nicht Macht habe zu kauffen, verkauffen, noch einige
Handthierung, oder Gewerb Zu +reiben ."12. In der Situation des weltanschaulichen
Pluralismus hingegen sind dem einzelnen soziale HPE  rel  igiöse Freiheiten verbürgt. Er kann
„ungestraft” Seine Konfessionszugehörigkeit wählen (wenngleich ın Csterreich eın
sozialer onformität+sdruck Richtung auf formelle Kirchenzugehörigkeit nach wıe
VOT da 15$ und ‚ohne religiöses Bekenntnis’ Zzu seıin e1ne coziale Abweichung darstellt),

kann aber Vor allem innerhalb des Angebotes Kirche wählen und zugleich
„Ware“” bei anderen Weltanschauungen religiöser und nichtreligiöser Natıur einkaufen.
AÄAus der Veränderung des Verhältnisses von Staat und irche folgt somıt die
Individualisierung: der Religion. Religion sel, meiınt der englische Soziologe

Wilson, eher das anzutreffen, ” die Gläubigen wünschten, viel seltener hingegen
finde r  z VOT, Waßs die Kirchen verlangten!3, D  1e5e Individualisierung der Religion
1st ılnnter anderem ersichtlich der Einstellung der Osterreicher ZUr Autorität
der Bibel oder des kirchlichen Lehramtes. Prinzipiell werden S1e icht in Frage gestellt.
Doch bestehen cehr viele darauf, daß die Kirche „nicht Herrscher, sondern Ratgeber“
sel, 1a1 deshalb auch bewußt vieles Von der Kirche icht annehmen und

S Mariazeller Manifest, ..  0y Kirche ın Zeit, jen-München-Innsbruck 1952,
Diese Entwicklung betrifft insbesondere die Christlichsoziale artei, weniger ihre Nach-
folgerin,

D Vgl dazu Zulehner, Säkularisierung Voan Gesellschaft, Person und Religion, Wien
1973, 1 7—92.

Berger/ T. Luckmann, Secularization anı Pluralism, in Int ahrbuch Religions-soziologie 1966), 73—86; Berger, The Sacred Canopy, New ork 1969; dt Zur
Dialektik Vonmn Religion und Gesellschaft, Frankfurt 1973,

11 Helfert, Darstellung der Rechte, welche Ansehung der heiligen Handlungen, dann der
heiligen und religiösen Sachen sowohl nach kirchlichen als nach österreichisch-bürgerlichen
Gesetzen Gtatt finden, Prag 1843, 18.
Riegger, ‚Orpus,

13 Wilson, Religion Secular Society, London 1966, Kapitel.

K X

stellte die Herauslösung der amtlichen Kirche aus der Parteipolitik dar, die erstmals 
1933 beschlossen und 1945 von der Bischofskonferenz erneuert wurde. Das Ergebnis 
war die „freie Kirche im freien Staat"8, war die Entpolitisierung der Kirche ebenso 
wie die Entkirchlichung der Politik9• 

Diese Fakten erfahren eine treffliche Interpretation im weltanschaulichen Marktmodell, 
das sich unter neueren Religionssoziologen großer Beliebtheit erfreut10• Der eben 
beschriebene Wandel im Verhältnis von Kirche und Staat bedeutet einen Obergang 
von einer religiösen Monopolsituation zum weltanschaulichen Pluralismus. Im „katho­
lischen Staat" besaß die katholische Kirche eine weltanschauliche Monopolposition. 
War doch in Österreich „wie in allen übrigen europäischen Staaten, die das Christen­
tum als Grundlage ,der Staatsverfassung angenommen haben, die Taufe die Bedingung 
zum vollen Genuß ider bürgerlichen Rechte und zur vollen bürgerlichen Rechts­
fähigkeit"11. Der einzelne Bürger hatte lediglich die „Wahl", das weltanschauliche 
„Paket" seiner Kirche geschlossen anzunehmen; widrigenfalls wurde er ins Jenseits 
oder ins Ausland verwiesen. So hatte Ferdinand 1. 1524 bestimmt - ein Gesetz, das 
1770 noch dn Geltung war: ,,Welcher freventlich und beharrlich hält und glaubt 
wider die sieben Sacrament der Gemeinschaft der Heiligen Kirchen, dardurch er für 
einen Ketzer ordentlich erkennet wird, daß derselbige nach Gelegenheit und Größe 
seiner Frevelung, Verstockung, Gottslästerung und Ketzerey am Leib und Leben 
möge gestraft werden. ltem: welcher in obgeschriebener Meynung für einen Ketzer, 
wie obgemeldet, erkennet, in .die Acht fällt. Item, daß er alle Freyheit, so den 
Christen gegeben seynd, verliere. Item: daß er Ehrlos und demnach zu keinen 
ehrlichen Amt tauglich seye, noch gebraucht werden mag. Item, daß niemand schuldig 
,seye, denselben Verschreibungen, oder andere Verbindungen zu halten, noch zu 
vollziehen. Item daß er nicht Macht habe zu kauffen, zu verkauffen, noch einige 
Handthierung, oder Gewerb zu treiben ... " 12• In der Situation des weltanschau1ichen 
Pluralismus hingegen sind dem einzelnen soziale religiöse Freiheiten verbürgt. Er kann 
„ungestraft" seine Konfessionszugehörigkeit wählen (wenngleich in Österreich ein 
sozialer Konformitätsdruck in Richtung auf formelle Kirchenzugehörigkeit nach wie 
vor da ist und ,ohne religiöses Bekenntnis' zu sein eine soziale Abweichung darstellt), 
er kann aber vor allem innerhalb des Angebotes seiner Kirche wählen und zugleich 
,,Ware" bei anderen Weltanschauungen religiöser und nichtreligiöser Natur einkaufen. 

Aus der Veränderung des Verhältnisses von Staat und Kirche folgt somit die 
Individualisierung· der Religion. An Religion sei, so meint der englische Soziologe 
B. Wilson, eher das anzutreffen, was die Gläubigen wünschten, viel seltener hingegen 
finde man vor, was die Kirchen verlangten13• Diese Individualisierung der Religion 
ist unter anderem ersichtlich 1. an der Einstellung der Österreicher zur Autorität 
der Bibel oder des kirchlichen Lehramtes. Prinzipiell werden sie nicht in Frage gestellt. 
Doch bestehen sehr viele darauf, daß die Kirche „nicht Herrscher, sondern Ratgeber" 
sei, man deshalb auch bewußt vieles von der Kirche nicht annehmen müsse und 

8 Mariazeller Manifesl, in: Kirche in neuer Zeit, Wien-München-Innsbruck 1952, 44 ff. -
Diese Entwicklung betrifft insbesondere die Christlichsoziale Partei, weniger ihre Nach­
folgerin, die ÖVP. 

11 Vgl. dazu P. M. Zulehner, Säkularisierung von Gesellschaft, Person und Religion, Wien 
1973, 77-92. 

• 0 P. L. Berger IT. Ludcmann, Secularization and Pluralism, in: Int. Jahrbuch f. Religions­
soziologie 2 (1966), 73-86; P. L. Berger, The Sacred Canopy, New York 1969; dt.: Zur 
Dialektik von Religion und Gesellschaft, Frankfurt 1973. 

11 7. Helfert, Darstellung der Rechte, welche in Ansehung der heiligen Handlungen, dann der 
heiligen und religiösen Sachen sowohl nach kirchlichen als nach österrekhisch-bürgerlichen 
Gesetzen Statt finden, Prag 1843, 18. 

12 Riegger, Corpus, 230. 
13 B. Wilson, Religion in Secular Society, London 1966, 1. Kapitel. 

337 



könnel4., Typisch ıst die verbreitete Auffassung, 117} OnNnne auch ohne Kirche
sehr religiös und ohne Messe eın guter Christ sein  .  15 D  hese Individualisierung ist
2 ersichtlich vielfältigen Untersuchungsergebnissen, die das Faktum des „Aus-
wählens” unübersehbar dokumentieren. Unter den Katholiken dominiert „partielle
Identifikation” mıiıt ihrer religiösen Institution in allen ihren Bereichen ehre, Praxis,
Normen, Organisation). Typologisch S44 auf Grund der Daten 5 079 der Oster-
reicher als „Nichtchristen”, eiw: 2C 079 als ‚„vollkirchliche Christen“ verschiedenster
Art SOWIe 070 „Auswahlchristen” Zu bezeichnen1®. Wenn 4  M für dominante
religiös-kirchliche er  en e1ıne derart differenzierte „Auswahl” typisch ist, stellt
sich die rage nach dem Kriterium dieser uswahl Dieses kann wiederum u55 dem
„Ausgewählten“ abgelesen werden und (15 zweıten Grundzug der Religion
in der modernen Gesellschaft: ihrer Privatisierung.

Privatisierung der Religion
Auch 61e ist das Ergebnis tiefgreifenden sozialen Wandels. Neben der Entflechtung
von irche und Gtaat laßt sich nämlich auch eine weitgehende Veränderung des
Verhältnisses von Religion und zZzu den wichtigen Gesellschaftsinstitutionen
beobachten. Von der Offentlichkeit kaum registriert 1st die „Entkirchlichung der
irtschaft”, weil die Wirtschaft Österreich hauptsächlich durch das liberale üÜrger-

und die Sozialdemokratie epräa WAar. Daran andern nichts 12e respektablen
Beiträge der kirchlichen Theorie und Praxis Ösung der sozialen Trage
Osterreich!?. Indizien diese Veränderung der Kirche ZUTr: Wirtschaft sind sowohl
die MSse und Neubesinnung der katholischen Goziallehre wiıie dementsprechend
die Auseinandersetzungen 1e „Christlichkeit” der An 1e der
kirchlich mitgestalteten ist der moderne Industriebetrieb getreten, dessen
Angehörigen die Auffassung vertreten, Kirche und Gewerkschaft hätten sich Z11e1n-
ander neutral verhalten!®. In ähnlicher Weise ließe sich Osterreich der au
des einstigen kirchlichen (Volks-)Schul- und Ehemonopols aufzeigen. Der Prozeß der
Veränderung Verhältnis zwischen Kirche und geselischaftlichen Institutionen
(etwa auch Bereich des Rechtes) ist  - keineswegs noch abgeschlossen und aktualisiert
sich eLiw.: der Auseinandersetzung den kirchlichen Finfluß auf die Gestaltung
gesellschaftlicher Normen Bereich der Sexualität, des Straf- und Familienrechtes
Dieser weitgehende „Rückzug der Kirche S gesellschaftsöffentlichen Institutionen“”
(oft vorschnell mıit der „Säkularisierung der Gesellschaft“ gleichgesetzt) geht mit
einem „Rückzug der Person den sachrationalen Großorganisationen” einher®9
un: hat eine unübersehbare Bindung der Religion E die Person und 1ın diesem
11171 eıne „Privatisierung“ der Religion ZUT Folge Diese Privatisierung ist ersichtlich

14 Holl, Kirche, 100—109
Die Religion ım Leben der Oberösterreicher, K5-96/97, 1en 1970

1! Me einer erenzierten Typologie religiös-kirchlichen Verhaltens, 7  v _ Zulehner,
Säkularisierung, 168-—182.
Vgl. asching, Soziale Botschaft der Kirche, Einleitung.
Zur Nlustration eser Vorgänge cel die Präambel _  3 Linzer rogramm zitiert, das 023
O Lugmayr und Kunschak erarbeitet worden WarTr: ‚AL E ist ein Gott  / ist  . jeder
Mensch verantwortlich; ist der chöpfer aller Gesetzmäßigkeit. Der Gottesglaube ist das
erste Gut J  ®  edes Volkes. Christus hat den Glauben an ‚ott den ater wiedergebracht und
uns 5ittengesetze gell Verhalten .ott und untereinander ordnen.
Die Kirche hütet die Lehre Christi. Für ihre Aufgabe kommt eigene Hoheit Zu, Von
diesen Grundsätzen und Heilskräften des Christentums wird eine NnNel Ordnung der
Gesellschaft erwarTter. erchtold, Österreichische Parteiprogramme 8—  P München
1967,
Zulehner, Religion ohne Kirche,

Luckmann, Religion der modernen Gesellschaft, Religion im hg VCd
Wössner, Stuttgart 1972, 3——15,

4318

könne14• Typisch -dafür ist die verbreitete Auffassung, man könne auch ohne Kirche 
sehr religiös und ohne Messe ein guter Christ sein 15• Diese Individualisierung ist 
2. ersichtlich an vielfältigen Untersuchungsergebnissen, die das Faktum des „Aus­
wählens" unübersehbar ,dokumentieren. Unter den Katholiken dominiert „partielle 
Identifikation" mit ihrer religiösen Institution in allen ihren Bereichen (Lehre, Praxis, 
Normen, Organisation). Typologisch wären auf Grund der Daten 5 0/o der Öster­
reicher als „Nichtchristen", etwa 20 °/o als „vollkirchliche Christen" verschiedenster 
Art sowie 75 0/o als „Auswahlchristen" zu bezeichnen18• Wenn nun für das dominante 
religiös-kirchliche Verhalten eine derart differenzierte „Auswahl" typisch ist, stellt 
sich die Frage nach dem Kriterium dieser Auswahl. Dieses kann wiederum aus dem 
,,Ausgewählten" abgelesen werden und führt uns zum zweiten Grundzug der Religion 
in der modernen Gesellschaft: ihrer Privatisierung. 

2. Privatisierung der Religion 

Auch sie ist das Ergebnis tiefgreifenden sozialen Wandels. Neben der Entflechtung 
von Kirche und Staat läßt sich nämlich auch eine weitgehende Veränderung des 
Verhältnisses von Religion und Kirche zu den wichtigen Gesellschaftsinstitutionen 
beobachten. Von der Öffentlichkeit kaum registriert ist die „Entkirchlichung der 
Wirtschaft", weil die Wirtschaft in Österreich hauptsächlich durch das liberale Bürger­
tum und die Sozialdemokratie geprägt war. Daran ändern nichts die respektablen 
Beiträge der kirchlichen Theorie und Praxis zur Lösung der sozialen Frage in 
Österreich17• Indizien für diese Veränderung der Kirche zur Wirtschaft sind sowohl 
die Kri,se und Neubesinnung in der katholischen Soziallehre wie dementsprechend 
die Auseinandersetzungen um die „Christlichkeit" der öVP18• An die Stelle der 
kirchlich mitgestalteten Zünfte ist der moderne Industdebetrieb getreten, dessen 
Angehörigen die Auffassung vertreten, Kirche und Gewerkschaft hätten sich zuein­
ander neutral zu verhalten19• In ähnlicher Weise ließe sich in Österreich der Abbau 
des einstigen kirchlichen (Volks-)Schul- und Ehemonopols aufzeigen. Der Prozeß der 
Veränderung •im Verhältnis zwischen Kirche und gesellschaftlichen Institutionen 
(etwa auch im Bereich des Rechtes) ist keineswegs noch abgeschlossen und aktualisiert 
sich etwa in der Auseinandersetzung um den kirchlichen Einfluß auf die Gestaltung 
gesellschaftlicher Normen im Bereich der Sexualität, des Straf- und Familienrechtes. 

Dieser weitgehende „Rückzug der Kirche aus gesellschaftsöffentlichen Institutionen" 
(oft vorschnell mit der „Säkularisierung der Gesellschaft" gleichgesetzt) geht mit 
einem „Rückzug der Person aus den sachrabionalen Großorganisationen" einher2° 
und hat eine unübersehbare Bindung der Religion an die Person und in diesem 
Sinn eine „Privatisierung" der Religion zur Folge. Diese Privatisierung ist ersichtlich 

H Holl, Kirche, 100-109. 
16 Die Religion im Leben der Oberöste"eicher, IKS-96/97, Wien 1970. 
1.8 Mehr zu einer differenzierten Typologie religiös-kirdtlichen Verhaltens, in: Zulehner, 

Säkularisierung, 168-182. 
17 Vgl.]. Schasching, Die Soziale Botschaft der Kirche, Innsbruck 21963, Einleitung. 
18 Zur Illustration dieser Vorgänge sei die Präambel zum Linzer Programm zitiert, das 1923 

von Lugmayr und Kunschak erarbeitet worden war: ,,II. Es ist ein Gott; ihm ist jeder 
Mensch verantwortlich; er ist der Schöpfer aller Gesetzmäßigkeit. Der Gottesglaube ist das 
erste Gut jedes Volkes. Christus hat den Glauben an Gott den Vater wiedergebracht und 
uns die Sittengesetze gelehrt, die unser Verhalten zu Gott und untereinander ordnen. 
Die Kirche hütet die Lehre Christi. Für ihre Aufgabe kommt ihr eigene Hoheit zu." Von 
diesen Grundsätzen und Heilskräften des Christentums wird eine neue Ordnung der 
Gesellschaft erwartet. K. Berchtold, Österreichische Parteiprogramme 1868-1966, München 
1967, 372. 

19 Zulehner, Religion ohne Kirche, 158. 
20 T. Luckmann, Religion in der modernen Gesellschaft, in: Religion im Umbruch, hg. von 

J. Wössner, Stuttgart 1972, 3-15. 

338 



(1.) d  - der verbreiteten Nachfrage nach kirchlichem Angebot rund die Lebens-
wendepunkte Die kirchlichen Riten und Sinngebungssysteme dienen im Sinn VO!  -}
M Weber und E Durkheim ZUur Bewältigung un! Sinnintegration außerailtäglicher
(„transzendenzverdächtiger“) ituationen der individuellen und familiären Existenz
Der ‚„heilige Schild der Religion“” (P Berger) wird ur Abwehr der bedrohlichen
Änomie, des Chaos und Ungewissen Nn spruch SENOMUINEN Die weilite Verbreitung
Von Taufe, J1rauung, Begräbnis etc iISt demnach icht allein Tradition erklärlich
(wie die faktorenanalytische Verarbeitung vieler Untersuchungsergebnisse zeigt“‘)
sondern vorab der SO2Z]1:  al anerkannten Brauchbarkeit dieser kirchlichen Riten für
die Lebensdeutung und -bewältigung Von da 1St auch verständlich „Aus-
wahlchristen“” mehrheitlich iner stabilisierenden Religion m1r großer Transzendenz-
spannweite, WEeNIgCI aber verunsichernden un heraustfordernden säkularisierten
Christentum nachfragen“*
Diese Privatisierung der Religion zeichnet S1C  h auch (2.) deutlich ab ın faktoren-
analytischen Ergebnissen die verbreitete Religiosität 1e übrigen Von der Be-
ziehung kirchlichen Organisation unterscheidbar und wesentlich verbreiteter ist
alc diese „Kir:Z 1St wWCeN1geETr durch religiöse Praxis definiert als vielmehr
durch Gätze „Gott kümmert* sich mich F „Christus ist für 1e Menschen dall‘
III bin Christ weil Christus etwas bedeutet” Glaube Hilfe Ver-
zweißlung, Geborgenheit durch den Glauben, Religion alc Sicherheit den etzten
Lebensstunden, Cjott bestimmt Vergangenheit und Zukunft (Gottes Segen ür die Ehe
efc Auch Daten ber die Nachfrage nach dem Priester, der der C)ffentlichkeit
(immer noch) weithin die Kirche cteht belegen (3.) diese Privatisierung der
Religion Die Nachfrage erstreckt sich nämlik auf religiöse Probleme (81 0/9 der
Oberösterreicher), Gewissensnot (65 9/9) persönliche Verzweiflung (63 0/9), Kinder-
erziehung (42 0/9) und Eheprobleme (42 9/9) aum aber auf Sorgen Beruf
(12 0/9) finanzielle Probleme (7 0/9) und politische Fragen (7 0/0)24

Auswahlchristliche Religiosität als dominante Sozialform
Es ist für die spateren Überlegungen von Wichtigkeit noch zZuUu thematisieren, vv  1A5
runde schon iITMINLE mutgemennt W. WEe  1 die Grundzüge auswahlchristlicher
Religiosität (ihre Individualisierung und Frivatisierung) auf Veränderungen im
sellschaftlichen Gt+andort der Kirche zurückgeführt wurden diese Form VOon Religiosität
überwiegt nämli: der Gegenwart icht ıI quantıtatıv, sondern 1St auch dominante
Sozialform, dem die ‚„‚moderne Gesellscha: auf ihr Zustandekommen sozialen
Konformitätsdruck auısubtS icht Areligiosität nicht ntergang des Heiligen*® und
der Religion sind daher typisch die moderne Gesellschaft sondern der Wandel

ihrer Sozialform Voun nNer weitgehenden, fast „totalen Identifikation m
Kirche partiellen Identifikation Charakteristisch Für die industrielle Gesellschaft
ıst daher nicht i  E S weitgehende Entkirchlichung der gesellschaftlichen Bereiche,
sondern dementsprechend auch weitgehende Entkirchlichung der Religiosität

21i Die Faktorenanalyse ist statistisches Beschreibungsmodel!l durch das viele Einzel-
CI$ IUS558 auf einige V Grun wirklichkeiten eführt werden Zulehner,
Säkularisierung
CH Glock 10 Comfort and to allenge Dilemma of the Contemporary Church
Berkeley 1967 K Hadden, The Gathering Storm 1n the urches, New ork G7

2 Holl, Kirche, 23 M Zulehner { R. arı ruspe: Schmidmayr, ugendklubs
Ein Weg i die Zukunft? Wien 1972, 95; Boos-Nünning, Dimensionen der Religiosität,
Mainz-München 1972, A4
Die Religion Leben der Oberösterreicher, 116

25 Statistisch zel sich dies an der J-Kurvenverteilung der Befragten auf der Skala nAll-
BEINELNE Religiosität” : B0o0S-:  nning, Dimensionen,

>0  n AÄCquaviva, Der ntergang des Heiligen i1n der industriellen Gesellschaft, Essen 1964.

339

(1.) an der verbreiteten Nachfrage nach kirchlichem Angebot rund um die Lebens­
wendepunkte. Die kirchlichen Riten und Sinngebungssysteme dienen im Sinn von 
M. Weber und E. Durkheim zur Bewältigung und Sinnintegration außeralltäglicher 
(,,transzendenzverdächtiger") Situationen der individuellen und familiären Existenz. 
Der „heilige Schild der Religion" (P. L. Berger) wird zur Abwehr der bedrohlichen 

:. Anomie, des Chaos und Ungewissen in Anspruch genommen. Die weite Verbreitung 
von Taufe, Trauung, Begräbnis etc. ist demnach nicht allein aus Tradition erklärlich 
(wie die faktorenanalytische Verarbeitung vieler Untersuchungsergebnisse zeigt21), 

sondern vorab aus der sozial anerkannten Brauchbarkeit dieser kirchlichen Riten für 
die Lebensdeutung und -bewältigung. Von da aus ist auch verständlich, daß „Aus­
wahlchristen" mehrheitlich einer stabilisierenden Religion mit großer Transzendenz­
spannweite, weniger aber einem verunsichernden und herausfordernden säkularisierten 
Christentum nachfragen22• 

Diese Privatisierung der Religion zeichnet sich auch (2.) deutlich ab in faktoren­
analytischen Ergebnissen: die verbreitete Religiosität, die im übrigen von der Be­
ziehung zur kirchlichen Organisation unterscheidbar und wesentlich verbreiteter ist 
als diese „Kirchlichkeit"123, ist weniger durch religiöse Praxis definiert als vielmehr 
durch Sätze wie „Gott kümmert sich um mich", ,,Christus ist für die Menschen da", 
,,Ich bin Christ, weil mir Christus etwas bedeutet", Glaube als Hilfe gegen Ver­
zweiflung, Geborgenheit durch den Glauben, Religion als Sicherheit in den letzten 
Lebensstunden, Gott bestimmt Vergangenheit und Zukunft, Gottes Segen für die Ehe 
etc. Auch Daten über die Nachfrage nach dem Priester, der in der Öffentlichkeit 
(immer noch) weithin für die Kirche steht, belegen (3.) diese Privatisierung der 
Religion. Die Nachfrage erstreckt sich nämlich auf religiöse Probleme (81 °/o der 
Oberösterreicher), Gewissensnot (65 °/o), persönliche Verzweiflung (63 °/o), Kinder­
ierziehung (42 °/o) und Eheprobleme (42 0/o), kaum aber auf Sorgen im Beruf 
(12 °/o), finanzielle Probleme (7 0/o) und politische Fragen (7 °/o)24• 

3. Auswahlchristliche Religiosität als dominante Sozialform 

Es ist für die späteren Oberlegungen von Wichtigkeit, noch zu thematisieren, was im 
Grunde ,schon immer mitgemeint war, wenn die Grundzüge auswahlc:hristlicher 
Religiosität (ihre Individualisierung und Privatisierung) auf Veränderungen im ge­
sellschaftlichen Standort der Kirche zurückgeführt wurden: diese Form von Religiosität 
überwiegt nämlich in der Gegenwart nicht nur quantitativ, sondern ist auch dominante 
Sozialform, indem die „moderne" Gesellschaft auf ihr Zustandekommen einen sozialen 
Konformitätsdruck ausübt25• Nicht Areligiosität, nicht Untergang des Heiligen26 und 
der Religion sind daher typisch für die moderne Gesellschaft, sondern der Wandel 
in ihrer Sozialform von einer weitgehenden, fast „totalen" Identifikation mit einer 
Kirche zur partiellen Identifikation. Charakteristisch für die industrielle Gesellschaft 
ist daher nicht nur eine weitgehende Entkirchlichung der gesellschaftlichen Bereiche, 
sondern dementsprechend auch eine weitgehende Entkirchlichung der Religiosität. 

tt Die Faktorenanalyse ist ein statistisches Beschreibungsmodell, durch das viele Einzel­
ergebnisse auf einige wenige Grundwirklichkeiten zurückgeführt werden. - Zulehner, 
Säkularisierung, 177. 

n Ch. Y. Glock u. a., To Comfort and to Challenge: A Dilemma of the Contemporary Church, 
Berkeley 1967; ]. K. Hadden, The Gathering Storm in the Churches, New York 1970. 

n Holl, Kirdte, 23; P. M. Zulehner IR. Erhard IR. Kruspel I H. Schmidmayr, Jugendklubs. 
Ein Weg in die Zukunft? Wien 1972, 95; U. Boos-Nünning, Dimensionen der Religiosität, 
Mainz-München 1972, 134 ff. 

u Die Religion im Leben der Oberöste"eicher, 116. 
11 Statistisch zeigt sich dies an der J-Kurvenverteilung der Befragten auf der Skala „All­

gemeine Religiosität": Boos-Nünning, Dimensionen, 139. 
18 5. Acquavi'ua, Der Untergang des Heiligen in der industriellen Gesellsdtaft, Essen 1964. 

339 



Viele Fakten d  1ese These: Findet sich doch (1.) auswahlchristliche Religiosität
VOT allem 1n jenen chichten der Bevölkerung, die besonders ctar. I3 der Industrie-
gesellschaft gepragt sind, also überwiegend bei den 20—50jährigen berufstätigen
Personen mıit mittlerer Bildung aupt- und Berufsschule), Menschen den roß-
städten, Arbeitern, Unternehmern, £treiberufßflich Tätigen, Angehörigen der unteren
Mittelschicht wıe der Unterschicht, Personen, die ZUTrT SPO, oder ENgEIE
Beziehungen unterhalten alc OVP27 Zudem WT (2.) in den Familien mehrheitlich
uswahlchristliche Religiosität sozialisiert*8, während die zusätzlichen Bedingungen

eine vollkirchliche Sozialisation, n die Bindung all eine religiöse Gruppe
(oder cQristliche Gemeinde) kaum bei mehr 0/9 gegeben ist. Noch plausibler
wird (3.) die SOZ]|  ale Dom:  1INanz  2 auswahlchristlicher Religiosität dadurch, 61e
dem gesellschaftlichen Wertsystem weithin entspricht. ist das Wertsystem der
deutschen Katholiken dem der Öösterreichischen vermutlich nicht unähnlich VOoOT
allem durch das Ordobedürfnis (50,7 0/9) und das Verlangen nach Festigkeit durch den
Glauben (34,6 9/0) beherrscht*9. Dieses Wertsystem spielt fraglos die Rolle eines
Filtermechanismus bei der „Auswahl” 3 dem kirchlichen Angebot. Zudem erklärt
25 Teil das Zustandekommen der partiellen dentifikation mit der Kirche.
Die teilweise Inkongruenz ZWw1  s  schen kirchlichem und gesellschaftlichem Wertsystem
(besonders ın den Bereichen der Autorität, der Freiheit, der Sexualität, der hedonischen
Werte) verursacht nicht die subjektive Erfahrung e1ner teilweisen Dysfunktionalität
(„Unbrauchbarkeit”) der Kirche, sondern cchafft auf Grund der gleichzeitigen Zuge-
hörigkeit der Betroffenen Z Kirche und Gesellschaft e1ıne affektiv-kognitive Unaus-
gewogenheit, die nach der Theorie der affektiv-kognitiven Balance von Rosenberg
besonders bei Personen, die unter kognitivem Gtreß (geistigem Druck) stehen
also Gebildeten, jungen Menschen, Personen, die mıit dem naturwissenschaftlichen
Weltbild konfrontiert sind, Menschen, die stark Kommunikationsprozeß teilnehmen
und hoch obhil sind), ZUuUr Ausgewogenheit tendiert: dies Aber wird zumeıst durch
Schwächung des kirchlichen Subsystems und der olge durch partielle Distanz

Kirche erreicht®®. D  heser rozels der teilweisen Entkirchlichung findet TOtz
erfahrener Inkongruenz zwischen kirchlichem und gesellschaftlichem Wertsystem NÜü]
dann icht sta  p wenn schützende, c+abilisierende Faktoren wirksam werden,
denen die Sozialisation der Herkunftsfamilie, die Bindung e1ne Gemeinde
SOWwIle das Vorhandensein primär-religiöser Mobivation („religiöse Überzeugung“ und
Problemoffenheit) zählen. In diesem wird das kirchliche Subsystem durch die
starke indung eıne religiöse ruppe subjektiv gleichsam ZUm Hauptsystem auf-
gewertet und gesellschaftlicher Entkirchlichungsdruck deaktualisiert, abgewertet? Das
hat aber insgesamt Folge, rchliche Religiosität lediglich ım Rahmen e1ner
religiösen Gruppe S{a ist, während auswahlchristliche Religiosität ständigem gesell-
schaftlichem Anpassungsdruck unterliegt und weitere Veränderungen Verhältnis
vVon Kirche, Gtfaat und Gesellschaft überaus ensibel ist. uswahlchristliche Religiosität
tragt damit die Tendenz 1t  er Entkirchlichung mıiıt S1  ch, sobald auch die
Gesellscha noch weiter entkirchlicht werden sollte. Diese Entkirchlichungsneigung

Zulehner, Säkularisierung, 185
Sozialisation ist soziologisch die Weitergabe VOonl Einstellungen und Verhaltensweisen.
Dementsprechend meint religiöse Sozialisation die Weitergabe von religiösen Einstellungen
und Verhaltensweisen. Formen religiöser GCozialisation 3 a Predigt, turgie, ate-
chese, Gespräch, Beispiel.

der Spitze stehen folgende Werte —+ der Friede rhalten bleibt (79 0/0), in geordneten
Verhältnissen leben (52 9/o), a1ch bei Schicksalsschlägen den M nicht sinken lassen, nich!  rn
verzweifeln (49 9/), ein guter Mensch sein 47 9/0), BeNug Gelbstvertrauen haben (45 0/0)
Zwischen Ir und Gesellschaft, Forschungsbericht über die Umfragen gemeinsamen

a., 56
Synode der Bistümer In der BRD, hg. V, chmidtchen, Freiburg 1972,

88—972.,

340

Viele Fakten tragen diese These: Findet sich doch (1.) auswahldtr.istliche Religiosität 
vor allem in jenen Schidtten der Bevölkerung, die besonders stark vop, der Industrie­
gesellsdtaft geprägt sind, also überwiegend bei den 20-S0jährigen berufstätigen 
Personen mit mittlerer Bildung (Haupt- und Berufssdtule), Mensdten in den Groß­
städten, Arbeitern, Unternehmern, freiberuflich Tätigen, Angehörigen der unteren 
Mittelschicht wie der Untersdiddtt, Personen, die zur SPÖ, FPÖ oder KPÖ engere 
Beziehungen unterhalten als zur ÖVP27• Zudem wird (2.) in den Familien mehrheitlich 
auswahkhristliche Religiosität sozialisiert28, während die zusätzlichen Bedingungen 
für eine vollkirchlidte Sozialisation, nämlich ·die Bindung an -eine religiöse Gruppe 
(oder christliche Gemeinde) kaum bei mehr als 20 0/o gegeben ist. Noch plausible1' 
wird (3.) <lie soziale Dominanz auswahldtristlicher Religiosität dadurdt, daß sie 
dem gesellschaftlichen Wertsystem weithin entspricht. So ist das Wertsystem der 
deutschen Katholiken - dem der österreichischen vermutlidt nicht unähnlich - vor 
allem durch das Ordobedürfnis (50,7 0/o) und das Verlangen nach Festigkeit durch den 
Glauben (34,6 0/o) beherrscht29• Dieses Wertsystem spielt fraglos die Rolle eines 
Filtermedtanismus bei der „Auswahl" aus dem kirchlichen Angebot. Zudem erklärt 
es zum Teil das Zustandekommen der partiellen Identifikation mit ,der Kirdte. 
Die teilweise Inkongruenz zwisdten kirchlidtem und gesellsdtaftlidtem Wertsystem 
(besonders in den Bereichen der Autorität, der Freiheit, ,der Sexualität, der hedonischen 
Werte) verursacht nicht nur die subjektive Erfahrung einer teilweisen Dysfunkhionalität 
(,,Unbrauchbarkeit") der Kirche, sondern schafft -auf Grund der gleichzeitigen Zuge­
hörigkeit der Betroffenen zu Kirche und Gesellsd1aft eine affektiv-kognitive Unaus­
gewogenheit, die nadt der Theorie der affektiv-kognitiven Balance von M. Rosenberg 
besonders bei Personen, die unter kognitivem Streß (geistigem Druck) stehen 
(also Gebildeten, jungen Menschen, Personen, die mit dem naturwissenschaftlichen 
Weltbild konfrontiert sind, Menschen, die stark am Kommunikationsprozeß teilnehmen 
und hoch mobil sind), zur Ausgewogenheit tendiert; dies aber wird zumeist durdt 
Schwächung des kirchlichen Subsystems und in der Folge durdt partielle Distanz 
zur Kirche erreicht30• Dieser Prozeß der teilweisen Entkirdtlidtung findet trotz 
erfahrener Inkongruenz zwischen kirchlidtem und gesellsdtaftlichem Wertsystem nur 
dann nicht statt, wenn sdtützende, stabilisierende Faktoren wirksam werden, zu 
denen die Sozialisation in der Herkunftsfamilie, die Bindung an eine Gemeinde 
sowie ,das Vorhandensein primär-religiöser Motivation (,,religiöse Oberzeugung" und 
Problemoffenheit) zählen. In diesem Fall wird das kirchliche Subsystem durdt die 
starke Bindung an eine religiöse Gruppe subjektiv gleidtsam zum Hauptsystem auf­
gewertet und gesellsdtaftlidter Entkirchlidtungsdruck deaktualisiert, abgewertet31• Das 
hat aber insgesamt zur Folge, daß kirchliche Religiosität lediglidt im Rahmen einer 
religiösen Gruppe stabil ist, während auswahlchristliche Religiosität ständigem gesell­
sdtaftlichem Anpassungsdruck unterliegt und für weitere Veränderungen im Verhältnis 
von Kirdte, Staat und Gesellsdtaft überaus sensibel ist. Auswahldtristliche Religiosität 
trägt damit die Tendenz zu weiterer Entkirchlidtung mit sidt, sobald audt die 
Gesellschaft nodt weiter entkirchlidtt werden sollte. Diese Entldrchlichungsneigung 

17 Zulehner, Säkularisierung, 185. 
28 Sozialisation ist soziologisch die Weitergabe von Einstellungen und Verhaltensweisen. 

Dementsprechend meint religiöse Sozialisation die Weitergabe von religiösen Einstellungen 
und Verhaltensweisen. Formen religiöser Sozialisation sind u. a. Predigt, Liturgie, Kate­
chese, Gespräch, Beispiel. 

211 An der Spitze stehen folgende Werte: Daß der Friede erhalten bleibt (79 °/o), in geordneten 
Verhältnissen leben (52 °/o), auch bei Schicksalsschlägen den Mut nicht sinken lassen, nicht 
verzweifeln (49 °/o), ein guter Mensch sein (470/o), genug Selbstvertrauen haben (45 °/o): 
Zwischen Kirche und Gesellschaft, Forschungsbericht über die Umfragen zur gemeinsamen 
Synode der Bistümer in der BRD, hg. v. G. Schmidtchen, Freiburg 1972, 40 ff. 

30 A. a. 0. 56 ff. 31 A. a. 0. 88-92. · 

340 



zeigt sich unverkennbar daran, sich die zunehmende Zahl - Kirchenaustritten
den soOzialen Rändern der Kirche ereignet*“, Daraus folgt chließlich als Prognose,

einerseits weiıteren Vertfall WIe andererseits ZU Kristallisation der
kirchlichen Religiosität® kommen kann, AJ einen Wandel der 2 2  rel  igiösen Institutionen

„kirchlichen” ZuUu eiıner „sektoiden“ Gestalt mit sich bringen könnte*.,

I] artielle Identifikation
1ese religionssoziologischen Analysen Ver'  zen die Lage, das Verhältnis
zwischen Religiosität und Kirchlichkeit äher fassen und daraus Konsequenzen
für die kirchliche Wirklichkeit und —A  hre Aktivität ZUu ziehen. Dazu bedarf aber
noch einiger theoretischer Vorbemerkungen.

Person und Institution
] gab bisher noch eine Gesellschaft und wird vermutlich auch ke  iıne geben, der
Person und Gesellschaft voll ZUXC Deckung gelangen. Gesellschaftliche Wirklichkeit
kann als umme VO menschlich konstruierten und ange eit religiös Jegitimierten
(gerechtfertigten) Verhaltensmustern, Rollen und Institutionen verstanden werden®.
Im Vorgang der Sozialisation, der übrigen eın lebenslanger Prozeß ist, werden
unterstützt durch Sozialdruck und Mechanismen der cozialen Kontrolle cl  1ese Ver-
haltensmuster und Rollenerwartungen auf den einzelnen übertragen, der UT
sozialen Person geformt Das Ergebnis dieses Sozialisationsvorganges ıst aber
stets mehr oder minder unvollkommen und Jäßt, je nach Gesellschaftstyp, einen mehr
oder weniger weıten Spielraum die Individualität Uun« Gruppenbezogenheit des
einzelnen Der einzelne Mensch ist daher mıe das perfekte Abbild dessen, a
gesellschaftlich sanktioniert ist Es eibt eben gesellschaftlich anerkannte Abweichungen
über den gesellschaftlichen „Durchschnitt“ hinaus (Eliten), aber auch (zum Teil gesell-
schaftlich verfolgte) Deviationen nach wobei die Toleranz der einzelnen esell-
schaften cehr verschieden sSein kann
Dasselbe 1Un für das Verhältnis der Person U den gesellschaftlichen Teil-
institutionen, also auch für das Verhältnis von Person religiöser Institution

Im Credo und den Katechismen besitzen die religiösen Institutionen eın
(im übrigen ‚edefinier- und wandelbares) „offizielles odell“‘, das als „interpretative
Matrix“”“ Welt-, Selbst-, Fremd-, Alltags- und Krisendeutung dient$®.
religiöse GSozialisation der Herkunftsfamilie, durch Katechese, Predigt, Liturgie,
Erwachsenenbildung eifc. versucht die Kirche, dieses „offizielle Oodeill“ vermitteln
und die „subjektive Matrix der Menschen In ihrem Sinn zZzu formen. Wenn INa  j
d:  1ese „subjektive Matrix““ (die persönlichen Relevanzstrukturen?3”) als Religiosität be-
schreibt, ist ©5 Absicht der kirchlichen Sozialisationsbemühungen, diese subjektive)
Religiosität kirchengemäß formen. Das Ergebnis ware institutionskonforme Reli-
giosität und diesem ınn Kirchlichkeit

} haben untier atho:  en, die jeden Sonntag, fact jeden Sonntag oder aAb und die Kirche
besuchen, 0/9 den etzten ahren (vor einmal ernsthaft daran gedacht, ob sie
15 der che austreten sollen, wäa  ‚w end unter den seltenen Kirchgängern 23 9/0 und unter
den ichtkirchgängern 0/9 WaTE

Luckmann, 1j1er protestantische Kirchengemeinden. Bericht über vergleichende
Untersuchung, in: Soziologie der Kirchengemeinde, Stuttgart 1960, 139

34 Wilson, Religion, 179,
Berger Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der irklichkeit. Eine Theorie

der Wissenssoziologie, Frankfurt 1969,
sa Luckmann, The Invisible Religion, New ork 1967:; ders., Belief, and Religion,

..  e The 'ulture of Unbelief, hg. Un Caporale und rumelli, Berkeley-Los Angeles-
London 1971,

ZDas Problem der elevanz, Frankfurt 19771.,.

2471

zeigt sich unverkennbar daran, daß sich die zunehmende Zahl von Kirchenaustritten 
an den sozialen Rändern der Kirche ereignet32• Daraus folgt schließlich als Prognose, 
daß es einerseits zum weiteren Verfall wie andererseits zu einer Kristallisation der 
kirchlichen Religiosität33 kommen kann, was einen Wandel der religiösen Institutionen 
von einer ,,kirchlichen" zu einer „sektoiden" Gestalt mit sich bringen könnte34• 

II. Partielle Identi&kation 

Diese religionssoziologischen Analysen versetzen uns in die Lage, das Verhältnis 
zwischen Religiosität und Kirchlichkeit näher zu fassen und daraus Konsequenzen 
für die kirchliche Wirklichkeit und ihre Aktivität zu ziehen. Dazu bedarf es aber 
noch einiger theoretischer Vorbemerkungen. 

1. Person und Institution 
Es gab bisher noch keine Gesellschaft und wird vermutlich auch keine geben, in der 
Person und Gesellschaft voll zur Deckung gelangen. Gesellschaftliche Wirklichkeit 
kann als Summe von menschlich konstruierten und lange Zeit religiös legitimierten 
(gerechtfertigten) Verhaltensmustern, Rollen und Insbitutionen verstanden werden35• 

Im Vorgang der Sozialisation, der im übrigen ein lebenslanger Proz·eß -ist, werden -
unterstützt durch Sozialdruck und Mechanismen der sozialen Kontrolle - diese Ver­
haltensmuster und Rollenerwartungen auf den einzelnen übertragen, der so zur 
sozialen Person geformt wird. Das Ergebnis dieses Sozialisationsvorganges ist aber 
stets mehr oder minder unvollkommen und läßt, je nach Gesellschaftstyp, einen mehr 
oder weniger weiten Spielraum für die Individualität und Gruppenbezogenheit des 
einzelnen zu. Der einzelne Mensch ist daher nie das perfekte Abbild dessen, was 
gesellschaftlich sanktioniert ist. Es gibt eben gesellschaftlich anerkannte Abweichungen 
über den gesellschaftlichen „Durchschnitt" hinaus (Eliten), aber auch (zum Teil gesell­
schaftlich verfolgte) Deviationen nach unten, wobei die Toleranz der einzelnen Gesell­
schaften sehr verschieden sein kann. 
Dasselbe gilt nun für das Verhältnis der Person zu den gesellschaftlichen Teil­
institutionen, also auch für das Verhältnis von Person und religiöser Institution 
(Kirche). Im Credo und in den Katechismen besitzen die religiösen Institutionen ein 
(im übrigen redefinier- und wandelbares) ,,offizielles Modell", das als „interpretative 
Matrix" zur Welt-, Selbst-, Fremd-, Alltags- und Krisendeutung dient36• Durch 
religiöse Sozialisation in der Herkunftsfamilie, durch Katechese, Predigt, Liturgie, 
Erwachsenenbildung etc. versucht die Kirche, dieses „offizielle Modell" zu vermitteln 
und so die „subjektive Matrix" der Menschen in -ihrem Sinn zu formen. Wenn man 
diese „subjektive Matrix" ( die persönlichen Relevanzstrukturen37) als Religiosität be­
schreibt, ist es Absicht der kirchlichen Sozialisationsbemühungen, diese (subjektive) 
Religiosität kirchengemäß zu formen. Das Ergebnis wäre insbitutionskonforme Reli­
giosität und in diesem Sinn Kirchlichkeit. 

31 Es haben unter Katholiken, die jeden Sonntag, fast jeden Sonntag oder ab und zu die Kirche 
besuchen, 1-6 °/o in den letzten Jahren (vor 1970) einmal ernsthaft daran gedacht, ob sie 
aus der Kirche austreten sollen, während unter den seltenen Kirchgängern 23 °to und unter 
den Nichtkirchgängern 510/o waren: A. a.O.124. 

33 T. Luckmann, Vier protestantische Kirchengemeinden. Bericht über eine vergleichende 
Untersuchung, in: Soziologie der Kirchengemeinde, Stuttgart 1960, 139. 

u Wilson, Religion, 179. 
u P. L. Berger IT. Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine Theorie 

der Wissenssoziologie, Frankfurt 1969. 
38 T. Luckmann, The Invisible Religion, New York 1967; ders., Belief, Unbelief and Religion, 

in: The Culture of Unbelief, hg. von R. Caporale und A. Grumelli, Berkeley-Los Angeles­
London 1971, 28 ff. 

37 Vgl. A. Schütz., Das Problem der Relevanz, Frankfurt 1971. 

341 



In stentümlichen Zeiten sind diese Bemühungen der „Verkirchlichung“ der Religion,
wenigstens äußerlich, auf Grund des Einsatzes nahezu aller gesellschaftlichen Goziali-
satiıonsträger Sinn der Kirche auch weithin erfolgreich BeWESECN. Religiosität und
Kirchlichkeit fielen, SOZ]: geschützt, weithin AI Inzwischen ist eiıner
weitgehenden „Entkirchlichung“ vieler gesellschaftlicher Sozialisationsträger gekom-
men die irche wurde ihren strengungen auf ihre eigenen Sozialisationsmög-
lichkeiten zurückverwiesen, Wad5 Ten Sozialisationserfolg augenscheinlich reduziert
hat. en dem Verlust V( Erziehungsinstanzen ist hier neuerlich die Zunahme
sozialer religiöser Freiheiten erwähnen. Das hat m} ZUF. Folge, die (subjektive)
Religiosität nicht mehr csozial geschützt „kirchlich“ ist, Religiosität Un Kirchlichkeit
daher auf Grund des veränderten Gtandorts der Kirche der Gesellschaft icht mehr
zusammenfFallen.

Auswahlchristliche Religiosität
Wenden WITr d;  1ese Terminologie auf die Ergebnisse der religionssoziologischen
Forschung an, dann bedeutet dies, die „subjektive Matrix (Religiosität) sehr
vieler Menschen heute MNUur ZUD Teil kirchlichen Ursprungs ıst. Andere Teile sind
durch andere z  s  se  religi und nichtreligiöse Sinnsysteme beeinflußt Das einem
unsystematischen Synkretismus, der zusätzlich Unsicherheit, Veränderbarkeit,
Labilität dieser individuellen Sinnsysteme beiträgt. Diskutiert diesen T atbestand
mıit ilfe theologischer Kriterien, bedeutet as  «
a) Bemessen anl traditionellen ‚offiziellen Modell“ der Kirche ıst auswahlchristliche
Religiosität Teil unkirchlich. Wichtige Elemente des qOQhristlichen KOosmos (Welt-
bild, Weltdeutung) und istlicher Lebensführung (wie Clie Anerkennung der Person
und Heilsbedeutung Jesu, die Lehre VOo der Auferstehung, sittliche Normen, die
Autorität der biblischen Offenbarung etc.)} werden icht bejaht, wWwI1ie vVIeE.  le Unter-
suchungen zeigen. Natürlich haben die Ergebnisse vVon einung  gen nicht
den Charakter persönlich gedeckter Glaubensbekenntnisse. Das ändert aber nichts
daran, theologisch von eiıner „geheimen materiellen Häresie“ und „latentem
materiellen Schisma“” oder zumindest VO  In einem „Nichtglauben“ ZU reden 1St, wobei
dieser Nichtglaube innerhalb der Kirche ctattfindet und sich cher Sozialkontrolle
entzieht. Das wiederum hat ZUT olge, sich die Glaubensgrenzen mit den sozialen
Grenzen der kirchlichen Institution icht mehr decken So entsteht das pastoral und
theologisch aun noch bewältigte Phänomen der „Kirche der offenen Grenzen“”.,
Der Prozefß der „Entkirchlichung der Religiosität” erweist sich () besehen als Trend

„Entchristlichung“ und „Repaganisierun:  ‚I4 (Rückfall eidentum des Kirchen-
volks.

Doch gilt e5 bei dieser theologischen Qualifikation der „partiellen Identifikation“”
weiter berücksichtigen, das ‚offizielle odell” der Kirche wandelbar ıst,
dieser Wandel aber vielfach S unt cQharismatischem Widerspruch und legitimem
Dissens zustande kommti®. Auch auf 1ese We  156e Zu einer „partiellen
Identifikation mıiıt der Kirche kommen, die qualitativ gänzlich anderer Natur ist und
SOBaT Bedingung der Möglichkeit FÜr die ‚„wahre” Identifikation seın kann“i!. Die z

Rahner, Strukturwandel der Kirche als Chance und Aufgabe, Freiburg 1972
Der vVon ıner  W alternativen Glied oder „eXtra Ecclesiam“‘‘) A einer
gestuften auf dem IT Vatikanum (Lumen gentium, Nr. ist Reflex der ctatt-
gefundenen religionssoziologischen Entwicklung, Vgl auch Rahner, Die Gliedschaft der
Kir nach der Lehre der Enzyklika us XI „Mystici Orporis Christi”, Schriften
Zur Theologie, 1L, Einsiedeln 1955, 7

Rahner, Schisma der katholischen Kirche, in Schriften ZUT Theologie, IX, Einsiedeln
1970, 52  f Vgl iZU auch Kir Lehre Skepsis der Gläubigen, Analyse

Haarsma, tellungnahmen Kasper, | Kaufmann, Freiburg 1970.
41 Schlette, Die sogenannte „partielle Identifikation” mit der Kirche, Concilium (1971},

309.—406.

In christentümlichen Zeiten sind diese Bemühungen der „Verkuchlidtung" der Religion, 
wenigstens äußerlich, auf Grund des Einsatzes nahezu aller gesellschaftlichen Soziali­
sationsträger im Sinn der Kirche auch weithin erfolgreich .gewesen. Religiosität und 
Kirchlichkeit fielen, sozial geschützt, weithin zusammen. Inzwischen ist es zu einer 
weitgehenden „Entkirchlichung" vieler gesellschaftlicher Sozialisationsträger gekom­
men; die Kirche wurde in ihren Anstrengungen auf ihre eigenen Sozialisationsmög­
lichkeiten zurüdcverwiesen, was ihren Sozialisationserfolg augenscheinlich reduziert 
hat. Neben dem Verlust von Erziehungsinstanzen ist hier neuerlich -die Zunahme 
sozialer religiöser Freiheiten zu erwähnen. Das hat n1;1n zur Folge, daß die (subjektive) 
Religiosität nicht mehr sozial geschützt „kirchlich" ist, Religiosität und Kirchlichkeit 
daher auf Grund des veränderten Standorts der I<:irche in der Gesellschaft nicht mehr 
zusammenfallen. 

2. Auswahlchristliche Religiosität 

Wenden wir diese Terminologie auf die Ergebnisse der religionssoziologischen 
Forschung an, dann bedeutet dies, daß die „subjektive Matrix11 (Religiosität) sehr 
vieler Menschen heute nur zum Teil kirchlichen Ursprungs ist. Andere Teile sind 
durch andere religiöse und nichtreligiöse Sinnsy-steme beeinflußt. Das führt zu einem 
unsystematischen Synkretismus, der zusätzlich zur Unsicherheit, Veränderbarkeit, 
Labilität dieser individuellen Sinnsysteme beiträgt. Diskutiert man diesen Tatbestand 
mit Hilfe theologischer Kriterien, dann bedeutet das: 
a) Bemessen am traditionellen „offiziellen Modell" der Kirche ist auswahlchristliche 
Religiosität zum Teil unkirchlich. Wichtige Elemente des christlichen Kosmos (Welt­
bild, Weltdeutung) und christlicher Lebensführung (wie die Anerkennung der Person 
und Heilsbedeutung Jesu, die Lehre von der Auferstehung, sittliche Normen, die 
Autorität der biblischen Offenbarung etc.) werden nicht bejaht, wie viele Unter­
suchungen zeigen. Natürlich haben die Ergebnisse von Meinungsumfragen nicht 
den Charakter persönlich gededcter Glaubensbekenntnisse. Das ändert aber nichts 
daran, daß theologisch von einer „geheimen materiellen Häresie" und „latentem 
materiellen Schisma" oder zumindest von einem „Nichtglauben" zu reden ist, wobei 
dieser Nichtglaube innerhalb der Kirche stattfindet und sich kirchlicher Sozialkontrolle 
entzieht. Das wiederum hat zur Folge, daß sich die Glaubensgrenzen mit den sozialen 
Grenzen der kirchlichen Institution nicht mehr dedcen. So entsteht das pastoral und 
theologisch38 kaum noch bewältigte Phänomen der „Kirche der offenen Grenzen"39• 

Der Prozeß der „Entkirchlichung der Religiosität11 erweist sich so besehen als Trend 
zur „Entchristlichung11 und „Repaganisierung11 (Rüdcfall ins Heidentum) des Kirchen­
volks. 
b) Doch gilt es bei dieser theologischen Qualifikation der „partiellen Identifikation" 
weiter zu berüdcsichtigen, daß das „offizielle Modell11 der Kirche selbst wandelbar ist, 
dieser Wandel aber vielfach nur unter charismatischem Widerspruch und legitimem 
Dissens zustande kommt40• Auch auf diese Weise kann es zu einer „partiellen 
Identifikation" mit der Kirche kommen, die qualitativ gänzlich anderer Natur ist und 
sogar Bedingung der Möglichkeit für die „wahre" Identifikabion sein kannci. Die an 

38 K. Rahner, Strukturwandel der Kirche als Chance und Aufgabe, Freiburg 1972. 
u Der Wandel von einer alternativen Mitgliedschaft (Glied oder ,,extra Ecclesiam") zu einer 

gestuften auf dem II. Vatikanum (Lumen gentium, Nr. 14-16) ist ein Reflex der statt­
gefundenen religionssoziologischen Entwid<lung. Vgl. auch K. Rahner, Die Gliedschaft der 
Kirche nach der Lehre der Enzyklika Pius' XII. ,,Mysticl Corporis Christi", in: Schriften 
zur Theologie, II, Einsiedeln 1955, 79 ff. 

4° K. Rahner, Schisma in der katholischen Kirche, in: Schriften zur Theologie, IX, Einsiedeln 
1970, 432-452; vgl. dazu auch Kirchliche Lehre - Skepsis der Gläubigen, Analyse: 
F. Haarsma, Stellungnahmen: W. Kasper, F. X. Kaufmann, Freiburg 1970. 

u H. Sehlette, Die sogenannte „partielle Identifikation" mit der Kirche, in: Concilium 7 (1971), 
399-406. 

342 



ınem bestimmten traditionellen Modell der Kirche bemessene „Unkirchlichkeit“
subjektiven Religiosität könnte sich als egitimer Protest gegenüber einer „depra-
vıerten Kirchlichkeit“ erweisen, odurch diese Unkirchlichkeit S Ausdruck PT1-

‚„‚wahrer“” Kirchlichkeit werden kann Ein derartiger Wandel offiziellen
Modell ist der gegenwärtigen Kirche voll Gange und erstreckt sich au ahezu
alle Bereiche der ıx  reli  giösen Institution (Lehre, sittliche Normen, Gebote der religiösen
Praxis, Strukturformen). Doch muß vermerkt werden, sich diese (legitime) Form
der „partiellen Identifikation” von jener der Auswahlchristen wesentlich dadurch unter-
scheidet, 612e ihrer Grundtendenz nach nicht zentrifugal, also S der Kirche
wegführend, sondern entripetal ıst Deshalb sollte 111a diese zweite Form der
„partiellen Identfikation besser „kritische Identifikation“ znen

C) Der „partiellen Identifikation“” der Auswahlchristen wird 1A4n aber mıit eiıner bloß
negativen theologischen Qu  on als „geheime Häresie““ und „partielle Unkirch-
Lichkeit““ icht voll gerecht Es mu ( darüber hinaus Ja bedacht werden, we
Gtellenwert die ‚„‚nicht- oder außerkirchlichen“ Bereiche dieser subjektiven Religiosität
haben, die nicht vV«d(q der kirchlichen Institution wegen deren subjektiv erfahrenen
Dysfunktionalität!?) gestaltet werden. Die Kategorien des „Glaubensabfalls” und
des „Unglaubens” reichen dazı icht aQus, weil damit noch B-  er gesagt ist, WOTrn
näherhin die Kultur dieses „Unglaubens” besteht42 Tatsache ist, 111a ber
diese positiven Aspekte außerkirchlicher Religiosität NUur W empirische Anhalts-
punkte besitzt und deshalb bloß Vermutungen anstellen kann S0 meın

Luckmann, welcher der empirischen Erforschung dieser subjektiven Relevanz-
strukturen 1e Aufmerksamkeit widmet, 5 sich allgemein „transzendenz-
arme  d Sinngebungssysteme handelt, wıe etiw: Zen, LSD-Kulturen, politische und
quasipolitische Ideologien mit religiöser Funktion, agungs- und Kulturmarxismus,
noch transzendenzärmere subjektivistische Philosophien oder psychoanalytische Lebens-
weisheiten43. Berger in diesen Segmenten ‚nichtkirchlicher“ Religiosität
gleichfalls ‚„Spuren der Engel“  E  / wobei d:  12e5€e Engel Transzendenz stehen44. In
jeselbe Richtung gehen theologische Spekulationen vVon Rahner Wer den allge-
meınen Heilswillen Gottes ernst nehme, MUSSEe  b celbst bei Menschen außerhalb der
17 eine der Verkündigung Wort schon vorausgehende Gottesbegegnung anneh-
MmMenNn, die als transzendentale (unthematische) Erfahrung immer  e schon dort gegeben
sel, die Transzendenzbewegung die Endlichkeit des kategorialen Gegenstandes
als solche erfahren läßt, wıe etwa in der alles bedrohenden ÄAngst, in aufsteigender
Freude, der Erfahrung einer absoluten Verantwortung, Treue, Liebe, cdie kategorial
icht mehr adäquat gerechtfertigt werden kann, oder auch der Erfahrung absoluter
Logik, Ja diffuser celbst in jedem beliebigen Vorgang der menschlichen Erkenntnis
und Freiheit, die den Menschen VOTI die Frage stelle, ob die Notwendigkeit und
Unausweichlichkeit dieser transzendentalen Gotteserfahrung freiem Urvertrauen
ZUT Mitte sSseiner Fxistenz machen will oder S1e verdrängen wil! einer ucht
den übersichtlichen und manipulierbaren Einzelwirklichkeiten in seinem Leben‘s

Verkündigende Kirche der „offenen Grenzen‘'  4S
Aus dieser theologischen Diskussion der „partiellen Identifikation“ vieler rchen-
mitglieder mıiıt ihrer Kirche, damit verbreiteter „außerkirchlicher““ Religiosität, lassen
sich ein markante Schlußfolgerungen ziehen.

The Culture of nDdelief, hg. V, Caporale rumelli, Berkeley Los Angeles London
43 1971.  Lucdemann, Religion,

44  44 Berger, den Spuren der Engel. Die moderne Gesellschaft und die Wieder-
entdeckung der Transzendenz, Freiburg 1970.

Rahner, und außerkirchliche Religiosität, StdZ (1971), 3—13

einem bestimmten traditionellen Modell der Kirche bemessene „Unkirchlichkeit" einer 
subjektiven Religiosität könnte sich so als legitimer Protest gegenüber einer „depra­
vierten Kirchlichkeit" erweisen, wodurch diese Unkirchlichkeit zum Ausdruc:k er­
neuerter „wahrer" Kirchlichkeit werden kann. Ein derartiger Wandel .im offiziellen 
Modell ist in der gegenwärtigen Kirche voll im Gange und erstrec:kt sich auf nahezu 
alle Bereiche der religiösen Institution (Lehre, sittliche Normen, Gebote der religiösen 
Praxis, Strukturformen). Doch muß vermerkt werden, daß sich diese (legitime) Form 
der „partiellen Identifikation" von jener der Auswahlchristen wesentlich dadurch unter­
scheidet, daß sie ihrer Grundtendenz nach nicht zentrifugal, also von der Kirche 
wegführend, sondern zentripetal ist. Deshalb sollte man diese zweite Form der 
,,partiellen Identfikation" besser „kritische Identifikation" nennen. 

c) Der „partiellen Identifikation" der Auswahlchristen wird man aber mit einer bloß 
negativen theologischen Qualifikation als „geheime Häresie" und „partielle Unkirch­
lichkeit" nicht voll gerecht. Es muß darüber hinaus ja bedacht w~rden, welchen 
Stellenwert die „nicht- oder außerkirchlichen" Bereiche dieser subjektiven Religiosität 
haben, die nicht von der kirchlichen Institution (wegen deren subjektiv erfahrenen 
Dysfunktionalität [7) gestaltet werden. Die Kategorien des „Glaubensabfalls" und 
des „Unglaubens" reichen dazu nicht aus, weil damit noch nicht gesagt ist, worin 
näherhin die Kultur dieses „Unglaubens" besteht42• Tatsache ist, daß man über 
diese positiven Aspekte außerkirchlicher Religiosität nur wenige empirische Anhalts­
punkte besitzt und deshalb bloß vage Vermutungen anstellen kann. So meint 
T. Luc:kmann, welcher der empirischen Erforschung dieser subjektiven Relevanz­
strukturen viel Aufmerksamkeit widmet, daß es sich allgemein um „transzendenz­
arme" Sinngebungssysteme handelt, wie etwa Zen, LSD-Kulturen, politische und 
quasipolitische Ideologien mit religiöser Funktion, Tagungs- und Kulturmarxismus, 
noch transzendenzärmere subjektivistische Philosophien oder psychoanalytische Lebens­
weisheiten43. P. L. Berger findet in diesen Segmenten „nichtkirchlicher" Religiosität 
gleichfalls „Spuren der Engel", wobei diese Engel für Transzendenz stehen". In 
dieselbe Richtung gehen theologische Spekulationen von K. Rahner: Wer den allge­
meinen Heilswillen Gottes ernst nehme, müsse selbst bei Menschen außerhalb der 
Kirche eine der Verkündigung im Wort sc:hon vorausgehende Gottesbegegnung anneh­
men, die als transzendentale (unthematische) Erfahrung immer schon dort gegeben 
sei, wo die Transzendenzbewegung die Endlichkeit des kategorialen Gegenstandes 
als solc:he erfahren läßt, wie etwa in der alles bedrohenden Angst, in aufsteigender 
Freude, in der Erfahrung einer absoluten Verantwortung, Treue, Liebe, die kategorial 
nicht mehr adäquat gerec:htfertigt werden kann, oder auc:h in der Erfahrung absoluter 
Logik, ja diffuser selbst in jedem beliebigen Vorgang der menschlic:hen Erkenntnis 
und Freiheit, die den Menschen vor die Frage stelle, ob er die Notwendigkeit und 
Unausweichlichkeit dieser transzendentalen Gotteserfahrung in freiem Urvertrauen 
zur Mitte seiner Existenz machen will oder sie verdrängen will in einer Flucht zu 
den übersichtlichen und manipulierbaren Einzelwirklichkeiten in seinem Leben45. 

m. Verkündigende Kirche der „offenen Grenzen" 
Aus dieser theologischen Diskussion der „partiellen Identifikation" vieler Kirchen­
mitglieder mit ihrer Kirche, damit verbreiteter „außerkirchlicher" Religiosität, lassen 
sich einige markante Schlußfolgerungen ziehen. 

42 The Culture of Unbelief, hg. v. R. Caporale / A. Grumelli, Berkeley- Los Angeles - London 
1971. 

43 Luc:kmann, Religion, a. a. 0. 
"P. L. Berger, Auf den Spuren der Engel. Die moderne Gesellschaft und die Wieder­

entdeckung der Transzendenz, Freiburg 1970. 
' 5 K. Rahner, Kirchliche und außerkirchliche Religiosität, in: StdZ 98 (1971), 3-13. 

343 



Primat der Religiosität
Zunächst muß als Sinn und Ziel der religiösen Institution die subjektive Religiosität
der Menschen und icht primar deren Kirchlichkeit werden. Die religiöse
Institution erweiıst sich als ebenso subsidiär, wıe dies Von der kirchlichen
Soziallehre immer schon die nichtreligiösen Institutionen der Gesellschaft verlangt
wurde 6ie stehen allesamt 1 Dienst Menschen Für die religiöse stitution ist
dies konkret der Dienst Glaubensgehorsam der Menschen, icht soösehr ihre
chlichkeit, deren Gestalt auf rund cOzialer Faktoren geschichtlich WIe biographisch
überaus variabel ist und einer theologischen Neubesinnung bedarfi®. Dieser heils-
notwendige Glaube (und 17 esem Sinne d:  125e Religiosität) kann faktisch auch
völliger oder partieller Distanz ZUT Kirche bestehen Dabei ist weder behauptet,
die partielle dentifikation vieler Auswahlchristen noch die nahezu vollkirchliche
Religiosität vieler Christen aus dem kirchlichen Intensivsegment esem anzustreben-
den Glaubensgehorsam entspricht.

Kirchlichkeit
Der einmal ANSHENOMMENE (von Gottes zuvorkommender Gnade gewirkte) Glaube
tendiert innerer Dynamik kirchlicher Gestalt. aher ist „Kirchlichkeit nicht
der Anfang, sondern das Ende der Gnade*“47, aber dieser „Verkirchlichung
der Religiosität kommt, hängt VO] individuellen und sozialen Voraussetzungen aAb
(Erziehung der Herkunftsfamilie, Bindung AIl die Gemeinde, religiöse Gensibilität
etc.) und ist demnach für die Mehrzahl der Mitglieder der modernen Gesellschaft
unwahrscheinlich, zumal „volle Kirchlichkeit“” unter negativem sozialen Konformitäts-
druck csteht48 In diesem Sinn WT 1 heute mehr denn Je die (volle) Kirchlichkeit
des Glaubens als zusätzliche na: und noch mehr als Berufung und Aulftrag VeTI-
stehen dürtfen. Die kirchlich-religiösen enschen waren (nach Rahner) jene, ür die

das produktive Vorbild schlechthin für eın Sicheinlassen auf das Geheimnis
Daseins ist, das WIT Gott nennen“. Es sind Menschen, die aus dem Geist

Christi leben, den die Gläubigen die absolute Radikalisierung transzendenten
Bezogenheit auf Gott nennen. Die Kirche ware dann der Ort, dem die transzen-
dentale Gotteserfahrung der Menschen reflex da ist  > und durch deren Mitglieder
der Dienst der Entfaltung des Glaubensgehorsams (auch z kirchlichen
Gestalt) wahrgenommen wird4®,

Verkündigung, nicht Versorgung
Kirchliche Aktivität kann daher weder bequeme Versorgungs-, noch weniger rigid
sterile Verweigerungspastoral Sein: s1e IUT als Verkündigung legitimiert werden.
Ihr Grundanliegen muß die „Mystagogie”, die Reflexion auf vorhandene Transzen-

Gotteserfahrung Se1in. Eine solche Verkündigungspastoral bedarf einer Neu-
besinnung auf die Inhalte der Verkündigung und ihre Methodik
a) Der Inhalt der Verkündigung muß e1ne anthropologische Dimension haben, schon
deshalb, weil nach einer Verkündigung, die nicht „Lebensnot“-wendig ıst, erfahrungs-
gemäß keine Nachfrage besteht, und Recht nicht, da doch cdas „PTropter
1105 homines et propter nostram salutem“ ZU den zentralen Aussagen des Credo
gehört. Diese Bezogenheit auf den Lebensvollzug des Menschen und 1€e Sinngebung
se1nes Daseins, diesem S5inn diese „Funktionalität” der Verkündigungsinhalte, wird
weitfach sSeiın mUussen: S1Ie wird ebenso G+abilität wIie Herausforderung anzielen,
weil das „Christliche” sowohl das Humanum bestätigt wıe das Inhumane Leben

Rendtorff, Christentum ohne Kirche, 406
i Rahner, Kirchliche und außerkirchliche Religiosität, a. 6,

Boos-Nünning, Dimensionen, 143.,
44 Rahner, Religiosität, — a.'QO

344

1. Primat der Religiosität 

Zunächst muß als Sinn und Ziel der religiösen Institution die subjektive Religiosität 
der Menschen und nicht primär deren Kirchlichkeit genannt werden. Die religiöse 
Institution erweist sich damit als ebenso subsidiär, wie dies von der kirchlichen 
Soziallehre immer -schon für die nichtreligiösen Institutionen der Gesellschaft verlangt 
wurde: sie stehen allesamt im Dienst am Menschen. Für die religiöse Institution ist 
dies konkret der Dienst am Glaubensgehorsam der Menschen, nicht sosehr ihre 
Kirchlichkeit, deren Gestalt auf Grund sozialer Faktoren geschichtlich wie biographisch 
überaus variabel ist und einer theologischen Neubesinnung bedarf46• Dieser heils­
notwendige Glaube (und in diesem Sinne diese Religiosität) kann faktisch auch in 
völliger oder partieller Distanz zur Kirche bestehen. Dabei ist weder behauptet, daß 
die partielle Identifikation vieler Auswahlchristen noch die nahezu vollkirchliche 
Religiosität vieler Christen aus dem kirchlichen Intensivsegment diesem anzustreben­
den Glaubensgehorsam entspricht. 

2. Kirchlichkeit 
Der einmal angenommene (von Gottes zuvorkommender Gnade gewirkte) Glaube 
tendiert aus innerer Dynamik zu kirchlicher Gestalt. Daher ist „Kirchlichkeit nicht 
der Anfang, sondern das Ende der Gnade"47• Ob es aber zu dieser „Verkirchlichung" 
der Religiosität kommt, hängt von individuellen und sozialen Voraussetzungen ab 
(Erziehung in der Herkunftsfamilie, Bindung an die Gemeinde, religiöse Sensibilität 
etc.) und ist demnach für die Mehrzahl der Mitglieder der modernen Gesellschaft 
unwahrscheinlich, zumal „volle Kirchlichkeit" unter negativem sozialen Konformitäts­
druck steht48• In diesem Sinn wird man heute mehr denn je die (volle) Kirchlichkeit 
des Glaubens als zusätzliche Gnade und noch mehr als Berufung und Auftrag ver­
stehen dürfen. Die kirchlich-religiösen Menschen wären (nach Rahner) jene, für die 
„Christus das produktive Vorbild schlechthin für ein Sicheinlassen auf das Geheimnis 
unseres Daseins ist, das wir Gott nennen". E-s sind Menschen, die aus dem Geist 
Christi leben, den die Gläubigen die absolute Radikalisierung unserer transzendenten 
Bezogenheit auf Gott nennen. Die Kirche wäre dann der Ort, an dem die transzen­
dentale Gotteserfahrung der Menschen reflex da ist und durch deren Mitglieder 
der Dienst an der Entfaltung des Glaubensgehorsams (auch zu seiner kirchlichen 
Gestalt) wahrgenommen wird49• 

3. Verkündigung, nicht Versorgung 

Kirchliche Aktivität kann daher weder bequeme Versorgungs-, noch weniger rigid 
sterile Verweigerungspastoral sein: sie kann nur als Verkündigung legitimiert werden. 
Ihr Grundanliegen muß die „Mystagogie", die Reflexion auf vorhandene transzen­
dentale Gotteserfahrung sein. Eine solche Verkündigungspastoral bedarf einer Neu­
besinnung auf die Inhalte der Verkündigung und ihre Methodik. 
a) Der Inhalt der Verkündigung muß eine anthropologische Dimension haben, schon 
deshalb, weil nach einer Verkündigung, die nicht „Lebensnot"-wendig ist, erfahrungs­
gemäß keine Nachfrage besteht, und zwar zu Recht nicht, da doch das „propter 
nos homines et propter nostram salutem" zu den zentralen Aussagen des Credo 
gehört. Diese Bezogenheit auf den Lebensvollzug des Menschen und die Sinngebung 
seines Daseins, in diesem Sinn diese „Funktionalität" der Verkündigungsinhalte, wird 
zweifach sein müssen: sie wird ebenso Stabilität wie Herausforderung anzielen, 
weil das „Christliche" sowohl das Humanum bestätigt wie das Inhumane im Leben 

46 Rendtorff, Christentum ohne Kirche, a. a. 0. 406 ff. 
47 Rahner, Kirchliche und außerkirchliche Religiosität, a. a. 0. 6. 
48 Boos-Nünning, Dimensionen, 143. 
411 Rahner, Religiosität, a. a.-0. 12. 

344 



des einzelnen und der Gesellschaft prophetisch kritisiert. Dabei gilt das
„spezifisch Christliche” herauszukehren, insbesondere > Forderungen erhoben WT -

den, die den oft vernachlässigten Widerspruchscharakter des Christlichen (gegen das
Inhumane) sich tragen; andernfalls könnte nämlich die „kirchliche Ware anderswo
billiger und ohne die persönlichen Unkosten einer kirchlichen Bindung eingekauft
werden. Ein „‚immanenter Humanismus” und 1in esem Sinn eın „säkularisiertes
Christentum müßten deshalb eınes „transzendenzreichen Humanismus“”“
und diesem Sinn eiıner theologischen Anthropologie bgelehnt werden. Die Ver-
kündigungsinhalte sind zudem auf soziale Stützsysteme („Plausibilitätsstrukturen”
nach Berger-Luckmann) angewiesen; als solche Garanten äußerer Glaubwürdigkeit
Thalten Gemeinden und Christen eıIne wichtige nktion 1M Rahmen einer Verkündi-
gungspastoral. muß dieser Verkündigungsinhalt 1 Sinn von UrzIorme.
und unter Beachtung der Hierarchie der Wahrheiten einfaı und ohne konfessionellen
Ballast Se1N, weil der Pluralismus ıunter den christlichen Kirchen erwiesenermaßen
als solcher die Glaubwürdigkeit der Verkündigung mindert und amliıt die Kirchen
selbst icht unbedeutenden Beitrag Entkirchlichung jener Menschen leisten,
die 561e Kirchlichkeit einladen.

Methodisch mufß eine solche Pastoral die Gesetze einer Erwachsenenverkündigung
beachten 1@e wird, bereit ZU Gespräch, dort setzen, e  () die Menschen auch der
modernen Gesellschaft auf die „Spuren der Engel” stoßen. Die vorhandene Nachfrage
rund die Lebenswendepunkte sollte bei aller Dunkelheit der sS1e auslösenden
otive) daher weniger diskriminiert werden, sondern als Ansatz die Verkündigung
reichlicher als bisher verwendet werden. Dabei bleibt eine schwierige Frage, welche
unktion religiösen („ruppen bei dieser missionarischen Aktivität zukommt. iner-
SECeITS haben S1e erwiesenermaßen e1ne starke Neigung zu sozioreligiöser Homogenität,
rekrutieren sich doch ihre Mitglieder auSs denselben altersmäßigen und sozialen
Kategorien und zudem aus dem kirchlichen Intensivsegment, tendieren damit einem
spezifischen Wertklima, Was wiederum Filtermechanismen gegenüber andersgearteten
(etwa eben Auswahlchristen und Nichtchristen) verursacht. Andererseits sind für eiıne
effektive und nachhaltige Veränderung der persönlichen Relevanzstrukturen gruppenNn-
dynamische Prozesse der einbahnigen und anoONnNymen „Kommunikation“” vorzuziehen.
Die Veränderung der subjektiven elevanzstrukturen (Religiosität) Richtung auf
den ‚NEUEN Menschen”, für den Christus „Maß“”-geblich ist, ist aber erklärtes Ziel
kirchlicher Aktivität. 50 besteht eın methodisches Dilemma dar:  ın, Gruppen-
PTrOZEeSSEe pastoral anzustreben wären, cie vorhandenen kirchlichen Gruppen aber
Auswahl- Uun: Nichtchristen ]  z schwer zugänglich sind. Damit wird aber die aus-
wahlchristliche Tendenz ZUu bloß religiöser Versorgung ohne die Unkosten ei1ner
sozialen Integration 1n 2 2  rel  igiöse Gruppen bestärkt.

Kirche der „offenen Grenzen“
Unsere Überlegungen erlauben schließlich Folgerungen die Organisationsstruktur
der Kirche Die partielle Identifikation vieler Kirchenglieder mıit ihrer Kirche erweıst
sich nicht MNUu)l als gesellschaftliches Phänomen, sondern entzieht sich auch, wıe schon
gesagtT, weithin der kirchlichen Kontrolle. Die „Freiheit“” 1n religiösen Belangen erweist
sich damit nich  er S als Recht ın der gesellschaftlichen Offentlichkeit, sondern auch
innerhalb der Kirche, und traägt damit die unumgängliche Möglichkeit csowohl voller,
aber eben auch partieller Identifikation sich. Programm der „Reinigun  Ad der
Kirche 1LUFr partiell sich identifizierenden „Randsiedlern“ IAg ZWAar viele
theologische TUN! für sich haben, ist aber de facto icht realisierbar. Die
gestufte Kirchlichkeit gehört 1T Gestalt der Kirche der modernen Gesellschaft. Das
zieht nicht die Notwendigkeit nach sich, die Kriterien der Kirchenzugehörigkeit
Neu Zu bedenken; das Model? der Totalidentifikation oder als einzige Alternative

345

des einzelnen und in der Gesellschaft prophetisch kritisiert. Dabei gilt es das 
,,spezifisch Christliche" herauszukehren, insbesondere wo Forderungen erhoben wer­
den, die den oft vernachlässigten Widerspruchscharakter des Christlichen (gegen das 
Inhumane) an sich tragen; andernfalls könnte nämlich die „kirchliche Ware" anderswo 
billiger und ohne die persönlichen Unkosten einer kirchlichen Bindung eingekauft 
werden. Ein „immanenter Humanismus" und in diesem Sinn ein „säkularisiertes 
Christentum" müßten deshalb zugunsten eines „transzendenzreichen Humanismus" 
und in diesem Sinn einer theologischen Anthropologie abgelehnt werden. Die Ver­
kündigungsinhalte sind zudem auf soziale Stützsysteme (,,Plausibilitätsstrukturen" 
nach Berger-Luckmann) angewiesen; als solche Garanten äußerer Glaubwürdigkeit 
erhalten Gemeinden und Christen eine wichtige Funktion im Rahmen einer Verkündi­
gungspastoral. Schließlich muß dieser Verkündigungsinhalt im Sinn von Kurzformeln 
und unter Beachtung der Hierarchie der Wahrheiten einfach und ohne konfessionellen 
Ballast sein, weil der Pluralismus unter den christlichen Kirchen erwiesenermaßen 
als solcher die Glaubwürdigkeit der Verkündigung mindert und damit die Kirchen 
selbst einen nicht unbedeutenden Beitrag zur Entkirchlichung jener Menschen leisten, 
die sie zur Kirchlichkeit einladen. 

b) Methodisch muß eine solche Pastoral die Gesetze einer Erwachsenenverkündigung 
beachten. Sie wird, bereit zum Gespräch, dort ansetzen, wo die Menschen auch der 
modernen Gesellschaft auf die „Spuren der Engel" stoßen. Die vorhandene Nachfrage 
rund um die Lebenswendepunkte sollte (bei aller Dunkelheit der sie auslösenden 
Motive) daher weniger diskriminiert werden, sondern als Ansatz für die Verkündigung 
reichlicher als bisher verwendet werden. Dabei bleibt es eine schwierige Frage, welche 
Funktion religiösen Gruppen bei dieser missionarischen Aktivität zukommt. Einer­
seits haben .sie erwiesenermaßen eine starke Neigung zu sozioreligiöser Homogenität, 
rekrutieren sich doch ihre Mitglieder aus denselben altersmäßigen und sozialen 
Kategor-ien und zudem aus dem kirchlichen lntensivsegment, tendieren -damit zu einem 
spezifischen Wertklima, was wiederum Filtermechanismen gegenüber andersgearteten 
( etwa eben Auswahlchristen und Nichtchristen) verursacht. Andererseits sind für eine 
effektive und nachhaltige Veränderung der persönlichen Relevanzstrukturen gruppen­
dynamische Prozesse der einbahnigen und anonymen „Kommunikation" vorzuziehen. 
Die Veränderung der subjektiven Relevanzstrukturen (Religiosität) in Richtung auf 
den „neuen Menschen", für den Christus „Maß"-geblich ist, ist aber erklärtes Ziel 
kirchlicher Aktivität. So besteht ein methodisches Dilemma darin, daß Gruppen­
prozesse pastoral anzustreben wären, die vorhandenen kirchlichen Gruppen aber für 
Auswahl- und Nichtchristen nur schwer zugänglich sind. Damit wird aber die aus­
wahlchristliche Tendenz zu bloß religiöser Versorgung ohne die Unkosten einer 
sozialen Integration in religiöse Gruppen bestärkt. 

4. Kirche der „offenen Grenzen" 

Unsere Oberlegungen erlauben schließlich Folgerungen für die Organisationsstruktur 
der Kirche. Die partielle Identifikation vieler Kirchenglieder mit ihrer Kirche erweist 
sich nicht nur als gesellschaftliches Phänomen, sondern entzieht sich auch, wie schon 
gesagt, weithin der kirchlichen Kontrolle. Die „Freiheit" in religiösen Belangen erweist 
sich damit nicht nur als Recht in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit, sondern auch 
innerhalb der Kirche, und trägt damit die unumgängliche Möglichkeit sowohl voller, 
aber eben auch partieller Identifikation in sich. Ein Programm der „Reinigung" der 
Kirche von nur partiell sich identifizierenden „Randsiedlern" mag zwar viele 
theologische Gründe für sich haben, ist aber de facto nicht realisierbar. Die 
gestufte Kirchlichkeit gehört zur Gestalt der Kirche in der modernen Gesellschaft. Das 
zieht nicht nur die Notwendigkeit nach sich, die Kriterien der Kirchenzugehörigkeit 
neu zu bedenken; das Modell der Totalidentifikation oder als einzige Alternative dazu 

345 



die Nichtidentifikation ıst nicht mehr anwendbars® Die Frage, w eın (kirchlicher)
Christ ist, gewinn:; dadurch zunehmend Bedeutung. Es ist aber Z überlegen, ob
nich;  e.ü sowohl hinsichtlich des Rufs wıe der Rollenzuweisung ür sich partiell Identi-
fizierende der Kirche Platz z u schaffen WAar!  3  e51. Strukturell bedeutet dies aber jeden-
falls, die irche eute bei aller theologisch erforderlichen Vergemeindlichung eine
„Kirche der offenen Grenzen“ sSeın muß Kerngemeinden werden sich ZWaTl auf Grund
der Tendenz Kristallisation von Kirchlichkeit immer deutlicher herausschälen,
s1e werden aber, S1e nicht dem Zug Zumı  m Gettodasein und erliegen,
dynamische Zentren iınmitten eler auf cdie Kirche bezogener und orme. ZUuU
irche sich zählender enschen sSe1n.

Schlette, 1  ” sogenannte „partielle Identifikation“, a., 400.
51 Klostermann spricht von der Notwendigkeit von „Katechumenengemeinden‘“: Kloster-

MAanın, Die Gemeinde Christi. Prinzipien, Formen, jenste, Augsburg 1972,

HELMUT KRÄATZL

Bischofsvikare 1in der Erprobung
Erfahrungen in der Frzdiözese Wien verglichen miıt anderen ersuchen e  E deutschen
Sprachraum.
Das IL atikanum hat über die Hirtenaufgabe der Bischöfe der rche den
Bischöflichen Vik.  p Vicarius Episcopalis) als Rechtsfigur es  en Im Da  S „Ecclesiae
Sanctae“®, den Aus rungsbestimmungen zZzu esem Dekret, wurden genauere Richtlinien
diese neu Funktion erstellt. Geit dem Konzil wurden in vielen D  h0zesen  HH erstmals Bischö
Vikare eingesetzt. Da aber weder die knappen Aussagen Dekret über - Hirtenaufgabeder Bischöfe, noch die dazugehörenden Durchführungsbestimmungen eses nNeue Amt näher
präzisieren, sondern der freien Bestimmung des Diözesanbischofs übertragen wird, ent-
sprechend den örtlichen Erfordernissen Zahl, Vollmacht und Geschäftsbereich der Bischofs-vikare zu bestimmen;?, sind die ersten Modelle den einzelnen D  HOzesen  a sehr unterschiedlich.
in der Erzdiözese Wien wurden 1. September 1969 ischöfliche Vikare bestimmte
Territorien inner': der Diözese auf die Dauer vVon Jahren bestellt. Das Ende dieser Amts-
periode September 1974 ist ersten en ZU analysieren. Um dieses
‚„Wiener-Mode aber in inem größeren Zusammenhang sehen zZu können, coll zunächst
argelegt werden, S das Oonzil eigentlich mit den ischöflichen Vikaren wollte 1), ferner
welche Ausformungen dieses den etzten ahren in vergleichbaren Diözesen des
deutschen Sprachraums efunden hat (ID) Nach eingehender Darlegung des Wiener Ver-
suches (IID) wird chließlich einiges Grundsätzliches über diese pezielle Verwirklichungsform
und darüber hinaus ZUur Rechtsfigur des ischöflichen Vikars überhaupt Seın (IV)*

D Bischöflichen Vikare nach den des atikanums
Bald nach Ankündigung des ONZ durch ohannes y.,0.0008 (1959) W klar, al
die Bischofsfrage, insbesondere das Verhältnis zwischen aps und Bischöfen, Zu den
leitenden Themen des Konzils gehören werde. Im Zusammenhang damit wurde auch
die alte rage über das Verhältnis VL Weihegewalt und Hirtengewalt den
Vordergrund gerückt Frstens v  e diese Probleme eım Vatikanum nicht zu Ende

Nr 23, U, 27. ] C Nr. U, 14. 4 ES Nr. 1481 u. 2.
Wir verwenden olgende Abkürzungen: (Erzdiözese), Dz (DiözesCi, EB (Erzbischof),
DB (Diözesanbischof), W (Weihbischof), (Generalvikar), (Bis©ofsvikar), WDzBI
(Wiener Diözesanblatt).

346

die Nichtidentifikation ist nicht mehr anwendbar5°. Die Frage, wer ein (kirchlicher) 
Christ ist, gewinnt dadurch zunehmend an Bedeutung. Es ist aber zu überlegen, ob 
nicht sowohl hinsichtlich des Rufs wie der Rollenzuweisung für sich partiell Identi­
fizierende in der Kirche Platz zu schaffen wäre51• Strukturell bedeutet dies aber jeden­
falls, daß die Kirche heute bei aller theologisch erforderlichen Vergemeindlichung eine 
„Kirche der offenen Grenzen11 sein muß: Kerngemeinden werden sich zwar auf Grund 
der Tendenz zur Kristallisation von Kirchlichkeit immer deutlicher herausschälen, 
sie werden aber, wenn sie nicht dem Zug zum Gettodasein und zur Sekte erliegen, 
dynamische Zentren inmitten vieler auf die Kirche bezogener und formell zur 
Kirche sich zählender Menschen sein. 

50 Sehlette, Die sogenannte „partielle Identifikation", a. a. 0. 400. 
51 F. Klostermann spricht von der Notwendigkeit von „Katechumenengemeinden" : F. Kloster­

mann, Die Gemeinde Christi. Prinzipien, Formen, Dienste, Augsburg 1972, 64. 

HELMUT KRÄTZL 

Bischofsvikare in der Erprobung 

&fahrungen in der Erzdiözese Wien verglichen mit anderen V ersuchen im deutschen 
Sprachraum. 

Das II. Vatikanum hat im Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe in der Kirche den 
Bischöflichen Vikar (Vicarius Episcopalis) als neue Rechtsfigur geschaffen1• Im MP „Ecclesiae 
Sanctae'11, den Ausführungsbestimmungen zu diesem Dekret, wurden genauere Richtlinien für 
diese neue Funktion erstellt. Seit dem Konzil wurden in vielen Diözesen erstmals Bischöfliche 
Vikare eingesetzt. Da aber weder die knappen Aussagen im Dekret über die Hirtenaufgabe 
der Bischöfe, noch die dazugehörenden Durchführungsbestimmungen dieses neue Amt näher 
präzisieren, sondern es der freien Bestimmung des Diözesanbischofs übertragen wird, ent­
sprechend den örtlichen Erfordernissen Zahl, Vollmacht und Geschäftsbereich der Bischofs­
vikare zu bestimmen8, sind die ersten Modelle in den einzelnen Diözesen sehr unterschiedlich. 
In der Erzdiözese Wien wurden am 1. September 1969 Bischöfliche Vikare für bestimmte 
Territorien innerhalb der Diözese auf die Dauer von 5 Jahren bestellt. Das Ende dieser Amts­
periode am 1. September 1974 ist Anlaß, die ersten Erfahrungen zu analysieren. Um dieses 
„Wiener-Modell" aber in einem größeren Zusammenhang sehen zu können, soll zunächst 
dargelegt werden, was das Konzil eigentlich mit den bischöflichen Vikaren wollte (1), ferner 
welche Ausformungen dieses Amt in den letzten Jahren in vergleichbaren Diözesen des 
deutschen Sprachraums gefunden hat (II). Nach eingehender Darlegung des Wiener Ver­
suches (III) wird schließlich einiges Grundsätzliches über diese spezielle Verwirklichungsform 
und darüber hinaus zur Rechtsfigur des Bischöflichen Vikars überhaupt zu sagen sein (IV)'. 

I. Die Bischößidten Vikare nadt den Besdtlüssen des ß. Vatikanums 

Bald nach Ankündigung des Konzils durch Johannes XXIII. (1959} war es klar, daß 
die Bischofsfrage, insbesondere das Verhältnis zwischen Papst und Bischöfen, zu den 
leitenden Themen des Konzils gehören werde. Im Zusammenhang damit wurde auch 
die alte Frage über das Verhältnis von Weihegewalt und Hirtengewalt in den 
Voroergrund gerückt. Erstens waren diese Probleme beim 1. Vatikanum nicht zu Ende 

1 CD Nr. 23, 26 u. 27. 2 ES Nr. 13 u. 14. 8 ES Nr. 14 § 1 u. 2. 
'Wir verwenden folgende Abkürzungen: ED (Erzdiözese), Dz (Diözese), EB (Erzbischof), 

DB (Diözesanbischof), WB (Weihbischof), GV (Generalvikar), BV (Bischofsvikar), WDzBI 
(Wiener Diözesanblatt). 

346 


