PAULM ZULEHNER

Religiositat und Kirchlichkeit

Vielfiltige Indizien, wie der Riickgang des regelmiBigen Kirchgangs, die Abnahme
der Osterpflichterfiillung, Probleme bei der Rekrutierung des Nachwuchses fiir den
kirchlichen Dienst, der Schwund an Mitgliedern in kirchlichen Organisationen, geben
zu erkennen, daf (zumindest eine bestimmte Form von) ,Kirchlichkeit” verfillt!.
Das Ergebnis dieses lautlosen Verdunstungsprozesses ist bisher, wie noch niher zu
erliutern sein wird, nicht véllige ,,Unkirchlichkeit”, sondern ,freundliche Distanz
zur Kirche2. Kiindigt sich aber darin nicht ein ,Christentum ohne Kirche”3, eine
,Religion ohne Kirche’4 und damit eine ,Religiositit ohne Kirchlichkeit” an?

I. Wandel in der Sozialform der Religiosit:it

Daten und Uberlegungen aus der religionssoziologischen Forschung sollen das Problem
noch weiter verdeutlichen helfen. Ein Gesetz aus dem Corpus lIuris Ecclesiastici
Austriaci et Bohemici aus dem Jahre 1770 kann als Einstieg dienen. So war erstmals
am 7. Februar 1531 bestimmt, 1660 noch einmal ,,repetirt” worden und 1770 noch in
Geltung, ,daB ein jeder Catholischer Alters halber fihiger Christ, Mann- und Weibs-
Gesdhlechts, sich mit der, von der Christlichen Catholischen Kirchen gebottenen Beicht
und Communion einstelle und destwegen mit einem ordentlichen Beicht-Zettel versehe,
und selbigen seinem Haus-Hermn zustelle’S. Diese und ihnliche Gesetze machen an-
schaulich, daB es im Lauf der letzten Jahrhunderte zu einem enormen Wandel im
gesellschaftlichen Standort der Kirche, damit aber zugleich zu einer drastischen
Verinderung in der Sozialform der Religion gekommen ist: Religiositit in der
modernen Gesellschaft erweist sich als zunehmend individualisiert und privatisiert.

1. Individualisierung der Religion

Die Individualisierung der Religion ist vorab das Ergebnis der Verinderung des
Verhiltnisses von Kirche und Staat. Am Beispiel Usterreich sei dies illustriert. Hier
war es aus kirchlichem wie staatlichem Existenzinteresse in der nachreformatorischen
Zeit zu einer (neuerlichen) engen Verflechtung von Kirche und Staat gekommen,
die strukturell auch dann erhalten blieb, als der absolutistische Polizeistaat des
Josephinismus die Kirche seinen Zielen unterordnete®.

Diese Zeit des ,christlichen Staates” ging 1848 bzw. endgiiltig 1866/67 zu Ende:
Kirche und Staat wurden teilweise entflochten. Entschieden antikirchliche und auch
antichristliche Krifte des politischen Liberalismus und spiter der Sozialdemokratie
erhielten Anteil an der staatlichen Macht. Dadurch mufSten sich auch die Katholiken
in eigene katholische Parteien (zunichst die Katholisch-Konservative und spiter die
Christlichsoziale) ,,zuriickziehen”, die in Ablésung des einstigen ,katholischen
(Gesamt-)Usterreichs” ein ,katholisches Restosterreich” darstellten. Die Bindung der
Kirche an das politische Lager der Christlichsozialen wurde durch die heftigen Aus-
einandersetzungen mit dem aus (klassen-)politischen und weltanschaulichen Griinden
antiklerikalen Austromarxismus noch bestirkt?’. Den nichsten entscheidenden Schritt

1 P. M. Zulehner, Verfillt die Kirchlichkeit in Usterreich? Graz 1971.

2 A. Holl/ G. Fischer, Kirche auf Distanz, Wien 1968.

3 T. Rendtorff, Christentum ohne Kirche, in: Concilium 7 (1971), 406—411; ders., Christentum
auBerhalb der Kirche, Hamburg 1969.

4 P. M. Zulehner, Religion ohne Kirche? Das religiése Verhalten von Industriearbeitern,
Wien 1969.

5 P, ]. Riegger, Corpus Iuris Ecclesiastici Bohemici et Austriaci, Wien 1770, 101.

8 F. Maaf, Josephinismus, Wien 1957, 4. Bd., XXIL.

7 P. M. Zulehner, Kirche und Austromarxismus, Wien 1967.

336



stellte die Herauslosung der amtlichen Kirche aus der Parteipolitik dar, die erstmals
1933 beschlossen und 1945 von der Bischofskonferenz erneuert wurde. Das Ergebnis
war die ,freie Kirche im freien Staat”®, war die Entpolitisierung der Kirche ebenso
wie die Entkirchlichung der Politik®.

Diese Fakten erfahren eine treffliche Interpretation im weltanschaulichen Marktmodell,
das sich unter neueren Religionssoziologen grofer Beliebtheit erfreut!?. Der eben
beschriebene Wandel im Verhiltnis von Kirche und Staat bedeutet einen Ubergang
von einer religitsen Monopolsituation zum weltanschaulichen Pluralismus. Im ,katho-
lischen Staat” besaB die katholische Kirche eine weltanschauliche Monopolposition.
War doch in Usterreich ,,wie in allen iibrigen europiischen Staaten, die das Christen-
tum als Grundlage der Staatsverfassung angenommen haben, die Taufe die Bedingung
zum vollen Genuf8 der biirgerlichen Rechte und zur vollen biirgerlichen Rechts-
fihigkeit”!t. Der einzelne Biirger hatte lediglich die ,Wahl”, das weltanschauliche
Paket” seiner Kirche geschlossen anzunehmen; widrigenfalls wurde er ins Jenseits
oder ins Ausland verwiesen. So hatte Ferdinand I. 1524 bestimmt — ein Gesetz, das
1770 noch in Geltung war: ,Weldher freventlich und beharrlich hilt und glaubt
wider die sieben Sacrament der Gemeinschaft der Heiligen Kirchen, dardurch er fiir
einen Ketzer ordentlich erkennet wird, daff derselbige nach Gelegenheit und Gréfle
seiner Frevelung, Verstockung, Gottslisterung und Ketzerey am Leib und Leben
moge gestraft werden. Item: welcher in obgeschriebener Meynung fiir einen Ketzer,
wie obgemeldet, erkennet, in die Acht fillt. Item, daf er alle Freyheit, so den
Christen gegeben seynd, verliere. Item: daf er Ehrlos und demnach zu keinen
ehrlichen Amt tauglich seye, noch gebraucht werden mag. Item, daf niemand schuldig
seye, denselben Verschreibungen, oder andere Verbindungen zu halten, noch zu
vollziehen. Item daf er nicht Macht habe zu kauffen, zu verkauffen, noch einige
Handthierung, oder Gewerb zu treiben...”!2. In der Situation des weltanschaulichen
Pluralismus hingegen sind dem einzelnen soziale religitse Freiheiten verbiirgt. Er kann
sungestraft” seine Konfessionszugehorigkeit wihlen (wenngleich in Osterreich ein
sozialer Konformititsdruck in Richtung auf formelle Kirchenzugehérigkeit nach wie
vor da ist und ,ohne religiéses Bekenntnis’ zu sein eine soziale Abweichung darstellt),
er kann aber vor allem innerhalb des Angebotes seiner Kirche wihlen und zugleich
~Ware” bei anderen Weltanschauungen religiéser und nichtreligioser Natur einkaufen.

Aus der Verinderung des Verhiltnisses von Staat und Kirche folgt somit die
Individualisierung der Religion. An Religion sei, so meint der englische Soziologe
B. Wilson, eher das anzutreffen, was die Gldubigen wiinschten, viel seltener hingegen
finde man vor, was die Kirchen verlangten!®. Diese Individualisierung der Religion
ist unter anderem ersichtlich 1. an der Einstellung der Usterreicher zur Autoritit
der Bibel oder des kirchlichen Lehramtes. Prinzipiell werden sie nicht in Frage gestellt.
Doch bestehen sehr viele darauf, daf die Kirche ,nicht Herrscher, sondern Ratgeber”
sei, man deshalb auch bewuBt vieles von der Kirche nicht annehmen miisse und

8 Mariazeller Manifest, in: Kirche in neuer Zeit, Wien-Miinchen-Innsbruck 1952, 44 ff. —
Diese Entwicklung betrifft insbesondere die Christlichsoziale Partei, weniger ihre Nach-
folgerin, die OVP.

9 Vgl. dazu P. M. Zulehner, Sikularisierung von Gesellschaft, Person und Religion, Wien
1973, 77—92.

©p L, Berger!/T. Luckmann, Secularization and Pluralism, in: Int. Jahrbuch f. Religions-
soziologie 2 (1966), 73—86; P. L. Berger, The Sacred Canopy, New York 1969; dt.: Zur
Dialektik von Religion und Gesellschaft, Frankfurt 1973.

11 7. Helfert, Darstellung der Rechte, welche in Ansehung der heiligen Handlungen, dann der
heiligen und religisen Sachen sowohl nach kirchlichen als nach &sterreichisch-biirgerlichen
Gesetzen Statt finden, Prag 1843, 18.

12 Riegger, Corpus, 230.

13 B, Wilson, Religion in Secular Society, London 1966, 1. Kapitel.

337



konne!. Typisch dafiir ist die verbreitete Auffassung, man konne auch ohne Kirche
sehr religits und ohne Messe ein guter Christ sein!s. Diese Individualisierung ist
2. ersichtlich an vielfiltigen Untersuchungsergebnissen, die das Faktum des ,,Aus-
wihlens” uniibersehbar dokumentieren. Unter den Katholiken dominiert ,partielle
Identifikation” mit ihrer religitsen Institution in allen ihren Bereichen (Lehre, Praxis,
Normen, Organisation). Typologisch wiren auf Grund der Daten 5 %o der Uster-
reicher als ,Nichtchristen”, etwa 20 % als ,vollkirchliche Christen” verschiedenster
Art sowie 75 % als ,,Auswahlchristen” zu bezeichnen!®, Wenn nun fiir das dominante
religids-kirchliche Verhalten eine derart differenzierte , Auswahl” typisch ist, stellt
sich die Frage nach dem Kriterium dieser Auswahl. Dieses kann wiederum aus dem
~Ausgewihlten” abgelesen werden und fithrt uns zum zweiten Grundzug der Religion
in der modernen Gesellschaft: ihrer Privatisierung.

2. Privatisierung der Religion

Auch sie ist das Ergebnis tiefgreifenden sozialen Wandels. Neben der Entflechtung
von Kirche und Staat lifit sich ndmlich auch eine weitgehende Verinderung des
Verhiltnisses von Religion und Kirche zu den wichtigen Gesellschaftsinstitutionen
beobachten. Von der Uffentlichkeit kaum registriert ist die ,Entkirchlichung der
Wirtschaft”, weil die Wirtschaft in Usterreich hauptsichlich durch das liberale Biirger-
tum und die Sozialdemokratie geprigt war. Daran indern nichts die respektablen
Beitrige der kirchlichen Theorie und Praxis zur Ldésung der sozialen Frage in
UOsterreich??. Indizien fiir diese Verinderung der Kirche zur Wirtschaft sind sowohl
die Krise und Neubesinnung in der katholischen Soziallehre wie dementsprechend
die Auseinandersetzungen um die ,Christlichkeit” der OVP!, An die Stelle der
kirchlich mitgestalteten Ziinfte ist der moderne Industriebetrieb getreten, dessen
Angehérigen die Auffassung vertreten, Kirche und Gewerkschaft hitten sich zuein-
ander neutral zu verhalten!®. In dhnlicher Weise lieBe sich in Usterreich der Abbau
des einstigen kirchlichen (Volks-)Schul- und Ehemonopols aufzeigen. Der ProzeB der
Verinderung im Verhiltnis zwischen Kirche und gesellschaftlichen Institutionen
(etwa auch im Bereich des Rechtes) ist keineswegs noch abgeschlossen und aktualisiert
sich etwa in der Auseinandersetzung um den kirchlichen Einfluf auf die Gestaltung
gesellschaftlicher Normen im Bereich der Sexualitit, des Straf- und Familienrechtes.

Dieser weitgehende ,Riickzug der Kirche aus gesellschaftséffentlichen Institutionen”
(oft vorschnell mit der ,Sidkularisierung der Gesellschaft” gleichgesetzt) geht mit
einem ,Riickzug der Person aus den sachrationalen Groforganisationen” einher2®
und hat eine uniibersehbare Bindung der Religion an die Person und in diesem
Sinn eine , Privatisierung” der Religion zur Folge. Diese Privatisierung ist ersichtlich

14 Holl, Kirche, 100—109.

15 Die Religion im Leben der Oberdsterreicher, IKS-96/97, Wien 1970.

16 Mehr zu einer differenzierten Typologie religios-kirchlichen Verhaltens, in: Zulehner,
Sikularisierung, 168—182.

17 Vgl. ]. Schasdhing, Die Soziale Botschaft der Kirche, Innsbruck 21963, Einleitung.

18 Zur Illustration dieser Vorginge sei die Praambel zum Linzer Programm zitiert, das 1923
von Lugmayr und Kunschak erarbeitet worden war: ,II. Es ist ein Gott; ihm ist jeder
Mensch verantwortlich; er ist der Schipfer aller GesetzmiBigkeit. Der Gottesglaube ist das
erste Gut jedes Volkes. Christus hat gen Glauben an Gott den Vater wiedergebracht und
uns die Sittengesetze gelehrt, die unser Verhalten zu Gott und untereinander ordnen.
Die Kirche hiitet die Lehre Christi. Fiir ihre Aufgabe kommt ihr eigene Hoheit zu.” Von
diesen Grundsitzen und Heilskriften des Christentums wird eine neue Ordnung der
Gesellschaft erwartet. K. Berchtold, Usterreichische Parteiprogramme 1868—1966, Miinchen
1967, 372.

19 Zulehner, Religion ohne Kirche, 158.

2 T. Luckmann, Religion in der modernen Gesellschaft, in: Religion im Umbruch, hg. von
J. Wéssner, Stuttgart 1972, 3—15.

338



(1.) an der verbreiteten Nachfrage nach kirchlichem Angebot rund um die Lebens-
wendepunkte. Die kirchlichen Riten und Sinngebungssysteme dienen im Sinn von
M. Weber und E. Durkheim zur Bewiltigung und Sinnintegration aufBeralltiglicher
(.transzendenzverdichtiger”) Situationen der individuellen und familiiren Existenz.
Der ,heilige Schild der Religion” (P. L. Berger) wird zur Abwehr der bedrohlichen
Anomie, des Chaos und Ungewissen in Anspruch genommen. Die weite Verbreitung
von Taufe, Trauung, Begriibnis etc. ist demnach nicht allein aus Tradition erklirlich
(wie die faktorenanalytische Verarbeitung vieler Untersuchungsergebnisse zeigt?!),
sondern vorab aus der sozial anerkannten Brauchbarkeit dieser kirchlichen Riten fiir
die Lebensdeutung und -bewiltigung. Von da aus ist auch verstindlich, daB ,,Aus-
wahlchristen” mehrheitlich einer stabilisierenden Religion mit grofer Transzendenz-
spannweite, weniger aber einem verunsichernden und herausfordernden sikularisierten
Christentum nachfragen22.

Diese Privatisierung der Religion zeichnet sich auch (2.) deutlich ab in faktoren-
analytischen Ergebnissen: die verbreitete Religiositit, die im iibrigen von der Be-
ziechung zur kirchlichen Organisation unterscheidbar und wesentlich verbreiteter ist
als diese , Kirchlichkeit”23, ist weniger durch religitse Praxis definiert als vielmehr
durch Sitze wie ,,Gott kiimmert sich um mich”, ,,Christus ist fiir die Menschen da”,
JIch bin Christ, weil mir Christus etwas bedeutet”, Glaube als Hilfe gegen Ver-
zweiflung, Geborgenheit durch den Glauben, Religion als Sicherheit in den letzten
Lebensstunden, Gott bestimmt Vergangenheit und Zukunft, Gottes Segen fiir die Ehe
etc. Auch Daten iiber die Nachfrage nach dem Priester, der in der Uffentlichkeit
(immer noch) weithin fiir die Kirche steht, belegen (3.) diese Privatisierung der
Religion. Die Nachfrage erstreckt sich nidmlich auf religitse Probleme (81 %0 der
Oberdsterreicher), Gewissensnot (65 %), persénliche Verzweiflung (63 %), Kinder-
grziechung (42 %) und Eheprobleme (42 %), kaum aber auf Sorgen im Beruf
(12 %), finanzielle Probleme (7 %b0) und politische Fragen (7 %/0)24.

3. Auswahlchristliche Religiositit als dominante Sozialform

Es ist fiir die spiteren Uberlegungen von Wichtigkeit, noch zu thematisieren, was im
Grunde schon immer mitgemeint war, wenn die Grundziige auswahlchristlicher
Religiositit (ihre Individualisierung und Privatisierung) auf Verinderungen im ge-
sellschaftlichen Standort der Kirche zuriickgefithrt wurden: diese Form von Religiositit
iiberwiegt nimlich in der Gegenwart nicht nur quantitativ, sondern ist auch dominante
Sozialform, indem die ,,moderne” Gesellschaft auf ihr Zustandekommen einen sozialen
Konformititsdruck ausiibt?s. Nicht Areligiositit, nicht Untergang des Heiligen2® und
der Religion sind daher typisch fiir die moderne Gesellschaft, sondern der Wandel
in ihrer Sozialform von einer weitgehenden, fast ,totalen” Identifikation mit einer
Kirche zur partiellen Identifikation. Charakteristisch fiir die industrielle Gesellschaft
ist daher nicht nur eine weitgehende Entkirchlichung der gesellschaftlichen Bereiche,
sondern dementsprechend auch eine weitgehende Entkirchlichung der Religiositit.

%1 Die Faktorenanalyse ist ein statistisches Beschreibungsmodell, durch das viele Einzel-
ergebnisse auf einige wenige Grundwirklichkeiten zuriickgefithrt werden. — Zulehner,
Sikularisierung, 177.

22 Ch, Y. Glodk u. a., To Comfort and to Challenge: A Dilemma of the Contemporary Church,
Berkeley 1967; J. K. Hadden, The Gathering Storm in the Churches, New York 1970.

8 Holl, Kirche, 23; P. M. Zulehner/R. Erhard/R. Kruspel/ H. Schmidmayr, Jugendklubs.
Ein Weg in die Zukunft? Wien 1972, 95; U. Boos-Niinning, Dimensionen der Religiositit,
Mainz-Miinchen 1972, 134 ££.

® Die Religion im Leben der Oberdsterreicher, 116.

5 Gtatistisch zeigt sich dies an der J-Kurvenverteilung der Befragten auf der Skala ,All-
gemeine Religiositit”: Boos-Niinning, Dimensionen, 139.

2 S, Acquaviva, Der Untergang des Heiligen in der industriellen Gesellschaft, Essen 1964.

339



Viele Fakten tragen diese These: Findet sich doch (1.) auswahlchristliche Religiositit
vor allem in jenen Schichten der Bevilkerung, die besonders stark von, der Industrie-
gesellschaft geprigt sind, also iiberwiegend bei den 20—50jshrigen berufstitigen
Personen mit mittlerer Bildung (Haupt- und Berufsschule), Menschen in den Grof-
stidten, Arbeitern, Unternehmern, freiberuflich Titigen, Angehdrigen der unteren
Mittelschicht wie der Unterschicht, Personen, die zur SPU, FPU oder KPU engere
Beziehungen unterhalten als zur OVP??, Zudem wird (2.) in den Familien mehrheitlich
auswahldhristliche Religiositit sozialisiert?®, wihrend die zusitzlichen Bedingungen
fiir eine vollkirchliche Sozialisation, nimlich die Bindung an eine religitse Gruppe
(oder christliche Gemeinde) kaum bei mehr als 20 % gegeben ist. Noch plausibler
wird (3.) die soziale Dominanz auswahlchristlicher Religiositit dadurch, daB sie
dem gesellschaftlichen Wertsystem weithin entspricht. So ist das Wertsystem der
deutschen Katholiken — dem der &sterreichischen vermutlich nicht unihnlich — vor
allem durch das Ordobediirfnis (50,7 °/0) und das Verlangen nach Festigkeit durch den
Glauben (34,6 %) beherrscht?®. Dieses Wertsystem spielt fraglos die Rolle eines
Filtermechanismus bei der ,, Auswahl” aus dem kirchlichen Angebot. Zudem erklirt
es zum Teil das Zustandekommen der partiellen Identifikation mit der Kirche.

Die teilweise Inkongruenz zwischen kirchlichem und gesellschaftlichem Wertsystem
(besonders in den Bereichen der Autoritit, der Freiheit, der Sexualitit, der hedonischen
Werte) verursacht nicht nur die subjektive Erfahrung einer teilweisen Dysfunktionalitdt
(,Unbrauchbarkeit”) der Kirche, sondern schafft auf Grund der gleichzeitigen Zuge-
hérigkeit der Betroffenen zu Kirche und Gesellschaft eine affektiv-kognitive Unaus-
gewogenheit, die nach der Theorie der affektiv-kognitiven Balance von M. Rosenberg
besonders bei Personen, die unter kognitivem Stref (geistigem Druck) stehen
(also Gebildeten, jungen Menschen, Personen, die mit dem naturwissenschaftlichen
Weltbild konfrontiert sind, Menschen, die stark am Kommunikationsproze8 teilnehmen
und hoch mobil sind), zur Ausgewogenheit tendiert; dies aber wird zumeist durch
Schwichung des kirchlichen Subsystems und in der Folge durch partielle Distanz
zur Kirche erreicht®. Dieser Prozef der teilweisen Entkirchlichung findet trotz
erfahrener Inkongruenz zwischen kirchlichem und gesellschaftlichem Wertsystem nur
dann nicht statt, wenn schiitzende, stabilisierende Faktoren wirksam werden, zu
denen die Sozialisation in der Herkunftsfamilie, die Bindung an eine Gemeinde
sowie .das Vorhandensein primir-religiGser Motivation (,religitse Uberzeugung” und
Problemoffenheit) zdhlen. In diesem Fall wird das kirchliche Subsystem durch die
starke Bindung an eine religisse Gruppe subjektiv gleichsam zum Hauptsystem auf-
gewertet und gesellschaftlicher Entkirchlichungsdruck deaktualisiert, abgewertet3l. Das
hat aber insgesamt zur Folge, dal kirchliche Religiositit lediglich im Rahmen einer
religitsen Gruppe stabil ist, wihrend auswahlchristliche Religiositit stindigem gesell-
schaftlichem Anpassungsdruck unterliegt und fiir weitere Verinderungen im Verhiltnis
von Kirche, Staat und Gesellschaft iiberaus sensibel ist. Auswahldhristliche Religiositit
trigt damit die Tendenz zu weiterer Entkirchlichung mit sich, sobald auch die
Gesellschaft noch weiter entkirchlicht werden sollte. Diese Entkirchlichungsneigung

271 Zulehner, Sikularisierung, 185.

8 Sozialisation ist soziologisch die Weitergabe von Einstellungen und Verhaltensweisen.
Dementsprechend meint religiése Sozialisation die Weitergabe von religitsen Einstellungen
und Verhaltensweisen. Formen religioser Sozialisation sind u. a. Predigt, Liturgie, Kate-
chese, Gespriich, Beispiel.

# An der Spitze stehen folgende Werte: Dafl der Friede erhalten bleibt (79 %), in geordneten
Verhiltnissen leben (529/0), auch bei Schicksalsschligen den Mut nicht sinken lassen, nicht
verzweifeln (49 %), ein guter Mensch sein (4790), genug Selbstvertrauen haben (45 9%b):
Zwischen Kirche und Gesellschaft. Forschungsbericht iiber die Umfragen zur gemeinsamen
Synode der Bistiimer in der BRD, hg. v. G. Schmidtchen, Freiburg 1972, 40 ff.

30 A a. 0. 56 ff. 3 A a O. 8892, ‘

340



zeigt sich unverkennbar daran, daf sich die zunehmende Zahl von Kirchenaustritten
an den sozialen Rindern der Kirche ereignet®. Daraus folgt schlieflich als Prognose,
daB es einerseits zum weiteren Verfall wie andererseits zu einer Kristallisation der
kirchlichen Religiositit3® kommen kann, was einen Wandel der religitsen Institutionen
von einer , kirchlichen” zu einer ,,sektoiden” Gestalt mit sich bringen konnte34,

II. Partielle Identifikation

Diese religionssoziologischen Analysen versetzen uns in die Lage, das Verhiltnis
zwischen Religiositit und Kirchlichkeit niher zu fassen und daraus Konsequenzen
fiir die kirchliche Wirklichkeit und ihre Aktivitit zu ziehen. Dazu bedarf es aber

noch einiger theoretischer Vorbemerkungen.

1. Person und Institution

Es gab bisher noch keine Gesellschaft und wird vermutlich auch keine geben, in der
Person und Gesellschaft voll zur Deckung gelangen. Gesellschaftliche Wirklichkeit
kann als Summe von menschlich konstruierten und lange Zeit religits legitimierten
(gerechtfertigten) Verhaltensmustern, Rollen und Institutionen verstanden werden3s,
Im Vorgang der Sozialisation, der im iibrigen ein lebenslanger Prozef ist, werden —
unterstiitzt durch Sozialdruck und Mechanismen der sozialen Kontrolle — diese Ver-
haltensmuster und Rollenerwartungen auf den einzelnen iibertragen, der so zur
sozialen Person geformt wird. Das Ergebnis dieses Sozialisationsvorganges ist aber
stets mehr oder minder unvollkommen und 148t, je nach Gesellschaftstyp, einen mehr
oder weniger weiten Spielraum fiir die Individualitit und Gruppenbezogenheit des
einzelnen zu. Der einzelne Mensch ist daher nie das perfekte Abbild dessen, was
gesellschaftlich sanktioniert ist. Es gibt eben gesellschaftlich anerkannte Abweichungen
iiber den gesellschaftlichen , Durchschnitt” hinaus (Eliten), aber auch (zum Teil gesell-
schaftlich verfolgte) Deviationen nach unten, wobei die Toleranz der einzelnen Gesell-
schaften sehr verschieden sein kann.

Dasselbe gilt nun fiir das Verhiltnis der Person zu den gesellschaftlichen Teil-
institutionen, also auch fiir das Verhiltnis von Person und religidser Institution
(Kirche). Im Credo und in den Katechismen besitzen die religiosen Institutionen ein
(im iibrigen redefinier- und wandelbares) ,offizielles Modell”, das als ,interpretative
Matrix” zur Welt-, Selbst-, Fremd-, Alltags- und Krisendeutung dient®. Durch
religitse Sozialisation in der Herkunftsfamilie, durch Katechese, Predigt, Liturgie,
Erwachsenenbildung etc. versucht die Kirche, dieses ,,offizielle Modell” zu vermitteln
und so die ,,subjektive Matrix” der Menschen in ihrem Sinn zu formen. Wenn man
diese ,,subjektive Matrix” (die personlichen Relevanzstrukturens?) als Religiositit be-
schreibt, ist es Absicht der kirchlichen Sozialisationsbemiithungen, diese (subjektive)
Religiositit kirchengemdf zu formen. Das Ergebnis wire institutionskonforme Reli-
giositit und in diesem Sinn Kirchlichkeit.

32 Es haben unter Katholiken, die jeden Sonntag, fast jeden Sonntag oder ab und zu die Kirche
besuchen, 1—6 % in den letzten Jahren (vor 1970) einmal ernsthaft daran gedacht, ob sie
aus der Kirche austreten sollen, wihrend unter den seltenen Kirchgiingern 239/ und unter
den Nichtkirchgiingern 51 % waren: A. a. O. 124,

3 T, Ludemann, Vier protestantische Kirchengemeinden, Bericht iiber eine vergleichende
Untersuchung, in: Soziologie der Kirchengemeinde, Stuttgart 1960, 139.

3 Wilson, Religion, 179.

35 P, L. Berger/ T. Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine Theorie
der Wissenssoziologie, Frankfurt 1969.

3 T. Luckmann, The Invisible Religion, New York 1967; ders., Belief, Unbelief and Religion,
in: The Culture of Unbelief, hg. von R. Caporale und A. Grumelli, Berkeley-Los Angeles-
London 1971, 28 ff.

37 Vgl. A. Schiitz, Das Problem der Relevanz, Frankfurt 1971.

341



In christentiimlichen Zeiten sind diese Bemithungen der ,,Verkirchlichung” der Religion,
wenigstens duflerlich, auf Grund des Einsatzes nahezu aller gesellschaftlichen Soziali-
sationstriger im Sinn der Kirche auch weithin erfolgreich gewesen. Religiositit und
Kirchlichkeit fielen, sozial geschiitzt, weithin zusammen. Inzwischen ist es zu einer
weitgehenden ,Entkirchlichung” vieler gesellschaftlicher Sozialisationstriger gekom-
men; die Kirche wurde in ihren Anstrengungen auf ihre eigenen Sozialisationsmog-
lichkeiten zuriickverwiesen, was ihren Sozialisationserfolg augenscheinlich reduziert
hat. Neben dem Verlust von Erziehungsinstanzen ist hier neuerlich die Zunahme
sozialer religioser Freiheiten zu erwihnen. Das hat nun zur Folge, daf die (subjektive)
Religiositdt nicht mehr sozial geschiitzt ,kirchlich’” ist, Religiositit und Kirchlichkeit
daher auf Grund des verdnderten Standorts der Kirche in der Gesellschaft nicht mehr
zusammenfallen.

2. Auswahlchristliche Religiositit

Wenden wir diese Terminologie auf die Ergebnisse der religionssoziologischen
Forschung an, dann bedeutet dies, daf8 die ,subjektive Matrix” (Religiositit) sehr
vieler Menschen heute nur zum Teil kirchlichen Ursprungs ist. Andere Teile sind
durch andere religitse und nichtreligiése Sinnsysteme beeinflult. Das fiihrt zu einem
unsystematischen Synkretismus, der zusitzlich zur Unsicherheit, Verinderbarkeit,
Labilitit dieser individuellen Sinnsysteme beitrigt. Diskutiert man diesen Tatbestand
mit Hilfe theologischer Kriterien, dann bedeutet das:

a) Bemessen am traditionellen ,,offiziellen Modell” der Kirche ist auswahlchristliche
Religiositit zum Teil unkirchlich. Wichtige Elemente des dhristlichen Kosmos (Welt-
bild, Weltdeutung) und christlicher Lebensfiihrung (wie die Anerkennung der Person
und Heilsbedeutung Jesu, die Lehre von der Auferstehung, sittliche Normen, die
Autoritit der biblischen Offenbarung etc.) werden nicht bejaht, wie viele Unter-
suchungen zeigen. Natiirlich haben die Ergebnisse von Meinungsumfragen nicht
den Charakter perstnlich gedeckter Glaubensbekenntnisse. Das #ndert aber nichts
daran, daf theologisch von einer ,geheimen materiellen Hiresie” und ,latentem
materiellen Schisma® oder zumindest von einem ,Nichtglauben” zu reden ist, wobei
dieser Nichtglaube innerhalb der Kirche stattfindet und sich kirchlicher Sozialkontrolle
entzieht. Das wiederum hat zur Folge, da sich die Glaubensgrenzen mit den sozialen
Grenzen der kirchlichen Institution nicht mehr decken. So entsteht das pastoral und
theologisch®® kaum noch bewiltigte Phinomen der ,Kirche der offenen Grenzen’%.
Der ProzeB der ,Entkirchlichung der Religiositit” erweist sich so besehen als Trend
zur ,,Entchristlichung” und , Repaganisierung” (Riickfall ins Heidentum) des Kirchen-
volks.

b) Doch gilt es bei dieser theologischen Qualifikation der ,partiellen Identifikation”
weiter zu beriicksichtigen, daf das ,,offizielle Modell” der Kirche selbst wandelbar ist,
dieser Wandel aber vielfach nur unter charismatischem Widerspruch und legitimem
Dissens zustande kommt??, Auch auf diese Weise kann es zu einer ,partiellen
Identifikation” mit der Kirche kommen, die qualitativ ginzlich anderer Natur ist und
sogar Bedingung der Méglichkeit fiir die ,,wahre” Identifikation sein kann*!. Die an

33 K. Rahner, Strukturwandel der Kirche als Chance und Aufgabe, Freiburg 1972.

% Der Wandel von einer alternativen Mitgliedschaft (Glied oder ,,extra Ecclesiam”) zu einer
gestuften auf dem II. Vatikanum (Lumen gentium, Nr. 14—16) ist ein Reflex der statt-
gefundenen religionssoziologischen Entwicklung. Vgl. auch K. Rahner, Die Gliedschaft der
Kirche nach der Lehre der Enzyklika Pius’ XII. ,,Mystici Corporis Christi”, in: Schriften
zur Theologie, I1, Einsiedeln 1955, 79 ff.

40 K. Rahner, Schisma in der katholischen Kirche, in: Schriften zur Theologie, IX, Einsiedeln
1970, 432—452; vgl. dazu auch Kirchliche Lehre — Skepsis der Gliubigen, Analyse:
F. Haarsma, Stellungnahmen: W. Kasper, F. X. Kaufmann, Freiburg 1970.

41 H, Schlette, Die sogenannte ,partielle Identifikation” mit der Kirche, in: Concilium 7 (1971),
399—406.

342



einem bestimmten traditionellen Modell der Kirche bemessene , Unkirchlichkeit” einer
subjektiven Religiositit konnte sich so als legitimer Protest gegeniiber einer ,depra-
vierten Kirchlichkeit” erweisen, wodurch diese Unkirchlichkeit zum Ausdruck er-
neuerter ,wahrer” Kirchlichkeit werden kann. Ein derartiger Wandel im offiziellen
Modell ist in der gegenwirtigen Kirche voll im Gange und erstreckt sich auf nahezu
alle Bereiche der religidsen Institution (Lehre, sittliche Normen, Gebote der religiosen
Praxis, Strukturformen). Doch mu8 vermerkt werden, da sich diese (legitime) Form
der ,partiellen Identifikation” von jener der Auswahldhristen wesentlich dadurch unter-
scheidet, da sie ihrer Grundtendenz nach nicht zentrifugal, also von der Kirche
wegfiihrend, sondern zentripetal ist. Deshalb sollte man diese zweite Form der
npartiellen Identfikation” besser , kritische Identifikation” nennen.

¢) Der ,partiellen Identifikation” der Auswahldhristen wird man aber mit einer blof
negativen theologischen Qualifikation als ,,geheime Hiresie” und ,partielle Unkirch-
lichkeit” nicht voll gerecht. Es muf dariiber hinaus ja bedacht werden, welchen
Stellenwert die ,nicht- oder auBerkirchlichen” Bereiche dieser subjektiven Religiositiit
haben, die nicht von der kirchlichen Institution (wegen deren subjektiv erfahrenen
Dysfunktionalitiit!?) gestaltet werden. Die Kategorien des ,Glaubensabfalls” und
des ,,Unglaubens” reichen dazu nicht aus, weil damit noch nicht gesagt ist, worin
niherhin die Kultur dieses ,Unglaubens’” besteht?. Tatsache ist, da8 man iiber
diese positiven Aspekte auBerkirchlicher Religiositit nur wenige empirische Anhalts-
punkte besitzt und deshalb blof vage Vermutungen anstellen kann. So meint
T. Luckmann, welcher der empirischen Erforschung dieser subjektiven Relevanz-
strukturen viel Aufmerksamkeit widmet, dal es sich allgemein um ,transzendenz-
arme” Sinngebungssysteme handelt, wie etwa Zen, LSD-Kulturen, politische und
quasipolitische Ideologien mit religidser Funktion, Tagungs- und Kulturmarxismus,
noch transzendenzirmere subjektivistische Philosophien oder psychoanalytische Lebens-
weisheiten?s. P. L. Berger findet in diesen Segmenten ,nichtkirchlicher” Religiositit
gleichfalls ,Spuren der Engel”, wobei diese Engel fiir Transzendenz stehen#. In
dieselbe Richtung gehen theologische Spekulationen von K. Rahner: Wer den allge-
meinen Heilswillen Gottes ernst nehme, miisse selbst bei Menschen auflerhalb der
Kirche eine der Verkiindigung im Wort schon vorausgehende Gottesbegegnung anneh-
men, die als transzendentale (unthematische) Erfahrung immer schon dort gegeben
sei, wo die Transzendenzbewegung die Endlichkeit des kategorialen Gegenstandes
als solche erfahren li8t, wie etwa in der alles bedrohenden Angst, in aufsteigender
Freude, in der Erfahrung einer absoluten Verantwortung, Treue, Liebe, die kategorial
nicht mehr adiquat gerechtfertigt werden kann, oder auch in der Erfahrung absoluter
Logik, ja diffuser selbst in jedem beliebigen Vorgang der menschlichen Erkenntnis
und Freiheit, die den Menschen vor die Frage stelle, ob er die Notwendigkeit und
Unausweichlichkeit dieser transzendentalen Gotteserfahrung in freiem Urvertrauen
zur Mitte seiner Existenz machen will oder sie verdringen will in einer Flucht zu
den iibersichtlichen und manipulierbaren Einzelwirklichkeiten in seinem Leben®s.

III. Verkiindigende Kirche der ,,offenen Grenzen”

Aus dieser theologischen Diskussion der ,partiellen Identifikation” vieler Kirchen-
mitglieder mit ihrer Kirche, damit verbreiteter ,auBerkirchlicher” Religiositit, lassen
sich einige markante SchluBfolgerungen ziehen.

42 The Culture of Unbelief, hg. v. R. Caporale / A. Grumelli, Berkeley - Los Angeles - London
1971.

4 Ludemann, Religion, a. a. O.

4P, L Berger, Auf den Spuren der Engel. Die moderne Gesellschaft und die Wieder-
entdeckung der Transzendenz, Freiburg 1970.

4 K. Rahner, Kirchliche und auBlerkirchliche Religiositit, in: StdZ 98 (1971), 3—13.

343



1. Primat der Religiositit

Zunichst muB als Sinn und Ziel der religisen Institution die subjektive Religiositit
der Menschen und nicht primir deren Kirchlichkeit genannt werden. Die religitse
Institution erweist sich damit als ebenso subsidiir, wie dies von der kirchlichen
Soziallehre immer schon fiir die nichtreligiésen Institutionen der Gesellschaft verlangt
wurde: sie stehen allesamt im Dienst am Menschen. Fiir die religitse Institution ist
dies konkret der Dienst am Glaubensgehorsam der Menschen, nicht sosehr ihre
Kirchlichkeit, deren Gestalt auf Grund sozialer Faktoren geschichtlich wie biographisch
iiberaus variabel ist und einer theologischen Neubesinnung bedarf*®. Dieser heils-
notwendige Glaube (und in diesem Sinne diese Religiositit) kann faktisch auch in
volliger oder partieller Distanz zur Kirche bestehen. Dabei ist weder behauptet, daf8
die partielle Identifikation vieler Auswahlchristen noch die nahezu vollkirchliche
Religiositit vieler Christen aus dem kirchlichen Intensivsegment diesem anzustreben-
den Glaubensgehorsam entspricht.

2. Kirchlichkeit

Der einmal angenommene (von Gottes zuvorkommender Gnade gewirkte) Glaube
tendiert aus innerer Dynmamik zu kirchlicher Gestalt. Daher ist ,Kirchlichkeit nicht
der Anfang, sondern das Ende der Gnade”4?, Ob es aber zu dieser ,,Verkirchlichung”
der Religiositit kommt, hingt von individuellen und sozialen Voraussetzungen ab
(Erziehung in der Herkunftsfamilie, Bindung an die Gemeinde, religitse Sensibilitit
etc.) und ist demnach fiir die Mehrzahl der Mitglieder der modernen Gesellschaft
unwahrscheinlich, zumal ,,volle Kirchlichkeit” unter negativem sozialen Konformitits-
druck steht!8, In diesem Sinn wird man heute mehr denn je die (volle) Kirchlichkeit
des Glaubens als zusitzliche Gnade und noch mehr als Berufung und Auftrag ver-
stehen diirfen. Die kirchlich-religitsen Menschen wiren (nach Rahner) jene, fiir die
,,Christus das produktive Vorbild schlechthin fiir ein Sicheinlassen auf das Geheimnis
unseres Daseins ist, das wir Gott nennen”. Es sind Menschen, die aus dem Geist
Christi leben, den die Glidubigen die absolute Radikalisierung unserer transzendenten
Bezogenheit auf Gott nennen. Die Kirche wire dann der Ort, an dem die transzen-
dentale Gotteserfahrung der Menschen reflex da ist und durch deren Mitglieder
der Dienst an der Entfaltung des Glaubensgehorsams (auch zu seiner kirchlichen
Gestalt) wahrgenommen wird4®.

3. Verkiindigung, nicht Versorgung

Kirchliche Aktivitit kann daher weder bequeme Versorgungs-, noch weniger rigid
sterile Verweigerungspastoral sein: sie kann nur als Verkiindigung legitimiert werden.
Thr Grundanliegen muf8 die , Mystagogie’, die Reflexion auf vorhandene transzen-
dentale Gotteserfahrung sein. Eine solche Verkiindigungspastoral bedarf einer Neu-
besinnung auf die Inhalte der Verkiindigung und ihre Methodik.

a) Der Inhalt der Verkiindigung mufl eine anthropologische Dimension haben, schon
deshalb, weil nach einer Verkiindigung, die nicht ,Lebensnot”-wendig ist, erfahrungs-
gemifl keine Nachfrage besteht, und zwar zu Recht nicht, da doch das ,propter
nos homines et propter nostram salutem” zu den zentralen Aussagen des Credo
gehort. Diese Bezogenheit auf den Lebensvollzug des Menschen und die Sinngebung
seines Daseins, in diesem Sinn diese , Funktionalitit” der Verkiindigungsinhalte, wird
zweifach sein miissen: sie wird ebenso Stabilitit wie Herausforderung anzielen,
weil das ,Christliche” sowohl das Humanum bestitigt wie das Inhumane im Leben

48 Rendtorff, Christentum ohne Kirche, a. a. O. 406 f£.

47 Rahner, Kirchliche und au8erkirchliche Religiositiit, a. a. O. 6.
48 Boos-Niinning, Dimensionen, 143.

4 Rahner, Religiositit, a. a.'O. 12.

344



des einzelnen und in der Gesellschaft prophetisch kritisiert. Dabei gilt es das
spezifisch Christliche” herauszukehren, insbesondere wo Forderungen erhoben wer-
den, die den oft vernachlidssigten Widerspruchscharakter des Christlichen (gegen das
Inhumane) an sich tragen; andernfalls konnte nimlich die ,kirchliche Ware” anderswo
billiger und ohne die persénlichen Unkosten einer kirchlichen Bindung eingekauft
werden. Ein ,immanenter Humanismus” und in diesem Sinn ein ,sakularisiertes
Christentum” miiten deshalb zugunsten eines ,transzendenzreichen Humanismus”
und in diesem Sinn einer theologischen Anthropologie abgelehnt werden. Die Ver-
kiindigungsinhalte sind zudem auf soziale Stiitzsysteme (,,Plausibilititsstrukturen”
nach Berger-Luckmann) angewiesen; als solche Garanten Huflerer Glaubwiirdigkeit
erhalten Gemeinden und Christen eine wichtige Funktion im Rahmen einer Verkiindi-
gungspastoral. Schlieflich mufl dieser Verkiindigungsinhalt im Sinn von Kurzformeln
und unter Beachtung der Hierarchie der Wahrheiten einfach und ohne konfessionellen
Ballast sein, weil der Pluralismus unter den christlichen Kirchen erwiesenermafien
als solcher die Glaubwiirdigkeit der Verkiindigung mindert und damit die Kirchen
selbst einen nicht unbedeutenden Beitrag zur Entkirchlichung jener Menschen leisten,
die sie zur Kirchlichkeit einladen.

b) Methodisch muB8 eine solche Pastoral die Gesetze einer Erwachsenenverkiindigung
beachten. Sie wird, bereit zum Gesprich, dort ansetzen, wo die Menschen auch der
modernen Gesellschaft auf die ,,Spuren der Engel” stofen. Die vorhandene Nachfrage
rund um die Lebenswendepunkte sollte (bei aller Dunkelheit der sie auslésenden
Motive) daher weniger diskriminiert werden, sondern als Ansatz fiir die Verkiindigung
reichlicher als bisher verwendet werden. Dabei bleibt es eine schwierige Frage, welche
Funktion religiosen Gruppen bei dieser missionarischen Aktivitit zukommt. Einer-
seits haben sie erwiesenermaflen eine starke Neigung zu sozioreligioser Homogenitiit,
rekrutieren sich doch ihre Mitglieder aus denselben altersmifigen und sozialen
Kategorien und zudem aus dem kirchlichen Intensivsegment, tendieren damit zu einem
spezifischen Wertklima, was wiederum Filtermechanismen gegeniiber andersgearteten
(etwa eben Auswahlchristen und Nichtchristen) verursacht. Andererseits sind fiir eine
effektive und nachhaltige Veridnderung der persénlichen Relevanzstrukturen gruppen-
dynamische Prozesse der einbahnigen und anonymen , Kommunikation’ vorzuziehen.
Die Verinderung der subjektiven Relevanzstrukturen (Religiositit) in Richtung auf
den ,,neuen Menschen”, fiir den Christus ,MaB“-geblich ist, ist aber erklirtes Ziel
kirchlicher Aktivitit. So besteht ein methodisches Dilemma darin, da Gruppen-
prozesse pastoral anzustreben wiren, die vorhandenen kirchlichen Gruppen aber fiir
Auswahl- und Nichtchristen nur schwer zuginglich sind. Damit wird aber die aus-
wahlchristliche Tendenz zu bloB religitser Versorgung ohne die Unkosten einer
sozialen Integration in religiose Gruppen bestirkt.

4. Kirche der ,,0ffenen Grenzen”

Unsere Uberlegungen erlauben schlieSlich Folgerungen fiir die Organisationsstruktur
der Kirche. Die partielle Identifikation vieler Kirchenglieder mit ihrer Kirche erweist
sich nicht nur als gesellschaftliches Phinomen, sondern entzieht sich auch, wie schon
gesagt, weithin der kirchlichen Kontrolle. Die , Freiheit” in religidsen Belangen erweist
sich damit nicht nur als Recht in der gesellschaftlichen Offentlichkeit, sondern auch
innerhalb der Kirche, und trigt damit die unumgingliche Moglichkeit sowohl voller,
aber eben auch partieller Identifikation in sich. Ein Programm der ,Reinigung” der
Kirche von nur partiell sich identifizierenden ,Randsiedlern” mag zwar viele
theologische Griinde fiir sich haben, ist aber de facto nicht realisierbar. Die
gestufte Kirchlichkeit gehort zur Gestalt der Kirche in der modernen Gesellschaft. Das
zieht nicht nur die Notwendigkeit nach sich, die Kriterien der Kirchenzugehorigkeit
neu zu bedenken; das Modell der Totalidentifikation oder als einzige Alternative dazu

345



die Nidchtidentifikation ist nicht mehr anwendbar®®. Die Frage, wer ein (kirchlicher)
Christ ist, gewinnt dadurch zunehmend an Bedeutung. Es ist aber zu iiberlegen, ob
nicht sowohl hinsichtlich des Rufs wie der Rollenzuweisung Fiir sich partiell Identi-
fizierende in der Kirche Platz zu schaffen wire’!. Strukturell bedeutet dies aber jeden-
falls, da die Kirche heute bei aller theologisch erforderlichen Vergemeindlichung eine
,Kirche der offenen Grenzen” sein mufl: Kerngemeinden werden sich zwar auf Grund
der Tendenz zur Kristallisation von Kirchlichkeit immer deutlicher herausschilen,
sie werden aber, wenn sie nicht dem Zug zum Gettodasein und zur Sekte erliegen,
dynamische Zentren inmitten vieler auf die Kirche bezogener und formell zur
Kirche sich zihlender Menschen sein.

% Schlette, Die sogenannte ,,partielle Identifikation”, a. a. O. 400.
&1 F, Klostermann spricht von der Notwendigkeit von , Katechumenengemeinden”: F. Kloster-
mann, Die Gemeinde Christi. Prinzipien, Formen, Dienste, Augsburg 1972, 64.

HELMUT KRATZL

Bischofsvikare in der Erprobung

Erfahrungen in der Erzdiozese Wien verglichen mit anderen Versuchen im deutschen
Sprachraum,

Das II. Vatikanum hat im’ Dekret iiber die Hirtenaufgabe der Bischdfe in der Kirche den
Bischéflichen Vikar (Vicarius Episcopalis) als neue Rechtsfigur geschaffen!. Im MP ,Ecclesiae
Sanctae’?, den Ausfiihrungsbestimmungen zu diesem Dekret, wurden genauere Richtlinien Fiir
diese neue Funktion erstellt. Seit dem Konzil wurden in vielen DiSzesen erstmals Bischofliche
Vikare eingesetzt. Da aber weder die knappen Aussagen im Dekret iiber die Hirtenaufgabe
der Bischofe, noch die dazugehdrenden Durchfiihrungsbestimmungen dieses neue Amt niher
prizisieren, sondern es der freien Bestimmung des Didzesanbischofs iibertragen wird, ent-
sprechend den &rtlichen Erfordernissen Zahl, Vollmacht und Geschiftsbereich der Bischofs-
vikare zu bestimmen?, sind die ersten Modelle in den einzelnen Didzesen sehr unterschiedlich.
In der Erzditzese Wien wurden am 1. September 1969 Bischofliche Vikare fiir bestimmte
Territorien innerhalb der Dibzese auf die Dauer von 5 Jahren bestellt. Das Ende dieser Amts-
periode am 1. September 1974 ist AnlaB, die ersten Erfahrungen zu analysieren. Um dieses
»Wiener-Modell” aber in einem gréfleren Zusammenhang sehen zu kénnen, soll zunichst
dargelegt werden, was das Konzil eigentlich mit den bischoflichen Vikaren wollte (I), ferner
welche Ausformungen dieses Amt in den letzten Jahren in vergleichbaren Didzesen des
deutschen Sprachraums gefunden hat (II). Nach eingehender Darlegung des Wiener Ver-
suches (III) wird schlieBlich einiges Grundsitzliches iiber diese spezielle Verwirklichungsform
und dariiber hinaus zur Rechtsfigur des Bischoflichen Vikars iiberhaupt zu sagen sein (IV)%.

I. Die Bischéflichen Vikare nach den Beschliissen des II. Vatikanums

Bald nach Ankiindigung des Konzils durch Johannes XXIII. (1959) war es klar, daf
die Bischofsfrage, insbesondere das Verhiltnis zwischen Papst und Bischéfen, zu den
leitenden Themen des Konzils gehtren werde. Im Zusammenhang damit wurde auch
die alte Frage iiber das Verhiltnis von Weihegewalt und Hirtengewalt in den
Vordergrund geriickt. Erstens waren diese Probleme beim I. Vatikanum nicht zu Ende

1 CD Nr. 23, 26 u. 27. 2 ES Nr. 13 u. 14, 3ESNr.14§1 u. 2.

4 Wir verwenden folgende Abkiirzungen: ED (Erzdibzese), Dz (Didzese), EB (Erzbischof),
DB (Dibzesanbischof), WB (Weihbischof), GV (Generalvikar), BV (Bischofsvikar), WDzBI
(Wiener Didzesanblatt).

346



