NF 7.) (VIII u. 450.) Aschendorff, Miinster
1972. Ln. DM 76.—.

Diese Dissertation setzt sich nach einer aus-
gedehnten Wertung der geschichtlich-dogma-
tischen Fragestellungen und der einschla-
gigen exegetischen Unternehmungen im be-
sonderen mit Apk 1, 5f; 5, 9f und 20, 4 ff
auseinander.

Es zeigt sich, daB der Verfasser der Apk das
in der urchristlichen Tradition vorgegebene
Motiv im Blick auf Ex 19, 6; Is 61, 6; Dn 7
und das zeitgendssische Kult- und Herr-
schaftsverstindnis bearbeitet, um sowohl
einem heilsimmanenten Enthusiasmus seiner
Leser, als auch der Faszination durch Kai-
serkult und Synkretismus zu begegnen. Da
der Priesterbegriff offensichtlich nicht vom
Mittler- und Opfergedanken bestimmt wird,
sondern durch die vom jiidischen Tempelkult
abgeleitete Vorstellung vom ,,Sich-Gott-Na-
hen-Diirfen”, so ist fiir die Apk die Aus-
iibung des mit der Taufe grundsitzlich ver-
lichenen Priesterseins in ,dieser Welt” noch
nicht gegeben, da immer noch und wei-
terhin die an sich Christus und seinen Knech-
ten zustehende Weltherrschaft von den
Michten ,dieses Xons” usurpiert ist (Kai-
serkult). Zugleich ist die Erlangung der zu-
kiinftigen Gottesnihe und Mitherrschaft an
das Widerstehen in der Versuchung zur An-
betung des ,Tieres” gebunden. Priestertum
und Herrschaft bilden die eschatologische
Zusage an die ,Uberwinder”, die sich als
Bekenner und Blutzeugen bewihrt und damit
jhre in der Taufe zugesagte Rechtfertigung
bestitigt haben. Nur sie erlangen die Basileia
im ,himmlischen Jerusalem”. Die Heilszusage
ist analog zur jiidischen Apokalyptik indi-
vidualisiert.

Die Apk versucht also mittels kultischer
Begrifflichkeit den Standort des Christen in
der Zeit der Kirche zu bestimmen, um da-
mit einem prisentischen Heilsenthusiasmus
vorzubeugen, der Versuchung zum Kaiser-
kult den Boden zu entziehen und das ,Aus-
harren” als die rechte Weise christlicher
Existenzverwirklichung in der noch nicht
vollendeten Heilsgegenwart zu legitimieren.
Die das gesamte Instrumentarium exege-
tischer Methodik beherrschende Arbeit bildet
einen wertvollen Beitrag zur Erhellung der
Aussagen der Johannesapokalypse, wie auch

zur  Grundlagenforschung systematischer
Ekklesiologie.
Graz Franz Zeilinger

LIMBECK MEINRAD, Von der Ohnmacht
des Rechts. Untersuchungen zur Gesetzes-
kritik des Neuen Testaments. (Theolo-
gische Perspektiven.) (112.) Patmos, Diissel-
dorf 1972. Kart. lam. DM 14.—.

Angesichts der offentlichen Diskussion um
eine geeignete Neukodifizierung des staat-
lichen und kircdhlichen Rechts versucht L. mit

390

einer Besinnung auf die ntl Gesetzeskritik
(7—15) Antwort zu geben auf die Doppel-
frage: Welche spezifisch christliche Gesichts-
punkte ,kann/muf die Kirche” den sie Fra-
genden angeben und ,welchen Sachverhalt
hat die Kirche bei ihrer eigenen Rechts-
reform zu beriicksichtigen?” (108) In 9 The-
sen (108—111) wird das Ergebnis der Unter-
suchung zusammengefaflt. 4 Abschnitte ent-
falten den atl und zeitgendssischen Hinter-
grund der ntl Aussage. Reiches Material aus
dem Friihjudentum ist ausgebreitet, das zu
einem differenzierteren Beurteilen jiidischen
Gesetzesverstindnisses zur Zeit Jesu mahnt.
Mit Recht kritisiert Vf. diesbeziigliche Pau-
schalurteile (R. Bultmann, J. Schmid, Strack-
Billerbeck u. a.). Respektierung der Schép-
fungsordnung, Annahme der von Gott ange-
botenen Gemeinschaft und das Suchen der
Ehre Gottes lassen sich als positive Motive
fiir den Gesetzesgehorsam im Friithjudentum
nennen (40—52).

Jesu Gesetzeskritik (Abschnitt VI) wird un-
ter den 3 Themen zusammengeschaut: Gott
fordert nichts fiir sich, Gottes Forderung
ist der Nichste und das Hauptgebot. Jesus
selbst verstand sich nicht als ,,das Ende des
Gesetzes”, sondern seine Kritik richtete sich
gegen das herrschende Gesetzesverstindnis;
er verkiindete ,,Gottes unbedingten und un-
begrenzten Heilswillen, der zu jeder Zeit fiir
einen jeden Menschen lebendig ist”. Er iiber-
windet nicht durch ein neues und besseres
Recht die Miflstinde, sondern bemiihte sich,
»durch seine eigene grenzenlose Giite, die
Gottes Barmherzigkeit widerspiegelte, die
Menschen fiir das Gute in ihrem eigenen
Leben und untereinander und damit auch fiir
Gott selbst zu gewinnen” (83). ,Die Geset-
zeskritik des Apostels Paulus” (Abschnitt
VII) ist im Anschlu an die Monographie von
A. van Diilmen aus den paulinischen Haupt-
briefen entwidkelt, Die paulinische Redht-
fertigungslehre mache die ,Ohnmacht des
Rechts” deutlich. Denn ,,Gottes vorbehaltlo-
sem Entgegenkommen kann der Mensch nur
noch mit einem ebenso radikalen Glauben
und Vertrauen entsprechen” (100).

Die Studie verrit Literatur- und Fachkennt-
nis, kritisch-synthetische Beurteilung exege-
tischer Einzelergebnisse und ist mit bewuf-
tem Seitenblick auf die ,Lex fundamentalis”
(110, Anm 3) geschrieben. Einige Fragen stel-
len sich dem Rez. Miiflte nicht beim Argu-
mentieren mit Qumrantexten (vgl. z. B. 37 ff)
stirker die Uberlieferungsgeschichte dieser
Schriften beachtet werden, worauf K. Miiller
mit Nachdrudk aufmerksam gemacht hat
(vgl. ]J. Schreiner, Einfiihrung in die Metho-
den der biblischen Exegese)? Ist nicht der
hermeneutische Ansatz verengt, wenn nur
nach der ,Gesetzeskritik Jesu” (sic!) und
des ,Apostels Paulus” gefragt wird? Man
liest die Ausfithrungen iiber Jesu Sabbat-
kritik (65 ff) mit Interesse und Gewinn. Die



Explikationen zum Hauptgebot (77 ff) im
Anschluf an den Artikel von Chr. Burchard
stellen zwar die komplizierte Traditionsge-
schichte von Mk 12, 28—34 parr iibersicht-
lich heraus, machen aber die komplexe bi-
beltheologische Aussage nicht ganz einsich-
tig, obgleich weittragende Folgerungen ge-
zogen sind, die in der These V miinden:
»++. was die Menschen zu Jesus hinzog, war
nicht die Korrektheit seines Verhaltens, son-
dern die Spontaneitit seiner Giite (Hervor-
hebung v. Rez) — auch auflerhalb des Ge-
setzes” (110). Ist mit dieser anthropologisch-
soziologischen Formulierung das Mysterium
der Person und Sendung Jesu umfassend ge-
nug und vor allem dem biblischen Befund
entsprechend umschrieben? Kénnen darauf
rechtstheologische Konsequenzen im Sinn der
vom Vf. eingangs gestellten 2 Fragen aufge-
baut werden? Vermifit wird trotz der Kiirze
der Studie wenigstens ein Verweis auf die
zum Thema relevanten Texte aus den Deu-
teropaulinen und die bedeutsamen Stellen
1 Kor 12, 3 und 7. Miiflte nicht gerade eine
Untersuchung von so grundsitzlicher Frage-
stellung auch den Motiven nachgehen, wes-
halb gerade Paulus in Gal, 1. u. 2 Kor wie
Rém 12 ff derart detaillierte Anweisungen
und , Reglementierungen” (vgl. 111 oben)
trifft? Oder sollten nicht wegen der Frage-
stellung des Buches stirker die Motive der
Redaktionstitigkeit z. B, eines Mt herange-
zogen werden (wofiir es iibrigens brauch-
bare Monographien gibt)? Trotz dieser kri-
tischen Anfragen hat die Studie das Posi-
tivum, in gedringter Form latente Probleme
deutlich beim Namen zu nennen und anzu-
regen.

St. Pélten/Wien Ferdinand Staudinger

im Lichte der
(200.)

SCHUBERT KURT, Jesus
Religionsgeschichte des Judentums.
Herold, Wien 1973. Kart. lam. S 148.—.

Auf den Hintergrund der religitsen Vorstel-
lungen des Judentums zur Zeit Jesu unter-
sucht Sch. wichtige Teile der ev. Jesusiiber-
lieferung; der so erbrachte Nachweis der
,milieugerechten” Berichterstattung in den
Evv soll (und kann) als (zusitzlicher) Be-
weis fiir die Geschichtlichkeit der ev. Jesus-
tradition dienen (7 f). Im Kap. iiber die ev.
Kindheitsgeschichten (KGen) Jesu zeigt Sch.,
ausgehend von der christologischen Glau-
bensformel in R6m 1, 3 f (ob man V. 4 nicht
richtiger mit ,eingesetzt als Sohn Gottes in
Madht etc.” iibersetzen sollte?) die atl Ur-
spriinge des Messiastitels ,,Sohn Davids” wie
auch seine Entwidklung im rabbinischen
Schrifttum auf; wenn im Abschnitt iiber
«Sohn der Jungfrau” festgestellt wird, das
Motiv der Jungfrauengeburt (JG) komme
auch in rein jiidischen Quellen vor (19 ff),
so darf doch bezweifelt werden, ob in den
angefiithrten Belegen die JG (diese im Sinne

der Niederkunft als Folge eines fleischlich-
geschlechtlichen Umganges eines Gottes mit
einer Jungfrau verstanden) — trotz des z. T.
danach klingenden Wortlautes — wirklich
gemeint ist; vgl. die Philo-Stelle: ,Wenn
Gott mit der Seele zu verkehren begonnen
hat etc”! (21) Bei der Darlegung der theo-
logischen Aussagen der KGen, die zutref-
fend ,eher” als ,Geschichtsdeutungen” denn
nals geschichtliche Referate” verstanden wer-
den (37), zeigt Sch. verdienstvoll auch bis-
her kaum bekannte zahlensymbolische Hin-
weise (JaD, Jeschua-Jechoschua) auf.

Im breit ausgefithrten Kap. iiber Jesus und
die Religionsparteien seiner Zeit (41—137)
wird u. a. betont, daf Jesus mit den Pha-
risdern grundsitzlich (nicht nur mit ihrer
Praxis) in Divergenz stand (63f); an die
daraus entspringenden Auseinandersetzun-
gen Jesu kniipfte die urchristliche Polemik
mit den Pharisdern (der einzigen nach 70
noch maBgeblichen ,Partei”) an (70). Auf-
schlufireich ist der Hinweis auf den ,na-
tionalen Trend” bei den Sadduziern, wes-
halb man sie nicht einfachhin als liberale
Kollaborateure Roms sehen darf; sie rich-
tiger beurteilend wird man sagen, daf8 fiir sie
,nationale Interessen und assimilatorische
Politik keine uniiberbriidkbaren Gegensitze
bedeuten” (73 f). Die Beziehungen Jesu zu
den (bes. ausfiihrlich behandelten) Qumran-
Essenern wurden seinerzeit ,iiberpointiert”,
fehlen doch bei Jesus gerade die ,.qumran-
spezifischen’” Lehren (109). Jesus war also
kein Qumraner, aber auch kein Mitglied der
Zelotenpartei. Ergibt sich zwar aus den Evv
eindeutig das Eingebettetsein Jesu im zeit-
gendssischen jiidischen Milieu, so erhellt aus
ihnen nicht minder klar, daf Jesus, bes. zu-
folge seines einmaligen SelbstbewuBtseins,
keiner der 3 jiidischen ,Parteien” zuzuord-
nen ist, auch nicht jener der Apokalyptiker,
denen er noch am meisten nahestand.

Im Kap. iilber den Prozef Jesu wird auf-
grund von reichem religionsgeschichtlichem
Material die ,grundsiitzliche Geschichtlich-
keit” der ev. Uberlieferung iiber das Verhor
(es handelt sich nicht um einen Proze8) Jesu
vor dem Synedrion verteidigt; Mk 14, 55 bis
64 Parr ist allerdings nicht als ProzeSproto-
koll zu verstehen, sondern gibt nur die fiir
den dchristlichen Glauben wichtigen Phasen
des Verhors wieder. Jesus wurde von Pila-
tus rechtsgiiltig zum Tode verurteilt. Die in
den Evv deutliche Tendenz der Entlastung
des Pilatus (bei gleichzeitiger Belastung der
Juden) ist (auch) eingegeben vom Bestre-
ben, die Christen vor den romischen Tribu-
nalen zu entlasten (163). Im Kap. itber die
Auferstehung Jesu wird einsichtig gemacht,
daB die ,Scherben-bringen-Gliick-Theologie”
(170) v. W. Marxsen in der Luft hingt, wenn
man nicht die Realitit der Erscheinung des
Auferstandenen zugibt. Da den Juden die
Vorstellung von der (an Jesus geschehenen)

391



