gab Vortrige, Konzerte und einen neuen
Gottesdiensttypus, die ,Meditationen”, mul-
timediale Veranstaltungen auffithrungséhn-
lichen Charakters. Das vorliegende Buch bie-
tet aus der Feder der Mitglieder des mon-
tags-Kreises eine Fiille von Material, durch
das sich der interessierte Leser mit Gewinn
durcharbeiten kann: Protokolle von Sitzun-
gen, Briefe, Formulierungsversuche — Wie
kann man alte Gebetsinhalte so ausdriicken,
daB sie vom heutigen Menschen verstan-
den werden? —, Skizzen fiir Meditationsgot-
tesdienste, Gedanken zur Verkiindigung im
Dialekt, kurz: eine Fiille von Material, das
die unmittelbare Atmosphire eines leben-
digen Arbeitskreises atmet und deshalb ver-
langt, sich in die Situation engagierter evan-
gelischer Christen in einer konkreten Si-
tuation mit ganz bestimmten Zielen hinein-
zuversetzen. Was hier gedruckt wurde, ist
DenkanstoS und will nicht fertige Losung
oder vielseitig abgesicherte Aussage sein.
Tiefenpsychologisches Gedankengut durch-
zieht weithin die Texte, ebenso der Wille
zu politischem Engagement. Nichts aus dem
Buch kann einfach durchgefithrt oder auch
nur nachgeahmt werden. Alles aber ist an-
regend, wenn es auch deutlich von den Jah-
reszahlen 1971 bis 1973 geprigt ist.

Linz Bernhard Liss

JORDAN PLACIDUS, Die Tddhter Gottes,
Zum Thema Frau und Kirche. (150.) Knecht,
Frankfurt a. M. 1973. Efalin, DM 16.—.

Der weitgereiste 79jihrige Beuroner Bene-
diktiner setzt sich in 12 nur lose miteinan-
der verbundenen Kapiteln mit dem Thema
,»Frau und Kirche” (Untertitel) auseinander.
Wir haben keine streng wissenschaftliche
Abhandlung vor uns, aber gescheite und
mit Anmerkungen versehene Uberlegungen
eines theologisch und historisch, auch reli-
gionsgeschichtlich, gut versierten Autors.

Er analysiert zunichst die biblische Schop-
fungs- und Siindenfallsgeschichte, priift die
Rolle der israelitischen und griechischen Frau,
geht den matriarchalischen Kulturen und
den androgynen Mythen und Motiven in
den alten Mythologien und Kulturen nach,
der Stellung Marias in der dhristlichen Ver-
kiindigung, im besonderen in der patri-
stischen Spekulation, den Folgen ,der Vor-
stellung von der Vaterschaft Gottes und
von der Sohnschaft Christi”, der Lehre
Pauli von der Frau, dem Verhalten Jesu
und der Kirche (Diakoninnenordination,
Abtissinnen mit geistlicher Jurisdiktion); ein
Kapitel ist der Schwiiche des ,schwachen”
Geschlechtes in Literatur und Bibel, ein-
schlieBlich der Auswirkungen in der kirch-
lichen Praxis, eines der Diskriminierung der
Frau im heutigen kirchlichen Leben, im be-
sonderen in Liturgie und Kirchenrecht, ge-
widmet; eines stellt sich den Einwinden, die
gegen die sakramentale Ordination von

26.

Frauen zu Presbytern und Diakonen vor-
gebracht werden (im besonderen: der ménn-
liche Priester als Sachwalter des Brautigams
Christus); das letzte Kapitel beschiiftigt sich
mit dem Wesen der Frau und den daraus ab-
geleiteten Begriindungen der Stellung der
Frau in der Kirche von heute.

Das Fazit: die These von der Minderwer-
tigkeit oder Unebenbiirtigkeit der Frau ge-
geniiber dem Mann ist soziologisch und theo-
logisch zeitbedingt und heute nicht mehr
haltbar; darum ist auch die untergeordnete
und nur dienende Rolle der Frau in der
Kirche nicht mehr zu verantworten; das
miilte auch Konsequenzen fiir die Zulas-
sung von Frauen zur sakramentalen Or-
dination haben,

Mitunter wiirde man sich eine straffere
Gedankenfithrung wiinschen, besonders im
Kapitel ,Primat des Weiblichen”, Aber das
ist eine Stilfrage und hingt auch mit dem
literarischen Genre zusammen, das wir vor
uns haben.
Wien Ferdinand Klostermann
BOUTHILLIER CHRISTOPH (Hg.), Diskus-
sion um den Priester. Briefe an Bischof Riobé.
(136.) Miiller, Salzburg 1974. Kart. lam.
S 96.—.

Auf der Bischofskonferenz in Lourdes (1972)
brachte der Bischof von Orléans Guy Riobé
einige Uberlegungen zur Lsung der gegen-
wirtigen schweren Amtskrise in der kath.
Kirche vor. Erst nach der Alarmierung der
offentlichen Meinung ,durch die phantasie-
vollsten Interpretationen eines geheimgehal-
tenen Textes” gab der Bischof den Text zur
Verdffentlichung frei; er erschien in ,Le
Monde” am 11. November 1972. Riobé geht
von der Tatsache aus, dafl sich 1972 in den
siecben Dibzesen der Region Mittelfrank-
reich insgesamt flinf junge Menschen im er-
sten Jahr des zweiten Seminarabschnittes
befanden. Er beruft sich fiir seine ,pasto-
ralen SchluBfolgerungen” auf das Anhéren
zahlreicher Priester in der eigenen Dibzese,
auf Gespriche im dibzesanen Presbyterrat
und auf Arbeitskontakte mit einer Gruppe
von Theologen und Pfarrern auflerhalb der
Didzese.

Der Bischof hebt vier Punkte hervor: 1. ,Wir
miissen den Mut finden, bei einer relativ
grofen Anzahl von Priestern den unver-
meidlichen Niedergang einer bestimmten
Weise, das Priesteramt zu leben, festzustel-
len.” 2. Diese Identititskrise fiihrt zu ernst-
haften affektiven Stérungen, zur Entdeckung
neuer Werte und ,macht das Ausscheiden
zahlreicher junger Priester aus dem Amt
verstindlich”. 3. ,,Es ist daher hoch an der
Zeit, neue Formen der Ausiibung des Prie-
steramtes zu suchen, ohne diese gleich durch
eine bestimmte Lebensform festzulegen.”
Warum ,sollte dieses Amt nicht durch ein
Glied der Gemeinde ausgeiibt werden kén-

403



nen, das, von ihr gewihlt, fiir diese Auf-
gabe vorbereitet und vom Bischof berufen,
eingesetzt und bestitigt wird, diese Funk-
tion nicht notwendigerweise hauptberuflich
ausiibt, und zwar solange es diese oder eine
andere Gemeinde verlangt?” 4. ,Miissen wir
uns unter diesen Umstinden nicht fragen,
ob wir noch redlicherweise junge Menschen
zu den alten Formen des Amtes verpflichten
und jhre Ausbildung in den bestehenden
Institutionen durchfithren kénnen, auch wenn
diese tiefgreifenden Reformen unterzogen
wiirden?”

Nach Versffentlichung und Kommentierung
in vielen Zeitungen Europas und Amerikas
erhielt der Bischof eine wahre Flut von zum
weit iiberwiegenden Teil (etwa 90 Prozent)
begeistert zustimmenden Briefen (iiber
1000) aus fast aller Welt, vor allem natiirlich
aus Frankreich und europdischen Lindern,
die ein fiinfkopfiges Team 1973 in Auswahl
zuerst franzdsisch herausbrachte, um diese
»Angelegenheit aller Christen” ins allge-
meine Gesprich zu bringen. Nicht umsonst
wurde das Motto vorangestellt: ,,Was alle
angeht, soll auch von allen besprochen und
gebilligt werden.” Ein Anhang enthilt einen
Brief Bischof Riobés vom 8. Dezember 1972
an die Priester seiner Di6zese in seinem
Amtsblatt, der einige Klarstellungen bringt
und die Intervention und ihre Veroffent-
lichung begriindet, und ein ziemlich farb-
loses Kommunique des stindigen Rates der
franzosischen Bischofskonferenz iiber die
Aufnahme der Amtsdiskussion, das die Fort-
setzung des Studiums der Probleme fiir not-
wendig erklrt.

Die Publikation, deren 10 Kap. man sich
auch anders organisiert vorstellen kénnte,
verschweigt nicht die negativen Stimmen, die
von Inopportunitit, Protestantisierung, Be-
leidigung der getreuen Priester, ja Aufls-
sung des Priestertums sprechen. Dennoch ist
es iiberraschend, wieviele Privatpersonen:
Laien, Priester und Ordensleute verschieden-
ster Altersstufen, Geschlechter und Stiinde,
Lehrer, Professoren und Pfarrer, Hoffende,
Resignierende und schon Verbitterte, aber
auch Laien- und Priestergemeinschaften,
ganze Gemeinden, Priestererzieher, Bischofs-
vikare, Bischtfe und Generalobere offenbar
die Gestalt der Kirche von morgen schon im
Herzen tragen und dem Bischof fiir sein
mutiges, befreiendes und 6ffentliches Wort
danken: ,Wir nehmen... diesen Glaubens-
akt eines franzésischen Bischofs wie eine
Jfrohe Botschaft’, wie ein befreiendes Wort
auf’; ,ein Mann spricht im Namen seines
Gewissens, und er verstedkt sich nicht hin-
ter der Anonymitit einer offiziellen Rede-
weise; es ist das Erscheinen eines Gesichtes,
eines Gewissens, eines Risikos; das Neutrum
der ,Bischoflichen Institution’ wird damit
zerbrochen.” Viele Briefschreiber konnen es
nicht verstehen, daB solche Worte seitens

404

der Bischéfe so selten zu héren sind, und fra-
gen sich, ob das Blindheit ist, mangelnde
Zivilcourage oder falsche ,Solidaritit”, auf
jeden Fall eine Haltung, die die Kirche als
ganze unglaubwiirdig macht.

Was die Hg. im Nachwort schreiben, gilt
wohl zu Recht: Die Briefe ,bestreiten eine
Vergangenheit, die manche verabsolutieren
wollten, sie bestdtigen eine Zukunft, die
schon da ist”.
Wien Ferdinand Klostermann
LEGAUT MARCEL, Meine Erfahrung mit
dem Menschen. Der Mensch auf der Suche
nach seiner Menschlichkeit. (298.) Herder,
Freiburg 21973, Kart. lam. DM 24.—.

Es ist unverkennbar, daf L. die beiden
Binde ,Meine Erfahrung mit dem Glauben”
(ThPQ 1973, 393 f) und ,Meine Erfahrung
mit dem Menschen” als ein Werk konzi-
piert hat. Formal sind beide Binde gleich
gestaltet, die inhaltliche Trennlinie ist un-
scharf, im 2. Bd. stehen allerdings die Wahr-
heiten um das Mensdhsein stirker im Vorder-
grund. Auch von diesem 2. Bd. gilt, da8 man
ihn nur zur Hand nehmen sollte, wenn man
Zeit und Ruhe hat; einem fliichtigen Leser
wiirde sich der Inhalt nicht erschliefen. Die
Sprache ist bescheiden und unaufdringlich,
ohne Effekthascherei und leicht verstindliche
Bilder; die Lektiire verlangt darum Aufmerk-
samkeit, innere Wachheit und auch ein be-
stimmtes Maf8 eigener Erfahrung. L. weist
auf diese Voraussetzungen eigens hin (10).
Faszinierend ist die Strenge und Unbestech-
lichkeit, mit der L. in die geistige Ausein-
andersetzung der Gegenwart eingreift. Ge-
dacht ist hier etwa an den Abschnitt, in
dem er Zusammenhang und Unterschied
zwischen dem Glauben und einer ideolo-
gischen Gliubigkeit aufzeigt. Man empfin-
det es als wohltuend, da diese Uberlegun-
gen offenbar nicht gegen jemand oder eine
bestimmte Auffassung formuliert sind; keine
Aggressionen oder Seitenhiebe gegen eine
bestimmte Gruppe sind herauszuspiiren,
keine Gruppe kénnte andererseits die ge-
machten Auferungen auf ihr Konto buchen;
die Thematik ist iiber einen aktuellen Ta-
esstreit hinausgehoben. Dennoch sind L.
%betlegungen nicht unverbindlich, sondern
wirken wie eine Herausforderung gerade an
die Besten, daB sie sich dariiber Rechenschaft
geben, wie sie es in dieser Frage halten.
Der Realitiit menschlicher Begrenztheit und
der Forderung eines Glaubens, der die
menschlichen Krifte immer wieder auch
tibersteigt, ist dabei in gleicher Weise Rech-
nung getragen. Im SchluBkaptiel befaB8t sich
L. mit dem Eigentlichen jedes geistlichen
Lebens. Man verspiirt dabei die Schwere
dieses Bereiches und die sich daraus erge-
bende Versuchung, sich — aufgrund der im
Menschen liegenden Trégheit — den damit
verbundenen Spannungen zu entziehen.



