PAULUS GORDAN

Kirche in der Welt von heute

Es wire keineswegs nur ein leichtfertiges Wortspiel, wollte man die programmatische
Sammeliiberschrift dieser regelmiaBigen Halbjahreschronik — zugleich wegweisender
Titel eines der geschichtstrichtigsten Dokumente des zweiten vatikanischen Konzils —
einmal umkehren und Betrachtungen anstellen iiber ,,die Welt in der Kirche von heute”.
Dabei ginge es nicht um die Frage nach der , Verweltlichung” in jenem absprechenden
Sinn, der seit je zum klassischen Repertoire von Anklage und Verteidigung der Kirche
gehort, sondern um das viel ernstere Problem, ob und wieweit die heutige Welt mit all
ihrer Farbigkeit und Vielfalt glaubwiirdig in der Kirche vertreten ist, sich in ihr ver-
nehmbar machen kann, ihre eigentlichen Sorgen, Néte, Hoffnungen und Freuden in
der Kirche geborgen und besiegelt weiff. Anders ausgedriickt: Welchen Realititssinn
die Kirche von heute besitzt und bekundet? Wie und ob sie wirklich und wirksam
heutig” ist?

Das ist nicht zuletzt ein Problem der Sprache. Denn es geht darum, sich — oder
besser: das Evangelium — in der ganzen Welt von heute verstindlich zu machen, in
den Weltsprachen also, da es nun einmal deren eine Unzahl gibt und nicht mehr nur
eine oder zwei. Uberdies ist hier mit ,Sprache” nicht nur das Idiom gemeint, sondern
ein ganzes Syndrom von Weltstoff einerseits, von Kategorien des Weltbegreifens
andererseits, da ja die Kirche nicht nur den mannigfachen Kulturen gegenwirtig, son-
dern iiberdies noch verschiedensten Geschichtsepochen gleichzeitig zu sein hat — auf
Neuguinea etwa ist heute noch Steinzeit!

Um also wahrhaft Welt-Kirche zu sein, geniigt es heute nicht mehr, sich einen
bestimmten Typ von Zivilisation — etwa den lateinisch-abendlindischen — anzuver-
wandeln und damit die iibrige Welt zu iiberformen und zugleich sich selbst zu ent-
fremden. Eine bewuflt weltlich gewordene Welt verlangt danach, gerade in dieser ihrer
Vielschichtigkeit ernst genommen zu werden. Das kann nicht ohne Riickwirkung auf
die duBlere Verfassung der Kirche bleiben und verlangt ein tieferes Nachdenken iiber
das Geheimnis ihrer Einheit und Vielfalt und iiber die angemessenen Mittel, in
Zukunft vor allem diese Einheit besser, zeitgerechter, weltangepafter, glaubwiirdiger
auszudriicken und darzustellen als bisher.

Hier ist denn auch der theologische und geschichtliche Ort der Bischofssynode, die
— vom 27. September bis zum 26. Oktober — nun schon zum viertenmal in Rom
getagt hat. Von ihr mufl also auch in diesem Bericht zuerst die Rede sein, nicht nur
weil sie das hervorragendste innerkirchliche Ereignis der letzten Monate gewesen ist,
sondern weil sich in ihr wie in einem Brennspiegel die ganze Problematik der ,Kirche
in der Welt von heute” gesammelt und dargestellt hat.

Da ist zunichst zu sagen, da die Bischofssynode noch immer auf der Suche nach ihrer
eigenen Identitit und der Rolle ist, die sie in den neuen Dimensionen einer Kirche zu
spielen hat, die threm Anspruch und Auftrag als Weltkirche auch heute und morgen
entsprechen will. Noch ist die Synode ein Organ mit rein beratender Funktion, und
zwar im doppelten Sinn: Ihre Mitglieder beraten untereinander, und das Gremium als
solches berit den Papst. Doch gerade bei der diesjdhrigen Tagung iiber das Thema
Evangelisierung in der Welt von heute” wurde deutlich, daf sie dabei hintergriindig
iiber sich selbst beriet: iiber die Aufgabe nimlich, die den Partikularkirchen — auf
allen Ebenen: Didzesen, nationalen Bischofskonferenzen, regionalen Zusammenschliis-
sen, Kontinenten — bei der Ausbreitung und Vertiefung des Evangeliums in ihren
Bereichen und je nach politischen, sozialen, kulturellen Ausficherungen zufillt. Denn
die Vertreter dieser Partikularkirchen — im weitesten Sinn des Wortes verstanden —

61



waren es, die ganz bewuflt und gezielt als solche die Synode bildeten und dort das
Wort ergriffen, freilich ohne der zentralen Leitungsgewalt des rémischen Bischofs
weder in Theorie noch in Praxis Abbruch tun zu wollen, aber doch so, da die Frage
eines harmonischen Zusammenspiels zwischen Papst und Kurie einerseits, den Parti-
kularkirchen anderseits nach einer neuen Antwort verlangt, da diejenige, die das
II. Vatikanum gegeben hat, nicht mehr voll befriedigt.

Die Synode ging zwar am 26. Oktober zu Ende, aber sie kam zu keinem SchluB. Sie
hinterlie wiederum , Freude und Hoffnung, Trauer und Angst”. In groBen Ziigen er-
gab sich folgendes Bild: Die Kirchen des Westens oder der alten Christenheit befinden
sich in einer dem Anschein nach mut- und kraftlos gefithrten Auseinandersetzung mit
dem Phinomen des Sikularismus, der mehr ein geistiges Klima als ein greifbares
System ist und der nur dort zur theoretischen und praktischen Hiresie wird, wo er
sich, wie im Marxismus, ideologisch artikuliert. Die Kirchen Afrikas ihrerseits leiden
vor allem an Wachstumsschmerzen, und zwar in quantitativem wie qualitativem Sinn:
Die Zahl der Taufwerber wiichst sprunghaft — man spricht von einem Zugang von
sieben Millionen jihrlich — und sprengt die ohnehin nur schwachen Strukturen. Vor
allem aber ringen die afrikanischen Christen und ihre Fiihrer mit dem Trauma kolonia-
listischer Vergangenheit und europiischer Entfremdung und suchen auch unter dem
Druck ihrer nationalistischen Regierungssysteme nach einer authentischen, afrika-
gemiBen Art und Weise, katholische Christen zu sein. Das Gewicht solcher For-
derungen und Wiinsche wird sich bald noch verstirken, wenn die bisher portugiesi-
schen Herrschaftsgebiete Mozambique und Angola in diesen Kampf um afrikanische
Authentizitit voll eintreten. Die Kirchen Asiens hingegen beginnen erst jetzt zu einem
Minoritiatsbewufltsein zu erwachsen, nachdem die Narkose kultureller und zivilisatori-
scher Uberlegenheitsgefithle gegeniiber den ,,armen Heiden” endgiiltig vergangen ist
und dem Wissen Platz gemacht hat, sich in einer Umwelt hoher geistiger und religitser
Werte zu befinden, mit denen ein ernster Dialog gefiihrt werden muB. Die Kirchen
Lateinamerikas schlieflich miissen sich vornehmlich mit dem Problem des Verhiltnisses
von Evangelium und sozialer ,Befreiung” auseinandersetzen, wodurch die eigentliche
Botschaft des Evangeliums in ein nicht unbedenkliches Zwielicht zu geraten droht.

Als greifbare Ergebnisse der Synode liegen der Uffentlichkeit nun zwei Dokumente
vor: Das eine ist ein Aufruf des Papstes, den sich die Synodalen durch Handaufhebung
zu eigen gemacht haben. Hier geht es um ,,Die Menschenrechte und die Verséhnung”
in Anlehnung an ,Pacem in terris” und an den Ertrag des zweiten Synodenthemas von
1971 iiber Gerechtigkeit in der Welt. Das andere ist die Erklirung oder Botschaft der
Synode, die in dreizehn Abschnitten eine Art Rechenschaftsbericht iiber die geleistete
Arbeit enthilt. Doch hat die Synode noch ein weiteres Dokument verabschiedet, das
aber nur fiir Papst und Kurie bestimmt ist. Es enthilt die wichtigsten Punkte der
Generaldebatte und der Ergebnisse der Arbeitskreise: Praktische Erfahrungen, An-
regungen, Wiinsche, Kritik.

In diesem vielfiltigen Spannungsfeld also, wie es sich auf der Bischofssynode ver-
dichtete, bewegte sich innerhalb des zweiten Halbjahres 1974 das Leben der Kirche in
der Welt von heute, wirkte die Welt von heute hinein in die Kirche, immer noch am
deutlichsten ablesbar an der Titigkeit des HI. Stuhls, der auf Weltebene und auch in
den Augen der Weltmiichte die Weltkirche als solche vollmiichtig vertritt, allen Pro-
blemen auf seine Weise gegenwiirtig,.

Eine besondere Gelegenheit dazu bot der Weltkongref iiber Bevslkerungsfragen, den
die Vereinten Nationen Mitte August in Bukarest anberaumt hatten, um die Mit-
gliedstaaten mit einem Plan zu konfrontieren, der eine Senkung der Geburtenzuwachs-
rate auf 2 Prozent oder besser noch 1,7 Prozent vorsieht. Hier entstand sogleich eine
ausgeprigte Polarisierung und eine Art Kampf mit verkehrten Fronten: ,Die ,reichen”,

62



hodhindustrialisierten Linder waren fiir eine Senkung der Geburtenzahl, die Linder
der dritten Welt mit ihrer hungernden Uberbevélkerung hingegen lehnten jede Mani-
pulation auf diesem Gebiet ab und forderten stattdessen villige Souverinitit in ihren
demographischen Leitlinien und eine Entwiddungspolitik des Ausgleichs zwischen rei-
chen und armen Vélkern. Der internationale ,Klassengegensatz” beherrschte die
Debatten. Durchaus in der Logik von ,Populorum progressio” nahm der Leiter der
vatikanischen Delegation, Msgr. Edouard Gagnon, Partei fiir die Entwicklungslinder
und solidarisierte sich mit deren Forderungen nach einer gerechteren sozial-Gkonomi-
schen Weltordnung; im Einklang mit ,,Humanae vitae’” betonte er iiberdies, gegen alle
Art von Familienplanung mit Hilfe kiinstlicher Mittel, die moralischen Grundsitze, die
bei der Weitergabe des Lebens zu beachten seien. Die Weltkonferenz iiber Ernih-
rungsfragen zu Rom Mitte November, auf der sich die gleiche Zweiteilung der Welt
abzeichnete, fand die offizielle Kirche wiederum auf der Seite der ,,armen” Vélker,
ohne dafl sie jedoch zu den technischen Fragen der Bekimpfung des Hungers in der
Welt Stellung zu nehmen beabsichtigte.

Uberhaupt kann man beobachten, wie das christliche Gewissen, sei es der ,Basis”, sei
es der drtlichen Hierarchie, sich deutlich stets da zu artikulieren beginnt, wo immer
konkret Menschenrechte zu verteidigen oder gesellschaftliche Mifstinde abzustellen
sind. Freilich haben solche Erklirungen, zhnlich derjenigen iiber Menschenrechte und
Versohnung der Bischofssynode, mehr eine Alibifunktion als unmittelbar praktische
Auswirkung. Aber sie fallen vielleicht da und dort ins Gewicht. Die Einstellung zur
Anwendung von Gewalt (oder Gegengewalt) hat sich indessen weitgehend geklart.
Gewaltlosigkeit heift aber nicht ohnmichtiges Hinnehmen ungerechter Verhiltnisse.
So hat sich in jiingster Zeit in Buenos Aires ein gemeinsames Sekretariat aller latein-
amerikanischen Bewegungen fiir gewaltlose Verinderung gebildet, das sich durchaus
Einfluf auf die Lage des Subkontinents zutraut. Manchmal geschieht es aber auch, da8
der Bischof die Ehre seiner Kirche gegen seine eigenen Gliubigen retten muf, wie im
Fall von Msgr. Donald Lamont, Bischof von Umtali, der auf einer Pressekonferenz in
New York erklirt hatte, die schwarze Bevilkerung Rhodesiens sei einem Terror durch
die weifle Minderheitsregierung ausgesetzt, die an die Schreckensherrschaft der Nazis
erinnere. Eine katholische Vereinigung weiler Rassisten hatte die Stirn, daraufhin vom
Papst die Abberufung des Bischofs zu verlangen! Ahnlich haben sich in Brasilien sechs
Bischéfe des Amazonasgebiets zusammen mit ihren Missionaren energisch fiir die
eingeborene indianische Bevidlkerung eingesetzt, die der Vernichtung ihres Lebens-
raumes durch das Vordringen kapitalistischer GroSunternehmen ausgesetzt sei. Sie
sprechen die Weigerung aus, an einer ,Befriedung” dieser Stimme teilzunehmen, die
zu nichts anderem dienen wiirde, als billige Arbeitskrifte zu beschaffen um den Preis
der Zerstorung der natiirlichen Umgebung und der eigenen Kultur der Betroffenen.
In gleicher Weise protestieren vier Bischdfe Mexicos gegen die Methoden, die beim
Bau eines Staudammes in Oaxaca angewendet werden, durch den die Indianer ihrer
Heimat und ihres natiirlichen Milieus beraubt wiirden.

Man kann aus solchen Beispielen sehen, wie sich auch in der Kirche so etwas wie ein
nOkologisches Gewissen” zu bilden beginnt, das dem Gétzen Fortschritt ins Angesicht
zu widerstehen wagt und sich dabei, im Unterschied zu friiher, des Beifalls der Jugend
sicher sein kann, die von der weltverindernden und menschenvernichtenden Kraft
des Molochs Technik tief enttiuscht ist. Jedoch: Der Einsatz fiir die Menschenrechte
hat seinen Preis; fiir Msgr. Daniel Chi-hak-sun, Bischof von Won-ju in Siidkorea,
sollte er 15 Jahre Gefingnis betragen! Der Bischof hatte gegen die durch den Prisi-
denten diktierte Verfassung Stellung genommen und einem vom Regime verfolgten
Dichter Asyl gewihrt. Dabei wire es verfehlt, aus diesem Zwischenfall etwa von einer
Katholikenverfolgung in diesem ferndstlichen Lande sprechen zu wollen, das im
Gegenteil weiterhin der Glaubensverbreitung durchaus aufgeschlossen zu sein scheint.

63



Innerer und duperer Friede ist iiberall Aufgabe und Amt der Kirche. Doch wird von
diesem steten Bemiihen innerhalb eines knappen Zeitraums jeweils nur wenig sichtbar.
Verborgenes Wirken ist bei diesem heiklen Geschift am ehesten erfolgreich. Was der
HI. Stuhl wihrend der Zypernkrise fiir die Erhaltung des Weltfriedens getan hat, was
er an dem anderen Gefahrenherd — dem Nahen Osten — zu tun fortfihrt, entzieht
sich der Kenntnis des Chronisten, aber man darf annehmen, da vor allem diese
beiden Punkte im Gesprich zwischen Papst Paul VI. und Henry Kissinger am
5. November in Rom eine wichtige Rolle gespielt haben. Was die Befriedung auf mehr
lokaler Ebene und im Bereich der Innenpolitik angeht, so ist es mehr als blofe Ver-
mutung, daf8 der Kardinal von Santiago/Chile unablissig fiir den Frieden innerhalb
seines Landes titig ist, ohne kompromiflerische Haltung dem Militirregime gegen-
iiber, vielmehr so, daf die Riidkkehr zu verfassungsmifigen Zustinden in Reichweite
riickt. Das war auch — entgegen vielen falschen Geriichten — der wahre Grund, wes-
halb er es vorzog, in einem solch wichtigen Augenblick der Bischofssynode fernzu-
bleiben.

Selbst wenn das ,,Heilige Jahr der Versshnung' nicht vor der Tiir stiinde, konnte die
Kirche nicht auf jhr Amt der Versshnung verzichten. Manche ihrer Gesten in letzter
Zeit scheinen jedoch ihr besonderes Pathos von diesem Programm des Jubildumsjahres
erhalten zu haben. So die Offnung gegeniiber dem Islam. Der Prisident des pipst-
lichen Sekretariats fiir die Nicht-Christen, Kardinal Pignedoli, stattete sowohl dem
islamischen Zentrum in Kairo wie auch dem saudi-arabischen Konig, dem Schutz-
herrn der heiligen Stitten des Islam, einen Besuch ab; hohe Vertreter des Islam
wurden vom Papst offiziell empfangen; in der Kathedrale von Cordoba, urspriinglich
und auch noch in ihrer heutigen Gestalt eine grandiose Moschee, fand aus AnlaB
einer Studientagung ein islamischer Gottesdienst statt. Gemeinsamkeiten wurden
wiederentdeckt, Miverstindnisse abgebaut, eine ,6kumenische” Uffnung angebahnt
— freilich nicht ohne einen Erdenrest von politischen Implikationen, der im Hinblick
auf Frieden und Recht im Nahen Osten zu tragen peinlich ist . . .

Die 6kumenische Bewegung im engeren Sinn hat hingegen in letzter Zeit keine sicht-
baren Fortschritte gemacht. Zwar hat Dr. Potter, der Generalsekretir des Weltrats der
Kirchen, auf offizielle Einladung vor der Bischofssynode gesprochen, allerdings aus
unbekannten Griinden nicht im eigentlichen Tagungsraum und zudem ins Kreuzfeuer
unbequemer Fragen genommen, das der streitbare Kardinal Felici auf ihn erdffnete;
zwar war Kardinal Willebrands beim ,Konzil der Jugend” in Taizé. Doch ist man
offenbar iiber allseits bekundetes Wohlwollen nicht hinausgekommen. Auch ist die
Frage berechtigt, welche Riickwirkungen die iiberaus scharfe Betonung des pipstlichen
Lehr- und Jurisdiktionsprimats im zweiten Teil der SchluBrede des Papstes auf der
Bischofssynode bei Orthodoxen sowohl wie bei Protestanten haben wird. Dabei ist
noch nicht einmal ausgemacht, ob die konsequent und manchen Riickschligen, Mi-
verstindnissen und Warnungen zum Trotz fortgesetzte ,Ostpolitik” des Vatikans
eine eigentlich Skumenische Zielsetzung im Auge hat oder eine mehr weltpolitische
Absicht verfolgt.

Eine besondere Krisensituation zeichnet sich zur Zeit in der melkitischen (griechisch-
katholischen) Kirche in Libanon und Israel ab, deren Oberhaupt der friihere Bischof
von Galilda und jetzige Patriarch Maximos V. Hakim ist. Sein Nachfolger in Galilia,
Msgr. Raya, hat in Aufsehen erregender Weise seinen Riicktritt erklirt und das Land
verlassen, da er sich durch Einmischung des Patriarchen und des Vatikans in seiner
Amtsausiibung behindert fithlte. Auch zu anderen Fragen hatte er in h6chst unkonven-
tioneller Art Stellung genommen und den israelischen Behdrden durch seine Uner-
schrockenheit, gepaart mit Loyalitit dem Staat gegeniiber, Respekt abgewonnen. Noch
groBere Sensation erregte der Fall des Patriarchalverwesers von Jerusalem, Monsignore

64



Capucci, der unter der Anklage steht, Waffen fiir arabische Terroristen geschmuggelt
zu haben. Sein Proze findet weltweites Echo, was die objektive Redhtsfindung nicht
gerade erleichtert. SchlieBlich sieht sich der gelehrte Bischof von Beirut, Msgr. Haddad,
einem formellen Lehrzuchtverfahren ausgesetzt, das Rom indessen an sich gezogen hat;
der Bischof scheint sich in einer Aufsatzreihe Lehren und Aussagen zu eigen gemacht
zu haben, die im Munde eines Hierarchen und in den Ohren schlichter orientalischer
Gliubiger zumindest seltsam klingen, obwohl sie im Westen als mehr oder minder
milde Kirchenkritik erscheinen wiirden. Der Patriarch hat den Bischof vorliufig
beurlaubt. Die kleine Schar der griechisch-katholischen Christen — Araber von Natio-
nalitit — leidet zweifellos unter diesen Ereignissen. Und man kann sicher sein, daf
die Orthodoxie voll Mitleid, aber auch voll MiBtrauen und gelegentlich wohl auch voll
Schadenfreude die Entwicklung beobachtet und Riickschliisse fiir ihre Einstellung zur
romischen Kirche daraus ziehen wird.

In der Kirche der alten Christenheit (wenn dieser Ausdruck iiberhaupt noch einen
Sinn hat) ist indessen mehr und mehr Ruhe und eine nach manchen Aufschwiingen
enttiuschte Erniichterung eingekehrt. Holland liefert keine Schlagzeilen mehr, der
deutsche Katholikentag in Monchengladbach vom 11. bis 15. September verlief ohne
Sensation, als hiitte es die Jugendrevolte von Essen nie gegeben. In Spanien scheinen
sich die Spannungen innerhalb der Hierarchie in den Auseinandersetzungen um das
Konkordat zu verschirfen, ohne daf die Gliubigen lebendige Anteilnahme zeigen,
wohl weil sie von der vordringlicheren Frage nach der Zeit nach Franco beherrscht sind.
Portugal sucht sein Gleichgewicht, doch hat es nicht den Anschein, dal die Kirche hier
ein wesentliches Wort mitzureden hitte. Aus Frankreich sind in letzter Zeit keine
wichtigen Anregungen gekommen, ohne daf man daraus schon mit dem Sprichwort
schlieBen diirfte: Keine Nachrichten — gute Nachrichten. Und in Italien, von schweren
Krisen aller Art geschiittelt, ist das katholische Leben ereignislos, wenigstens im
Bereich der Sichtbarkeit. Die unterirdischen Quellen tief im Innern sind nicht Gegen-
stand der Geschichtsschreibung — eine Feststellung, die den Geschichtsschreiber und
Chronisten demiitig und bescheiden zu machen geeignet ist.



