der Musik, die auch das Sprachmelos des
,matiirlichen” Menschen beherrschen (z. B.
Rufterz). Von R. Ebertin stammt der Beitrag
»Die kosmobiologische Sicht des Menschen”.
Ob die Kosmobiologie iiber allgemeine Er-
kenntnisse hinauskommen kann, bleibt
offen; jedenfalls hat E. die Probe auf das
Exempel ausgeschlagen, als ihn der Rez. aus
Anla@ dieses Beitrages um ein Kosmopsy-
chogramm ersuchte. Die auffallenden Paral-
lelen bei den im Buch angefithrten Beispie-
len lassen sich auch aus der Beschrinktheit
des Wissens erklidren: es fillt nur auf, was
stimmt. Staunenerregend ist der Bericht iiber
die Logurgie auf den Philippinen, denn an
der Wahrhaftigkeit des Berichterstatters zu
zweifeln, diirfte nicht entsprechen.

Christa Jerrentrup-Heide entwickelte eine
Theorie der Erbsiinde, die zwar die meta-
physische Dimension der Siinde an-denkt
(ein Anliegen jeder idealistischen Philoso-
phie), jedoch wegen der Unklarheit des Be-
griffes , prikosmisch” kaum die Zustimmung
der Theologen erhalten diirfte.

In die ethische Dimension geht der Beitrag
von G. Siegmund: Der Mensch als Hiiter
der Weltordnung.

St. Pélten/Wien Karl Bedc (1)

WARKOTSCH ALBERT, Antike Philosophie
im Urteil der Kirchenviter. Christlicher
Glaube im Widerstreit der Philosophien.
Texte in Ubersetzungen. (XXIII u. 548.)
Schéningh, Paderborn 1973. Kart. DM 48.—.

Hatte der Rez. bei Ankiindigung des Buch-
titels an eine monographische Darstellung
des oft sehr unterschiedlichen Verhiltnisses
der Kirchenviter zur antiken Philosophie ge-
dacht, so stellte sich am Buche selbst heraus,
daf Vf. den anderen Weg gegangen ist. Er
stellt seine eigenen Gedanken ganz zuriick
und liBt nur die Vitertexte sprechen. So
entstand ein Nachschlagewerk zum Thema.
Hinsichtlich der Terminologie ,Kirchenviiter,
-lehrer, -schriftsteller’” ist zu sagen, daS
V. alle 30 ausgewihlten Beispiele entgegen
der klassischen Patrologie ,Kirchenviter”
nennt, obzwar nicht bei allen doctrina
orthodoxa, sanctitas vitae, approbatio eccle-
siae und antiquitas (nur diese ist bei allen
gegeben) vorliegen. So kommt etwa auch
Origenes sehr ausfithrlich zu Wort. Relativ
knapp gehalten dagegen sind die groBen
Kirchenviter Athanasius, Basilius, Gregor
von Nyssa, Gregor von Nazianz, Hierony-
mus und auch Ambrosius. An den zeitlichen
Endpunkten stehen Aristides aus der
1. Hilfte des 2. Jh.s und Boethius aus der
1. Hilfte des 6. Jh.s Eine Patrologie wird
nicht geboten, die Kenntnis der zitierten
Autoren ist vorausgesetzt.

W. hat in fleiiger Arbeit ,alle Werke der
Kirchenviter in der Ausgabe von Migne
/Cursus Patrologiae’ durch(ge)sehen” (Vor-

wort), kennt aber die Neuausgaben z. B.
im Corpus Christianorum nicht. Wo
deutsche Ubersetzungen vorlagen (BKV),
griff W. darauf zuriik. In der bei Hierse-
mann in Stuttgart neu begonnenen Reihe:
Bibliothek der griechischen Literatur (vgl
Rezension in ThPQ 122 [1974] 85 f) mit
bisher 3 Binden werden hoffentlich bald fiir
einen Teilbereich moderne Vergleichsmog-
lichkeiten vorliegen. Eine kleine Auswahl
philosophischer und theologischer Literatur
leitet itber zu einem Sach- sowie Personen-
und Namensverzeichnis. Das Buch kann
nicht nur fiir den akademischen Unterricht
gute Dienste leisten, sondern jedem einen
raschen Einstieg in die ganze Problematik
frithchristlichen Denkens in der Auseinan-
dersetzung von Offenbarung und antiker
Philosophie vermitteln.

Stift St. Florian Karl Rehberger

STUDHALTER K., Ethik, Religion und Le-
bensform bei L. Wittgenstein. (Veroff. der
Univ. Innsbrudk Nr. 82.) Innsbruck 1973.

Immer mehr kommt das Denken L. Witt-
gensteins auch in das Blickfeld der Theo-
logie. St. gibt eine gute und iibersichtliche
Einfiihrung in jene Begriffe und Probleme
bei W., die fiir die Theologie vor allem
relevant sind. Er beginnt mit der Sinnfrage
des Lebens beim frithen W., auf die es fiir
das Leben eines Menschen entscheidend an-
kommt, iiber die man aber in einer exakten
Sprache nicht mehr reden kann. Analog dazu
wird das Problem der Ethik eingefiihrt, wo
W. der strengen Hume'schen Unterscheidung
von Aussagen und Normen folgt. Grofes
Gewicht bekommt der Begriff der ,Lebens-
form” des spiten W., der am Beispiel der
Magie erldutert wird. Es folgen Anmerkun-
gen zur Grammatik der Worte , hoffen” und
»glauben”, woraus deutlich wird, wie W.
natiirliche Sprache analysiert. Ein kurzer
Abschnitt ist den Fragen um Gewiheit und
Zweifel gewidmet. Das Buch schlieBt mit
der Darstellung von W.s Gedanken iiber
den religitsen Glauben.

Die Studie ist eine gute Einfilhrung fiir in
der analytischen Philosophie unkundige
Leser. Es werden sehr konkrete Anregungen
gegeben, was diese Denkweise fiir die Theo-
logie bringen kénnte. Z. B. konnte sich
Theologie als geordnete ,Grammatik der
Rede von Gott” verstehen (50 f). Der Autor
hat das ganze Werk von W. nach theo-
logisch relevanten Gedankengingen unter-~
sucht. Wiinschenswert wiire eine deutlichere
Darstellung des Ubergangs vom ,ersten”
(frithen) zum ,,zweiten” (spiten) W.: Welche
Grundpositionen wurden geidndert und was
folgt daraus fiir die Fragestellung? Sehr
niitzlich wire auch die Darstellung des
logischen Hintergrunds fiir die einzelnen
Gedankenginge, da W.s ganzes Werk auf

73



der modernen Logik aufbaut. Trotz dieser
Wiinsche eine duSlerst wertvolle Schrift fiir
Theologen, in der sich auch viele praktische
Konsequenzen fiir Kirche und Verkiindigung
andeuten.

Graz Anton Grabner-Haider
WILDIERS MAX N., Weltbild und Theo-
logie. Vom Mittelalter bis heute. (416 S.,
16 Bildtafeln.) Benziger, Einsiedeln 1974.
Kart. lam. sfr/DM 39.—.

Wildiers, Verfasser vieler Artikel und
Biicher iiber die Probleme des Evolutio-
nismus, Mitherausgeber und Kenner der
Schriften Teilhards de Chardin, ist gewif
berufen, iiber das Titelthema zu schreiben.
Das Buch, in den USA geschrieben, bringt
hauptsichlich englisch geschriecbene Werke
zur Geltung und legt die These von A. W.
Whitehead zugrunde, da die Kosmologie
als systembildendes Element den Hinter-
grund fiir eine totale Weltanschauung abgibt.

Im 1. Teil werden die Quellen des mittel-
alterlichen (ma.) Weltbildes aufgezeigt. Be-
reits im griech. Denken findet Vf. seine
These bestitigt. Das Studium des Kosmos
ist Quelle der kosmischen Religidsitit und
der Sittlichkeit. Die HI. Schrift behebt die
Irrtitmer des Platon und Aristoteles. In der
Patristik (Origenes) gelingt die Synthese
zwischen platon. Weltbild und Bibel. Nach
Augustinus kann Gott in den zwei Biichern
der Natur und der Bibel erkannt werden. Mit
vielen Zitaten belegt Vf. das Weltbild der
ma. Theologie (Bonaventura u. Thomas). Der
Kosmos wird als ein vollendetes und ge-
ordnetes Ganzes in hierarchischer Ordnung
gesehen. Das Obere ist immer auch das
Bessere. Nur so kann der ma. Gehorsam
verstindlich sein. Der Kosmos ist das
»Schweituch der Veronika”. Dort findet sich
eine von Gott gewollte Ordnung. Die Uber-
einstimmung mit dieser ist die wahre Sitt-
lichkeit. Erlosung bedeutet, die gestorte
,,Ordnung” wieder herzustellen.

Im 2. Teil wird zunichst die Vertreibung
aus dem ,Paradies” des ma. Weltbildes,
angefangen von Nikolaus v. Kues iiber
Kopernikus, Kepler, Galilei, Newton, Laplace
bis Darwin, aufgezeigt und klargelegt, dafl
es dabei nicht nur um ein naturwiss. Problem
geht, sondern daB das Selbstverstindnis des
Menschen iiberhaupt beziiglich der Struk-
turen der Gesellschaft, der Wissenschaft, der
Sittlichkeit und der Religion bedroht scheint.
Nur zu sehr kann B. Pascal verstanden
werden, den vor dieser Entwidklung Hoff-
nungslosigkeit befillt. Fiir die Theologie
kommen schwere Zeiten der Abwehr gegen-
iiber Deismus und Atheismus. Mit dem Auf-
bau einer ,natiirlichen” Religion (die Kirche
und Offenbarung ablehnte) suchte der Deis-
mus Religion und Naturwissenschaften zu
einen. Die Scholastik muf sich von der

74

Naturwissenschaft des Aristoteles trennen,
verteidigt aber ihre Position mit Hilfe der
aristot. Metaphysik. Descartes will der neue
Aristoteles der Kirche werden. Sein metho-
discher Zweifel bewirkt eine radikale Tren-
nung von Religion u. Wissenschaft. Die
einzelnen Wissenschaften gelangen zur Frei-
heit u. Selbstfindung.

Vf. zeigt abschlieBend in groflen Ziigen das
»Weltbild” der neueren Wissenschaften auf.
Es versteht sich von selbst, da8, ob der
Fiille des Materials und der Probleme, die-
ser Teil kaum befriedigen kann. Das Fehlen
der deutschsprachigen Literatur wird schmerz-
lich empfunden. Es verbleibt der Eindruck
der ,iiber den Daumen”-Perspektive. Rela-
tiv ausfiihrlich berichtet V£, iliber die Theo-
rie von Teilhard, der die Schizophrenie zwi-
schen Glauben u. Wissenschaft iiberwinden
will, ohne die Zweifel in der grundsiitzlichen
Methodenfrage zerstreuen zu wollen. Das
verstindlich geschriebene Werk will sich an
einen breiten Interessentenkreis wenden.
Wirkliche Bewunderer wird es bei natur-
philosophisch interessierten Theologen fin-
den, die auf eine Fiille geistesgeschichtlicher
Zusammenhiinge aufmerksam werden.

Linz Josef Hager

MANIS MELVIN, Lernen und Denken. Eine
Darstellung kognitiver Prozesse. (Bildungs-
wesen aktuell) (143.) Benziger, Einsiedeln/
Sauerlinder, Aarau (Frankfurt/M.) 1974.
Brosch. sfr/DM 16.80.

Vf. referiert in wissenschaftlich sauberer
Art iiber die psychologischen Aspekte fol-
gender Probleme: Lernen, Vergessen und
Behalten, Begriffsbildung, Sprache und Den-
ken, Denken und Probleml8sen, Kreativitit,
Uberraschend ist die Fiille der dazu ange-
fiihrten (vornehmlich amerikanischen) Unter-
suchungen. Ihre interessante Gegeniiberstel-
lung bzw. divergierende Aussagen zwingen
den Leser formlich zu einer Auseinander-
setzung oder zu einem vertieften Studium,
Obwohl die Kapitel nach zunehmender
Schwierigkeit der Themen geordnet sind,
lassen sich einzelne Kapitel auch fiir sich
mit viel Gewinn lesen. Dabei erweisen sich
vor allem die einfache Sprache und die
knappen Zusammenfassungen am Ende
eines jeden Kapitels als #uBerst wertvoll.
Es ist Urs Haeberlin zu danken, daf er
dieses Buch auch den Lesern im deutschen
Sprachraum zugiinglich madchte. Studenten
der Psychologie oder Pidagogik sowie Leh-
rer werden gern danach greifen.

Linz Bruno Sdhilling

BIBELWISSENSCHAFT AT, NT

RAD, GERHARD VON, Gesammelte Studien
zum Alten Testament. Band II. (Theologi-
sche Biicherei, Bd 48.) (328.) Kaiser, Miin-
chen 1973. Kart. lam. DM 24.—.



