nen Grenzen einen ProzeB der Differenzie-
rung und Polarisierung. Man wird es daher
vermeiden, andere Religionen auf eine kurze
Formel festzunageln: etwa Judentum als
Religion des Tuns, Islam als Glaube und
Tat in einem, Buddhismus als Religion der
Selbsterlosung, Hinduismus als die Religion,
die fiir die Tiefendimension der Welt und
die Dinge besonders offen ist. Das Buch
scheint als Diskussionsgrundlage in Schule
und Erwachsenenbildung, aber auch im direk-
ten Gesprach mit den Vertretern der ge-
nannten Religionen eine geeignete Informa-
tionsbasis zu bieten, chne daf man sich
an einzelnen Formulierungen festkrallen
diirfte.
Linz

HOVER GUNTER, Einmal Jenseits und
zuriick. Die Freiheit hat hundert Namen.
Ein Seh- und Denkbuch. (158.) Knecht, Frank-
furt/M. 1974. Brosch. DM 12.80.

Es fillt schwer, mit knappen Worten sowohl
den Inhalt wie auch das Anliegen dieses
Buches wiederzugeben, da sich sein literari-
sches Genus so ganz und gar nicht in den
iblichen Grenzen bewegt. Das mag auch
dazu fithren, daB die einen begeistert danach
greifen werden, withrend andere damit nichts
anfangen kénnen.

Héver ist Jesuit und arbeitet als Horfunk-
und Fernsehjournalist auf dem Gebiet von
Theologie und Kirche. Er hat dieses Buch
gedacht fiir Randchristen, die mit einer
komplizierten christlichen Lehre nichts an-
fangen kénnen. Zunichst nicht wiedererkenn-
bar werden zentrale christliche Wahrheiten
collagenhaft dargeboten. H. wollte das Buch
so schreiben, ,daB8 man es auch noch vor
dem laufenden Fernsehapparat lesen kann”
(9). Kompliziertes wird einfach gesagt, es
geht nicht um eine Lehre, sondern um Denk-
anstofe, durch die manchmal Zusammen-
hinge (geistes-)blitzartig erhellt werden.
Das Christentum wird damit gewi nicht
billiger gegeben; die Formulierungen sind
griffig und auf den Menschen abgestimmt,
fiir den das Buch geschrieben ist. Es ist zu
hoffen — und aufgrund der Art des Buches
auch wahrscheinlich —, daB es diesem Buch
erspart bleibt, daf8 Christen, die nur in einer
gewohnten Sprache die christlichen Inhalte
wiederzuerkennen vermégen, hier ein Fehlen
solcher Inhalte mit Rotstift ankreiden.

Wem das Buch zu ungewohnt erscheint, dem
sei geraten, daf er es zur Seite legt, bevor
er sich dariiber drgert, wer aber Freude hat
an gescheiten Formulierungen und die Gabe
hat, hinter solchen Formulierungen, auch
wenn sie mit leichter Hand hingeschrieben
sind, das ernste Anliegen herauszuhéren,
dem sei dieses Buch vorbehaltlos empfohlen.
Es ist dabei gewif8 kein Schaden, wenn sich
solche Leser mehr, als es VE. intendierte,
unter den engagierten Christen finden, denen

Sylvester Birngruber

jhr Glaube Aufgabe und Last zugleich ist,
als unter Fernstehenden, die eine grund-
sitzliche Entscheidung fiir ein christliches
Glauben dann doch nicht mitvollzichen kén-
nen.

Linz Josef Janda

KOLPING ADOLF, Fundamentaltheologie.
Bd. II: Die konkret-geschichtliche Offen-
barung Gottes. (XXIV u. 783.) Regensberg,
Miinster 1974, Ln. DM 64.—.

Der 2. Bd. enthilt den ,II. Traktat” dieser
Wissenschaft, den ,Glaubwiirdigkeitsnach-
weis der in Jesus von Nazareth gipfelnden
konkret-geschichtlichen Offenbarung Got-
tes”, mit dem alten Ausdruck benannt die
,Demonstratio christiana”, hat also die Auf-
gabe, ,nachzuweisen, daf8 an der geschicht-
lichen Erscheinung Jesu von Nazareth die
Glaubwiirdigkeit dieser These (Gal 4,4 f)
der Offenbarungspredigt aufleuchtet” (7).
Allgemein wird man den Mut des Vf. aner-
kennen, heute eine umfangreiche Fundamen-
taltheologie (= Fund-Th) neu zu schreiben,
sehen sich doch die Dogmatiker und die
Fundamentaltheologen von den Exegeten
weithin verlassen; ja sie haben manchmal
das Gefiihl, da man ihnen von der histori-
schen Disziplin her in den Riicken fillt und
die Fundamente ihrer Wissenschaften unter-
gribt. Bei der Behandlung des II. Traktates
ist der Fundamentaltheologe ganz und gar
auf die Bibelwissenschaften angewiesen,
deren , Pluralismus” heute fast uniiberschau-
bar geworden ist und die sich auflerdem in
einem offenkundigen Methodenkonflikt be-
finden (vgl. ,,Exegese im Methodenkonflikt”,
hg. von X. Léon-Dufour, Miinchen 1973).
Die Uberfiille an Spezialliteratur, auf der
anderen Seite wieder ein gewisser Mangel
an verli@lichen Gesamtdarstellungen und
Zusammenfassungen (254), die hektische Be-
triebsamkeit, durch die stindig Neues zutage
gefordert wird (werden mufl), so daf ein
Buch schon iiberholt zu sein droht, wenn es
die Druckerei verlifit, — das alles kdnnte
wahrhaft davor zuriickschredken lassen, ein
so umfangreiches Werk zu beginnen.

Es wird auch niemand wundern, daB dieser
2. Bd. erst 4 Jahre nach dem 1. Bd. erscheint.
Daf eine Fund-Th heute nicht unangefochten
und unwidersprochen bleiben wird, ist
selbstverstiindlich. Es kann sich tatsiichlich
unter den gegebenen Voraussetzungen nur
um einen Versuch handeln; doch meint der
Vf., es sei ein ,Versuch, der angesichts der
neuen Situation gewagt werden muf, in die
die Wortverkiindigung durch die radikale
Anwendung der Geschichtlichkeit der Bibel-
aussagen unentrinnbar versetzt wurde” (16).
Man konnte hier schon fragen, ob diese
Radikalitit berechtigt ist. K. stellt die Frage
nicht. AufschluBreich sind die Vorbemerkun-
gen des Autors liber Aufgabe und Methode

85



seines Werkes und iiber die Umwelt der
geschichtlichen Offenbarung. K. weif8 sich
bedingungslos dem heutigen Stand der Er-
fahrungswissenschaften  verpflichtet. Ge-
legentlich kann man sich des Eindrucks nicht
erwehren, da Theorien und Hypothesen
mit gesicherten Forschungsergebnissen
gleichgesetzt werden. Die ,evolutive Welt”
ist ihm der Rahmen auch fiir die Religion.
Der Autor distanziert sich von der bisherigen
Fund-Th, die ihre Beweisfithrung wesentlich
auf die Tatsachen von Wundern und Weis-
sagungen aufbaut. ,Als das. zentrale apolo-
getische Wunder, das die Predigt der Kirche
als glaubwiirdig begriindet, sehen wir jene
komplexe Tatsache an, daf uns in der
Kontinuitit der Offenbarungsgemeinde das
gleiche, ethisch geprigte Antlitz Gottes be-
gegnet” (15). Das ist ihm ,das zentrale
Glaubwiirdigkeitsmotiv’ (11). Die Kor-
respondenz  der ,konkret-geschichtlichen
Offenbarung” mit der Forderung nach ,Be-
wuftseinserweiterung und BewuBtseinser-
hohung” gegeniiber dem Irrationalen und
Irrealen ist fiir thn ebenfalls ein ,ein-
driickliches  Glaubwiirdigkeitsmotiv”  (59).
Dazu gehort auch ,die Korrespondenz, die
zwischen den Anspriichen des menschlichen
Herzens und der biblischen Lehre besteht”
(707).

Das Thema des 1. Teiles dieses Bandes ist
naturgemif die atl. Offenbarung: ,Israel als
kultureller Raum und geschichtlicher Ansatz
der iibernatiirlichen Offenbarung Gottes an
die Menschheit” (61—234). 2. Teil und
Hauptthema des ganzen Bandes ist ,Hohe-
punkt und Zentrum der geschichtlichen tiber-
natiirlichen Offenbarung Gottes: Jesus von
Nazareth” (235—710).

Aus der sehr ausgiebigen Beniitzung und
Zitierung der bibelwissenschaftlichen Litera-
tur spricht eine groe wissenschaftliche Red-
lichkeit. Hier beginnt aber auch der Kreuz-
weg des Fundamentaltheologen. ,Um dem
fundamentaltheologischen Aspekt ernsthaft
zu geniigen, haben wir uns dem historischen
Jesus gestellt, wie und soweit wir ihn mit
den Mitteln der heutigen Exegese erkennen
kénnen. Wir suchten uns streng an das zu
halten, was historisch zu eruieren war” (695).
An der Aufrichtigkeit dieses Bemiihens ist
nicht zu zweifeln, K. mochte sowohl ,die
skeptische Haltung der Kerygma-Theologie”
als auch ,die verzweifelt-trotzige des Fun-
damentalismus” (710) vermeiden. Er scheint
sich aber doch einseitig an liberal-prote-
stantische und ,progressive” katholische
Autoren anzulehnen — und das trotz gegen-
teiliger Ansichten so mancher anderer (nicht
nur katholischer) Gewidhrsminner. Es wird
gewil nicht wenige Leser, die K. von friihe-
ren Verdffentlichungen her kennen, iiber-
raschen, mit welcher Leichtigkeit er Auf-
fassungen aus den Schriften der genannten
Autoren iiber Jungfrauengeburt, Wunder

86

Jesu, Menschensochn- und Messiasbekenntnis
sowie Gottessohn-Bewufltsein Jesu iiber-
nimmt. Wie er seine neuen Auffassungen
mit der Lehre der Kirche in Einklang bringen
kann, ist gewif zuniichst sein persdnliches
Problem, aber in einer Fund-Th ist der Autor
auch den Lesern eine ausfithrliche und tiber-
zeugende Antwort schuldig.

Neben dem umfangreichen und fiir den
eigentlichen Zwedk des Buches oft wenig
ergiebigen Bericht iiber die verschieden-
artigen bibelwissenschaftlichen Meinungen
nimmt sich der eigentliche fundamentaltheo-
logische Abschnitt allzu bescheiden aus; er
umfaBt keine 40 Seiten (672—710), und
selbst davon sind noch gut 6 Seiten einer
Kritik der ,traditionellen Demonstratio
christiana” und der ,modernen Jesus-Bilder”
gewidmet (688—695), wobei wiederholt gegen
A. Lang Stellung genommen wird. Was tiber
»die Glaubwiirdigkeit des gottlichen An-
spruchs, der in Jesus von Nazareth gipfeln-
den konkret-geschichtlichen Offenbarung”
gesagt wird, macht keine 6 Seiten aus (705
bis 710). Man wiirde wiinschen, K. hitte,
statt sich im ausweglosen Dschungel ,mo-
derner” Exegese zu verlieren und diese
ernster zu nehmen als sie sich selber nimmt,
nur das Wenige herausgeholt, das ihm funda-
mentaltheologisch tragfihig erscheint (wenn
es auch in Wirklichkeit bedeutend mehr sein
konnte), und hitte diese Folgerungen aus-
fiihrlicher und damit iiberzeugender gestaltet.
Er hiitte sich so nicht dem Vorwurf eines
Minimalismus ausgesetzt, und das Buch
hitte fiir seinen eigentlichen Zwedk viel ge-
wonnen,

Die in den vorhergehenden Kapiteln ge-
botene ,historische” Deutung des Lebens und
Wirkens Jesu, die sich weithin auf eine
rationalistisch-liberale Exegese stiitzt, er-
scheint angesichts der Folgerungen, die K.
schlieBlich doch zieht, und angesichts des
katholischen Glaubens, dem er sich ver-
pflichtet weil, vllig unwahrscheinlich, wenn
nicht unméglich. Und umgekehrt kénnte die
Gefahr bestehen, da8 man von der anderen
Seite diese Diskrepanz als Argument beniitzt
und auch den ,historisch mdglichen Rest”
(449) in der Wundertradition wie in allen
iibrigen natiirlich nicht erklirbaren Tat-
sachen als nicht existent oder wenigstens als
irrelevant fiir einen Offenbarungsanspruch
erklirt. Es konnte sich herausstellen, dafi
wer B sagt, auch A sagen muB, d. h,, wer
die Konsequenzen anerkannt, auch die ratio-
nalistischen Voraussetzungen schon mitge-
kauft hat.

So gesehen, miifite das Werk trotz dem ge-
waltigen Arbeitsaufwand und der Fiille des
gesammelten Materials in seiner Ziel-
setzung als gescheitert gelten.

Sprachliche Unebenheiten (Anakoluthe u.
dgl) und eine groBere Zahl von Drudkfeh-
lern (auBer den auf einem beigelegten Zettel



korrigierten) zidhlen gegeniiber den grund-
sitzlichen Bedenken nicht.

Man kann jedenfalls mit Spannung auf den
3. Bd. warten, der nach der Ankiindigung des
Autors in absehbarer Zeit erscheinen wird.
Bemerkungen im 2. Bd. geben einige Hoff-
nung, daB das Schwergewicht der Beweis-
fithrung fiir die Glaubwiirdigkeit der christ-
lichen Botschaft auf den Ausfithrungen des
3. Bd. liegen wird.

Wels Peter Eder

DOGMATIK

BLASER PETER (Hg.), Amt und Eucharistie.
(Konfessionskundliche Schriften des Johann-
Adam-Miiller-Instituts. Nr. 10.) (255.) Boni-
facius-Druck, Paderborn 1973, Kart. DM
14.80.

Im Wirrwarr der Diskussion um das Amt
in der Kirche kiindigt sich allmihlich eine
Orientierungshilfe an, die auch von hohem
Skumenischem Interesse sein diirfte: die
Konzentration der Frage auf das Verhiltnis
von Amt und Eucharistiee — Bekanntlich
sorgte fiir eine Verschirfung des Konfliktes
zwischen den Theoretikern und Praktikern
des Amtes des Memorandum der Arbeits-
gemeinschaft Skumenischer  Universitits-
institute ,Reform und Anerkennung kirch-
licher Amter” (1973). Die im vorliegenden
Buch aufgegriffene Thematik wurde im
Memorandum kaum beriihrt, lediglich als
Konsequenz aus den interkonfessionellen
Harmonisierungstendenzen gestreift. Das
aber konnte fiir eine Klirung der funda-
mentalen Fragen nach Wesensstrukturen und
Aufgaben des christlichen Amtes nicht ge-
niigen, Hier nun setzt unser Sammelband
einen mutigen Anfang und auch gleich einen
tiichtigen Schritt vorwirts. Der Umstand
freilich, daB die einzelnen Beitrige im
wesentlichen schon vor dem Memorandum
fertiggestellt waren, brachte es mit sich, da8
sie auf dessen theologische Bedeutung nicht
eingehen, was einerseits zu bedauern, ande-
rerseits im Hinblidk auf die dadurch ge-
wonnene Unbefangenheit in der Argumen-
tation auch wieder zu begriifen ist.

Der Beitrag der hier gesammelten Studien
fiinf katholischer Theologen zur Rekon-
struktion der Urgestalt der Amtsfrage ist
wertvoll. P. Bliser, der Herausgeber, arbeitet
den ntl Befund in der Wechselbeziehung von
Amt und Eucharistie heraus — eine Aufgabe,
die sich seit langem niemand mehr gestellt
hatte. — S. Frank untersucht ,Amt und
Eucharistie in der alten Kirche” (sollte man
nicht besser ,frithe Kirche” sagen?). — Den
weitaus umfangreichsten Beitrag (allein die
Anmerkungen machen 70 Kleindruckseiten
aus!) steuert P. Manns bei: Amt und
Eucharistie in der Theologie Martin Luthers
(68—173). Aus dem umfangreichen Material

geht eindeutig hervor, daB Luthers Sorge der
Einheit von Amt und Eucharistie gegolten
hat. Ein Beweis mehr, daB8 die leidige Amts-
frage nur im Blick auf die Eucharistie ekkle-
siologisch richtig angegangen werden kann.
Jahrhunderte altes Vergessen wird unheim-
lich bewut! — Wieweit das Konzil von
Trient hier noch Zusammenhinge gesehen
hat, zeigt G. Fahrnberger auf. Eine genauere
Beriicksichtigung der Ergebnisse der Luther-
Studie von Manns hiitte hier vielleicht noch
weitere Akzente fiir eine sachgerechte Be-
urteilung der tridentinischen Position er-
bracht. — H.-]. Schulz stellt ,,Das liturgisch-
sakramental iibertragene Hirtenamt in seiner
eucharistischen  Selbstverwirklichung nach
dem Zeugnis der liturgischen Uberlieferung”
dar, Die Weiheordnung der Apostolischen
Uberlieferung des Hippolyt erweist sich da-
fiir besonders ergiebig. Konsequenzen, wie
sie Schulz aus den frithen Zeugnissen zieht,
konnen als Ergebnis des Buches stehen:
nimlich fiir eine neue ,Wertschitzung des
Amtes und seiner Funktionen”, und dies
nicht nur in der katholischen Kirche.

Graz Winfried Gruber

RAHNER KARL, Vorfragen zu einem &ku-
menischen Amtsverstindnis. (Qu. disp. 65)
(93.) Herder, Freiburg 1974. Kart. lam. DM
12.80.

Der schmale Band ist im wértlichsten Sinn
eine quaestio disputata: R. gibt keine Er-
kldrungen zu einem umstrittenen Problem
ab, sondern wirft die ganze Fraglichkeit der
lebhaft erdrterten Frage nach der méglichen
Anerkennung der Amter selbst auf. Er er-
6ffnet ,einen Einblick in die theologische
Werkstatt”, bietet aber noch keine fertigen
Werkstiicke an. Die scheinbare Selbstver-
stindlichkeit innerkatholischer Positionen
wird dadurch erschiittert, aber nicht um sie
zu zerstdren, sondern um sie aufzulodkern
und in Bewegung auf das Skumenische Ziel
zu bringen, Es werden Perspektiven aufge-
zeigt, die in weiterer, langwieriger und
schwieriger Arbeit zu bedenken sind. Sie
ergeben sich aus der Reflexion auf die fak-_
tische und in ihrer Legitimitit nicht ange-
zweifelte Variabilitit in Lehre und Disziplin
der Sakramente. Sie LBt sich nach Ansicht
des Vf. nur durch die Annahme eines
Wesensrechtes der Kirche erkliren, das, nach
Analogie des Naturrechts gedacht, aus der
Wesenswirklichkeit der Kirche selbst er-
wichst und damit zwar nicht identisch mit
dem ius divinum ist, aber noch vor jeder
positiven Rechtssetzung steht. Ist das Amt
Bestandteil der fundamentalen Struktur der
Kirche und haben die anderen kirchlichen
Gemeinschaften ekklesialen Charakter, dann
ist zu fragen, ob daraus nicht folge, daf es
auch bei ihnen legitimes Amt und legitime
Amtstriger gibt. Eine Anerkennung der-
selben erscheint dann nicht mehr unméglich,

87



