Planung und die Chancen der Ukumene
durchdacht.

Aus dem Buch erhellt deutlich, daf eine
Planung nur aus pragmatischen Gesichts-
punkten und ohne theologische Uberlegun-
gen scheitern mufl. Andererseits erhielte das
Skumenische Gespréach in der Festlegung auf
gemeinsame Planung erst Verbindlichkeit.
Aber sind wir schon so weit? Man wird
H. Mud beipflichten: ,Die Okumene ist
heute (noch) nicht ein Thema baulicher Dar-
stellung. Bemiihungen in dieser Richtung
wirken eher blockierend. Zum Ausdruck
kommt das neue Miteinander vor allem in
Raumgebrauch und Raumnutzung” (72).
Die juridischen und (oft genannten) finan-
ziellen Probleme wiren noch die geringsten;
die liturgischen Anforderungen divergieren
jedoch ganz erheblich. Und was fiir alles
paBlt, pait letzten Endes fiir gar nichts. Es
ist gut, daB diese Schwierigkeiten einmal
formuliert sind, damit man sich nicht im
Wunschdenken erschopft. Das Buch will aber
nicht mutlos machen, sondern das Gesprich
vorantreiben.

Wien Johannes H. Emminghaus

SCHLUTER RICHARD, Karl Barths Tauf-
lehre. Ein interkonfessionelles Gesprich.
(Konfessionskundliche und kontroverstheolo-
gische Studien, hg. v. Johann-Adam-Méhler-
Institut, Bd. 33) (301.) Bonifacius-Drudk,
Paderborn 1973. Ln. DM 34.—.

Eine kontroverstheologisch-Skumenische Ar-
beit, in der Vf. — dhnlich wie Hans Kiing
vor Jahren in seinem Rechtfertigungswerk
— versucht, die Tauflehre Barths mit der
katholischen zu konfrontieren und dabei
fruchtbare Ansidtze auch fiir die katholische
Sakramentenlehre aufzuzeigen. Die Diffe-
renz in der Denkform muff ja nicht unbe-
dingt zugleich auch eine Differenz in der
Sache sein. Dabei geht Vf. umsichtig vor,
stellt in einem 1. Kap. Barths Tauflehre in
den Kontext seiner gesamten Theologie,
klammert dabei aber das vielventilierte Pro-
blem der Kindertaufe weitgehend aus. Es
geht vor allem um die Alternative von gott-
licher Geisttaufe und menschlicher Wasser-
taufe, welch letztere er der Ethik zuordnet
und deren Sakramentalitit er bestreitet. In
einem 2. Kap. wird das aufgegriffene Pro-
blem in der Tradition zuriickverfolgt auf die
exemplarischen Positionen von Augustinus/
Thomas und Calvin, um so den theologie-
geschichtlichen Hintergrund schirfer heraus-
zuarbeiten und die Unterschiede in der ge-
schichtlichen Situation, den Perspektiven und
Denkformen weiter zu verdeutlichen. Dabet
zeigt sich, daf Barths Positionen nicht
schlechthin ein Affront gegen die Tradition
sind, sondern daff Bedeutsamkeiten akzen-
tulert sind, die auch die Tradition schon
kennt, Von bes. Bedeutung ist dann die

bibeltheologische Diskussion im 3. Kap. Erst
dann werden die Folgerungen gezogen und
wird gepriift, wie weit Barth in anthropo-
logisch und theologisch verifizierbaren Kate-
gorien argumentiert. Auch bei Barth ruft die
Geisttaufe nach der Wassertaufe und ant-
wortet die Wassertaufe als menschliche Ge-
horsamstat der Geisttaufe. Man wird den
Ausfithrungen des Vf. zustimmen diirfen
und konkrete Neuansitze auch fiir die kath.
Theologie, wie sie sich schon bei O. H. Pesch
und K. Rahner feststellen lassen, dankbar
begriien. ,,.Somit ist Barths Tauflehre eine
provokative Anfrage, die weiterfithren will
und weitergefiihrt werden soll” (284).

Wien Johannes H. Emminghaus
DEUTSCHE BISCHOFSKONFERENZ/RAT
DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN

DEUTSCHLAND (Hg.), Gemeinsame kirch-
liche Trauung. Ordnung der kirchlichen
Trauung fiir konfessionsverschiedene Paare
unter Beteiligung der Pfarrer beider Kir-
chen. (40.) Pustet, Regensburg/Stauda, Kas-
sel 1972. Kart. DM 8.—.

Die deutschsprachige Ausgabe des kath.
Trauungsritus vom 19. 3. 1969 liegt immer
noch nicht vor, in den Gliedkirchen der
VELKD gibt es im Augenblick neun ver-
schiedene Trauungsliturgien. Diese MiBlich-
keiten bringen besonders bei ,,6kumenischen
Trauungen”, also solchen in Gegenwart eines
evang. und eines kath. Pfarrers, groe Unan-
nehmlichkeiten. Oft kommt es dann in der
Eile zu ,selbstgebastelten Agenden”, die in
den seltensten Fillen befriedigen. Die
Deutsche Bischofskonferenz und der Rat der
evang. Kirche in Deutschland haben daher
von einer gemeinsamen Kommission zwel
Ordnungen erarbeiten lassen, von denen (je
nach dem Ort der Trauung) die eine vor-
wiegend dem kath. Ritus (nach der Coll.
Rituum von 1950, doch bereits mit erheb-
lichen Zusiitzen aus dem nachkonziliaren
Trauritus), die andere der weitestverbrei-
teten evang. Agende folgt. _
Diese Handreichung ist aulerordentlich hilf-
reich, beriicksichtigt beide Mbglichkeiten (je
in der kath. oder evang. Kirche), gibt dazu
gute erlduternde Hinweise, Liedvorschlige
und Perikopenverzeichnisse, Der Druck ist
zweifarbig und sehr iibersichtlich, die Auf-
madhung fiir den liturgischen Gebrauch wiir-
dig und angemessen.

Wien Johannes H. Emminghaus

HENTZE WILLI, Kirche und kirchliche Ein-
heit bei Desiderius Erasmus von Rotterdam.
(Konfessionskundliche und kontroverstheo-
logische Studien, hg. v. Johann-Adam-Msh-
ler-Institut, Bd. 34) (236.) Bonifacius-Drudk,
Paderborn 1974. Ln. DM 26.—.

Jeder Leser des Erasmus ist zunichst iiber-
rascht, wie neuzeitlich dessen theologische

91



Konzeptionen im Grunde sind. Diesem Banne
kann sich nun Vf. der vorliegenden romi-
schen Doktorarbeit auch nicht entziehen.
Er sicht in dem breiten Spektrum von
Erasmus-Texten, das er présentiert, instink-
tiv mehr Traditionsbewufltsein, Kirchlichkeit
und Gliubigkeit (allerdings gepaart mit
reformfreudiger Kritik und zukunftsweisen-
den Vorstellungen), wie man sie dem ur-
spriinglich indizierten Vermittlungstheologen
nicht zutraute und auch heute noch vielfach
nicht zutraut. H. gibt fiir das schiefe Eras-
musbild den Kirchenhistorikern die Schuld
und meint daher der historisch-kritischen
Methode im Interesse einer eigentlich un-
erasmischen Systematik abschwdren zu miis-
sen.

Das hat bedauerlicherweise zur Folge, daB
die grofe Belesenheit des Autors nicht so
zur Geltung kommt wie sie es verdiente.
Der Zettelkatalog wird zum Widersacher
der Analyse, wie man sie heute von den
Biblikern lernen kann, und damit auch der
eigentlichen Argumentation. H. ist sich be-
wult, daf Erasmus keinen Traktat ,De
Ecclesia” geschrieben hat. Wer aber Eras-
mus genauer gelesen hat, weifl, da8 man
solch einen Umstand bei diesem ernster
nehmen muf, als es Vf. tut. Vielleicht war
es die Versuchung der Systematiker ilterer
Schule, fiir ein deduktiv gewonnenes
Schema die entsprechenden ,loci” beizu-
steuern. Das mag nicht so schlecht sein,
wenn eine Arbeit von vorneherein als spe-
kulativ ausgewiesen ist. Hier jedoch wiire
Induktion angemessen gewesen. H. beweist
einerseits zu viel, wenn ich an sein Kapitel
iiber das ,Volk Gottes” denke (45 ff),
anderseits liest er zuwenig genau, wo es
um die Frage der piipstlichen Lehrvollmacht
geht (124 ff). Vieles, was Erasmus aus der
Bildwelt der Bibel und der Viter einfach
referiert, wird, wie mir scheint, theologisch
iiberschitzt, anderes wiederum wie seine
kirchenbezogene Kreuzestheologie bleibt un-
erwihnt. Doch bekime gerade von daher
seine Friedens- und Konsensidee Profil. Sonst
bleibt er weiterhin der aufklirerische Pazi-
fist und unentschiedene Ireniker.

Vielleicht ist es nicht ganz fair, ein héheres
Maf von Ausgeglichenheit der Darstellung
und des Urteils von einem Doktoranden zu
fordern. Denn die Anmerkungen, die man
bei der Lektiire eigentlich Seite fiir Seite
machen mochte, sprechen eher fiir die Sub-
stantialitit der Arbeit. Es sind ja bekanntlich
nicht die schlechtesten Friichte, an denen die
Wespen nagen.

Bochum/Wilhering Gerhard B. Winkler
MORALTHEOLOGIE
HERR THEODOR, Zur Frage nach dem

Naturrecht im deutschen Protestantismus der
Gegenwart. (Abhandlungen zur Sozialethik,

92

hg. v. W. Weber/A. Rauscher, Bd. 4) (240.),
Schéningh, Paderborn 1972. Kart. DM 20.—.

Die Arbeit Herrs behandelt die ,Basisdis-
kussion” der Jahre unmittelbar nach 1945,
die bekanntlich auf der Suche nach einer
gemeinsamen Grofle neuen gesellschaftlichen
Zusammenlebens eine Wiederbelebung des
Naturrechtsdenkens brachten. Es wird aber
{iberdies versucht, die Elemente naturrecht-
lichen Denkens in der deutschen protestanti-
schen Theologie der Gegenwart — das ist
seit den beginnenden dreiliger Jahren dieses
Jh.s — zusammenfassend und in ihrer Ent-
widklung darzustellen.

H. geht aus von der Feststellung H.-H.
Schreys (1961), daf die weithin anzutref-
fende Rede, der Protestantismus kenne kein
Naturrecht, in dieser Verallgemeinerung nicht
stimme und kommt zum Ergebnis, daB die
evang. Theologie sich auf einem behutsamen
Weg zu einer positiveren Einschitzung des
Naturrechts befinde (209). Die heutige Situa-
tion sei gekennzeichnet durch ein ,einge-
klammertes Ja” (H.-D. Wendland) zum
Naturrecht, was heit, daB das Naturrecht in
der Verklammerung eines spezifisch pro-
testantischen  Glaubensverstindnisses  als
eine praktikable Hilfe zur Findung wvon
Recht und Gerechtigkeit in der pluralen Ge-
sellschaft anerkannt wird (216 f).

Dem Vf. gelingt es, einen guten zusammen-
fassenden Einblik in die =zeitgendssische
protestantische Theologie des deutschen
Sprachraums iiberhaupt zu geben. Dies in-
folge der sich anbietenden Methode, zu-
nichst die theologischen Positionen der
Autoren gleicher Richtung und gleicher
Schule (so z. B. der Dialektischen Theologie
und der ,Ordnungstheologie”) aufzuzeigen,
und hier besonders ihre Bewertung einer
theologia naturalis, um dann auf die natur-
rechtlichen Implikationen dieser Theologie
zu schlieBen. Unerhort heilsam ist dabei die
vom Buch vermittelte Einsicht, daf und wie
sehr die theologischen Grundpositionen sich
im Gesellschaftsbild der betreffenden Kon-
fessionen niederschlagen. Glinzend etwa die
Vorgangsweise, Gefahren und Vorteile einer
theologischen Theorie wie der Zwei-Reiche-
Lehre Luthers fiir die Sozialethik kurz und
leicht verstindlich aufzuzeigen (58—64).

Eine gediegene und wertvolle Arbeit also,
die uns fiir den Ethiker und Kirchenpolitiker
als unbedingt empfehlenswert erscheint. Ein
Buch, das manches zum besseren Verstind-
nis des deutschsprachigen Protestantismus
katholischerseits beitragen kann. Als Gesell-
schaftsethiker ist man iiberrascht von der
Tatsache, dafl die gemeinsame protestantisch-
katholische Basis im Naturrechtsdenken so
stabil ist. Vielleicht miiSte man fragen, ob
die mit Moltmann heraufbeschworene Rich-
tung der ,Theologie der Hoffnung” und die
von ihr inspirierten gesellschaftspolitischen



