Konzeptionen im Grunde sind. Diesem Banne
kann sich nun Vf. der vorliegenden romi-
schen Doktorarbeit auch nicht entziehen.
Er sicht in dem breiten Spektrum von
Erasmus-Texten, das er présentiert, instink-
tiv mehr Traditionsbewufltsein, Kirchlichkeit
und Gliubigkeit (allerdings gepaart mit
reformfreudiger Kritik und zukunftsweisen-
den Vorstellungen), wie man sie dem ur-
spriinglich indizierten Vermittlungstheologen
nicht zutraute und auch heute noch vielfach
nicht zutraut. H. gibt fiir das schiefe Eras-
musbild den Kirchenhistorikern die Schuld
und meint daher der historisch-kritischen
Methode im Interesse einer eigentlich un-
erasmischen Systematik abschwdren zu miis-
sen.

Das hat bedauerlicherweise zur Folge, daB
die grofe Belesenheit des Autors nicht so
zur Geltung kommt wie sie es verdiente.
Der Zettelkatalog wird zum Widersacher
der Analyse, wie man sie heute von den
Biblikern lernen kann, und damit auch der
eigentlichen Argumentation. H. ist sich be-
wult, daf Erasmus keinen Traktat ,De
Ecclesia” geschrieben hat. Wer aber Eras-
mus genauer gelesen hat, weifl, da8 man
solch einen Umstand bei diesem ernster
nehmen muf, als es Vf. tut. Vielleicht war
es die Versuchung der Systematiker ilterer
Schule, fiir ein deduktiv gewonnenes
Schema die entsprechenden ,loci” beizu-
steuern. Das mag nicht so schlecht sein,
wenn eine Arbeit von vorneherein als spe-
kulativ ausgewiesen ist. Hier jedoch wiire
Induktion angemessen gewesen. H. beweist
einerseits zu viel, wenn ich an sein Kapitel
iiber das ,Volk Gottes” denke (45 ff),
anderseits liest er zuwenig genau, wo es
um die Frage der piipstlichen Lehrvollmacht
geht (124 ff). Vieles, was Erasmus aus der
Bildwelt der Bibel und der Viter einfach
referiert, wird, wie mir scheint, theologisch
iiberschitzt, anderes wiederum wie seine
kirchenbezogene Kreuzestheologie bleibt un-
erwihnt. Doch bekime gerade von daher
seine Friedens- und Konsensidee Profil. Sonst
bleibt er weiterhin der aufklirerische Pazi-
fist und unentschiedene Ireniker.

Vielleicht ist es nicht ganz fair, ein héheres
Maf von Ausgeglichenheit der Darstellung
und des Urteils von einem Doktoranden zu
fordern. Denn die Anmerkungen, die man
bei der Lektiire eigentlich Seite fiir Seite
machen mochte, sprechen eher fiir die Sub-
stantialitit der Arbeit. Es sind ja bekanntlich
nicht die schlechtesten Friichte, an denen die
Wespen nagen.

Bochum/Wilhering Gerhard B. Winkler
MORALTHEOLOGIE
HERR THEODOR, Zur Frage nach dem

Naturrecht im deutschen Protestantismus der
Gegenwart. (Abhandlungen zur Sozialethik,

92

hg. v. W. Weber/A. Rauscher, Bd. 4) (240.),
Schéningh, Paderborn 1972. Kart. DM 20.—.

Die Arbeit Herrs behandelt die ,Basisdis-
kussion” der Jahre unmittelbar nach 1945,
die bekanntlich auf der Suche nach einer
gemeinsamen Grofle neuen gesellschaftlichen
Zusammenlebens eine Wiederbelebung des
Naturrechtsdenkens brachten. Es wird aber
{iberdies versucht, die Elemente naturrecht-
lichen Denkens in der deutschen protestanti-
schen Theologie der Gegenwart — das ist
seit den beginnenden dreiliger Jahren dieses
Jh.s — zusammenfassend und in ihrer Ent-
widklung darzustellen.

H. geht aus von der Feststellung H.-H.
Schreys (1961), daf die weithin anzutref-
fende Rede, der Protestantismus kenne kein
Naturrecht, in dieser Verallgemeinerung nicht
stimme und kommt zum Ergebnis, daB die
evang. Theologie sich auf einem behutsamen
Weg zu einer positiveren Einschitzung des
Naturrechts befinde (209). Die heutige Situa-
tion sei gekennzeichnet durch ein ,einge-
klammertes Ja” (H.-D. Wendland) zum
Naturrecht, was heit, daB das Naturrecht in
der Verklammerung eines spezifisch pro-
testantischen  Glaubensverstindnisses  als
eine praktikable Hilfe zur Findung wvon
Recht und Gerechtigkeit in der pluralen Ge-
sellschaft anerkannt wird (216 f).

Dem Vf. gelingt es, einen guten zusammen-
fassenden Einblik in die =zeitgendssische
protestantische Theologie des deutschen
Sprachraums iiberhaupt zu geben. Dies in-
folge der sich anbietenden Methode, zu-
nichst die theologischen Positionen der
Autoren gleicher Richtung und gleicher
Schule (so z. B. der Dialektischen Theologie
und der ,Ordnungstheologie”) aufzuzeigen,
und hier besonders ihre Bewertung einer
theologia naturalis, um dann auf die natur-
rechtlichen Implikationen dieser Theologie
zu schlieBen. Unerhort heilsam ist dabei die
vom Buch vermittelte Einsicht, daf und wie
sehr die theologischen Grundpositionen sich
im Gesellschaftsbild der betreffenden Kon-
fessionen niederschlagen. Glinzend etwa die
Vorgangsweise, Gefahren und Vorteile einer
theologischen Theorie wie der Zwei-Reiche-
Lehre Luthers fiir die Sozialethik kurz und
leicht verstindlich aufzuzeigen (58—64).

Eine gediegene und wertvolle Arbeit also,
die uns fiir den Ethiker und Kirchenpolitiker
als unbedingt empfehlenswert erscheint. Ein
Buch, das manches zum besseren Verstind-
nis des deutschsprachigen Protestantismus
katholischerseits beitragen kann. Als Gesell-
schaftsethiker ist man iiberrascht von der
Tatsache, dafl die gemeinsame protestantisch-
katholische Basis im Naturrechtsdenken so
stabil ist. Vielleicht miiSte man fragen, ob
die mit Moltmann heraufbeschworene Rich-
tung der ,Theologie der Hoffnung” und die
von ihr inspirierten gesellschaftspolitischen



Thesen der ,politischen Theologie” nicht
stirker auf ihre Auswirkung im Bereich der
Naturrechtslehre hiitten gepriift werden miis-
sen?
Linz Georg Wildmann
DEMMER KLAUS, Die Lebensentscheidung.
Thre moraltheologischen Grundlagen. (265.)
Schéningh, Paderborn 1974. Kart. DM 24.—.

Der Moraltheologe Demmer geht in dieser
Abhandlung mit gewohnter Griindlichkeit
der fundamentalethischen Frage nach, in
welchem Sinne ein Mensch vermittels einer
partikularen Entscheidung sein Leben in einer
endgiiltigen Bindung festlegen kann. D. be-
schrinkt sich hiebei nicht auf eine aus-
schlieBlich theologische Argumentation, son-
dern bezieht sich auch auf die philosophisch-
anthropologischen Voraussetzungen, mit der
die ,,Theologie der Lebensentscheidung” (128)
arbeitet. Darin liegen Reiz und Wert dieser
Arbeit. Allerdings werden die Daten der
empirischen Anthropologie nicht eigens be-
riicksichtigt — sehr zuungunsten der Prak-
tikabilitit dieser Arbeit. Die Abhandlung
versteht sich demnach als Teilversuch zu
einem Thema, zu dem bisher wenig Literatur
vorliegt. Es geht um die bekannte Frage nach
der ,optio fundamentalis”, nach der sitt-
lichen Grundentscheidung also, die allen Ein-
zelentscheidungen erst definitiven Sinn ver-
leiht. Die Arbeit ist in dem Sinne undia-
lektisch angelegt, als sie sich nicht mit den
Ansichten anderer Autoren bei den jeweils
angeschnittenen Detailfragen auseinander-
setzt. Die Literatur findet sich grundsitzlich
nur in den FuBnoten, und hier nur als Ver-
weis oder Beleg. Das nimmt der Abhand-
lung verstindlicherweise die polemische
Spannung. Zu empfehlen ist sie daher nur
jenen Interessenten, die eine intensive Re-
flexion lieben, die zudem nicht unmittelbar
praktisch ist. Die Lektiire gestaltet sich ge-
legentlich mithsam.

Im 1. Kap. geht es um die ,Personale
Selbstwerdung in Geschichte”. Hier kommt
der transzendentalphilosophische Ansatz,
dem D. auch in fritheren Arbeiten ver-
pflichtet war, voll zum Tragen. Die Grund-
these Demmers liegt in etwa darin: Der
Lebensentscheidung eignet insoweit Unver-
riickbarkeit und Endgiiltigkeit, als die eigene
Personwirklichkeit des Entscheidungstrigers
auf angemessene Weise erkannt wird (11).
Daher hingt das Gelingen der Lebenswahl
an spezifischen Vorausbedingungen. Die
Méglichkeit der Selbsterfassung muff vor-
ausgesetzt werden, weil der Entscheidungs-
triger in der Lebenswahl sich selbst wihlt
(19). Daher hat auch Sinnsetzung Vorrang
vor Sinnempfang, wiewohl sich beide
durchdringen (15). Die Lebensentscheidung
wird gefillt auf Grund einer Ermessens-
evidenz, die notwendig unabgeschlossen ist
(21). Die Entscheidungssituation ist ihrer

Natur nach kompromiBhaft (62). In per-
sonaler Selbstverpflichtung setzt sich der
Mensch eine Vorzugsregel, die nun bestim-
mend wird fiir das eigene Leben, sich aber
in einer weiterlaufenden Deutungs- und
Einsichtsgeschichte selbst auslegt (26). In
Krisensituationen steht die Priasumption auf
Kontinuitit der gefaften Lebenswahl. Nicht
probabilistisch, sondern tutioristisch ist vor-
zugehen (29).

Breit angelegt ist im 2. Kap. ,,Glaube und
Entscheidung” die Frage nach dem Schépfer-
gott und nach Jesus Christus, beide zusam-
men als Sinngrund gesehen, der Geschichte
in gelassener Entscheidung erst ermdglicht.
Lebensentscheidung ist praktische Aufnahme
erkannten Lebenssinns, entsprechend ist
Glaubensentscheidung Ratifizierung des im
Jesusereignis erkannten und zugesprochenen
Sinns (72). Im Lichte solcher Moraltheologie
der Glaubensentscheidung werden alle ent-
scheidenden Themen heutiger Fundamental-
ethik durchdiskutiert. Die Fundamentalethik
ist also in einer Kurzdarstellung ihrer mo-
dernen Problematik in dieser Arbeit mitent-
halten: Moralsysteme, Kasuistik, Tradition,
lex naturalis, lex gratiae, ordo caritatis,
Schuldfrage reformatorisch und katholisch
gesehen, Sterben-kénnen, Entscheidung im
Medium der Institution, Verpflichtungskraft
menschlichen Rechts.

Das 3. Kap. ,Die Lebensentscheidung im
Lichte der Glaubensentscheidung” stellt eine
Art Synthese der beiden ersten Kapitel dar.
Die Lebensentscheidung sieht D. als Kon-
kretion der Glaubensentscheidung. Sie ist
insofern absolut, als sie angemessener Aus-
druk absoluter Glaubensentscheidung ist
(156). Sie ist iiberhaupt Antizipation escha-
tologischer Vollendung (166). Der Glaubende
besitzt die Hoffnung, daf jeder Einsatz sei-
nes Lebens sich einmal rechtfertigen wird
(169), daB keine Situation seines Lebens ohne
Sinn ist (170). Die Lebensentscheidung ent-
faltet sich in der Lebensgeschichte des Men-
schen inkarnatorisch und kenotisch, ruft nach
einem Sich-Einlassen auf die Grundhaltung
Jesu (190), das ist vor allem auf die ge-
schichtliche Beschriinkung (191). Irrtum bietet
die Grundlage fiir eine klare Revisionsent-
scheidung, Unangemessenheit hingegen be-
IiBt den Menschen im Zweifel (204). Der
dauernd gefithrte personale Einsichtsvollzug
filhrt zu einem ,,Punkt vollzogener Uber-
einkunft von Glaube und Vernunft” (250),
der das letztentscheidende praktikable Kri-
terium des Handelns der Person darstellt.
Der dauernde synthetische ProzeB der Glau-
bens- und Selbsteinsicht fiihrt zu jenem
.springenden Punkt”, von dem aus sich die
Person — sich hermeneutisch selbst aus-
legend — geschichtlich entscheidet.

Das Buch vermittelt die Integration vieler
fundamentaler Einsichten auf der Basis einer
transzendentalen Philosophie und Theologie.

923



