PIET SCHOONENBERG

Christologische Diskussion heute

Die Erérterung von Glaubensfragen ist heute in grofem Ausmaf eine Diskussion iiber
Jesus Christus geworden. Es geht nicht nur um Erbsiinde, Transsubstantiation, Kolle-
gialitit und Subsidiaritdt. Alle diese Themen werden erdrtert, aber dazu kommt ein
sehr dringliches Fragen iiber ,die Sache Jesu” und seine Person. Man spiirt das in
Glaubensgesprichen, in Gruppen und Tagungen und namentlich in der Menge fach-
theologischer und popularisierender Literatur iiber Jesus. Man konnte von einer
Jesus-Bewegung” bei den Exegeten und systematischen Theologen sprechen.

Heutige Schriftausleger kreisen hauptsichlich um zwei Themen: um das historische
Leben Jesu und seine Auferstehung. Dabei fillt auf, daf die nach-bultmannsche
Forschung einerseits mit einem gewissen Vertrauen die Botschaft und Gestalt des
historischen Jesus neu aufzudecken versucht, andererseits der personalen Wirklichkeit
des Auferstandenen sehr kritisch gegeniibersteht. In der Dogmatik hat sich die bei
kath. und noch mehr bei prot. Theologen vorherrschende exklusive Verkniipfung
des Erlosungswerkes Christi mit seinem Tod gelockert, die anselmianische Erldsungs-
lehre hat ihre Vorherrschaft eingebiift. Man sieht das Werk Christi in seinem prophe-
tischen Auftreten wie in seiner Verherrlichung (zumindest wenn man dieser positiv
gegeniibersteht) und deutet von daher seinen Kreuzestod. Jesu Geschichte und Gegen-
wart werden in Theologien der Hoffnung, der Revolution, der Emanzipation, der
Befreiung auf unser heutiges Heilsbediirfnis hin verstanden.

In diesem summarischen Uberblick blieb bisher ein Thema unerwihnt: die Person
Jesu in ihrer Beziehung zu Gott, die Gottessohnschaft und Menschlichkeit Jesu. Wir
miissen uns nicht nur mit der Schrift, sondern auch mit dem Bekennen und Befragen
ihrer Botschaft in der Uberlieferung auseinandersetzen. Diese Tradition hat einen
gewissen Hohepunkt erreicht in der Glaubenslehre der Konzilien von Nikaia und
Chalkedon, die allerdings weitgehend nicht nur als Ende, sondern auch als Anfang
neuer Reflexion anerkannt werden. Seitdem K. Rahner seinen Beitrag ,,Chalkedon —
Ende oder Anfang?“! veroffentlichte, ist die chalkedonische Formel ,Eine Person in
zwei Naturen’ immer mehr Gegenstand kritischer Reflexion geworden. Dariiber soll
dieser Artikel handeln. Wir besprechen also nur einen kleinen Ausschnitt aus den
vielen Diskussionen, die sich auf Jesus Christus beziehen. Selbst diese christologischen
Fragen im engeren Sinn sind schon zu viel fiir einen Artikel. Doch sind sie besonders
wichtig, sowohl fiir die vielen, die in der klassischen Christologie Chalkedons erzogen
wurden, als auch fiir alle, die dem Glauben treu bleiben wollen, den die meisten
Kirchen in ihren Glaubensbekenntnissen aussprechen.

I. Chalkedon

1. Vorgeschichte

Allgemein wird angenommen, daf8 es in den Schriften des NT einen Pluralismus der
Christologien gibt — die allerdings ein und denselben Glauben an Gottes Heilsgabe
in Jesus ausdriicken wollen, In der nachbiblischen Tradition kommt beim Apologeten
Justin im 2. Jh. eine Logos-Christologie zum Vorschein, die iiber die Apologeten
und Origenes allmihlich vorherrschend wird. Wie im Prolog des Jo-Ev wird in dieser
Christologie die Heilswirkung Gottes vor Christus als sein Wirken durch den Logos
dargestellt. Anders aber als in diesem Prolog und namentlich im ganzen Jo-Ev wird

1 K. Rahner, Chalkedon — Ende oder Anfang?, in: Das Konzil von Chalkedon, hg. von
A. Grillmeier/ A. Bacht, Bd. II, Wiirzburg 1954, 3—49 (unter dem Titel: Probleme der
Christologie heute, in: K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. I, Einsiedeln 51961, 169—222).

105



dabei die Transzendenz Gottes, des Vaters, in einseitiger Weise so gedacht, da8 er
nicht direkt Menschen erscheinen und sich ihnen mitteilen kann. Deshalb ist der Logos
Mittler des Heiles und sogar der Schépfung selbst, ein Gesandter Gottes, ein ,zweiter
Gott”, weniger gottlich aber als der Vater und ihm untergeordnet. Ein Subordinatia-
nismus in der Logos-Lehre findet sich in einer Reihe kirchlicher Schriftsteller von
Justin bis Origenes; er wird namentlich beim letzteren durch entgegengesetzte Aus-
sagen korrigiert, aber er verschwindet niemals. So wird in der immer mehr helleni-
sierten christlichen Theologie die Gottheit aufgefalt als in Graden (Logos und Geist)
herabsteigende, was in dieser Hinsicht dem Mittleren- und dem Neu-Platonismus
entspricht. Die Generation des 4. Jh. kann sich aber ein solches Herabsteigen in
Graden des gottlichen Wesens nicht mehr denken; sie steht vor der Entscheidung,
den Logos (und spiter ebenso den Geist) entweder als Geschopf oder als unverkiirzt
gottlich anzuerkennen. Der Arianismus wird geboren, und Nikaia (325) antwortet.

Diese erste, in ihrer Wirkungsgeschichte allgemeinste und grundlegendste Kirchen-
versammlung klirt die Frage, indem sie ein bestehendes Taufsymbolum prizisiert
und damit ihr Christusbekenntnis in den Rahmen der Heilsgeschichte einfiigt. Nach
dem Vater bekennt sie den konkreten ,einen Herrn Jesus Christus, den Sohn Got-
tes”, Thm schreibt dieses Symbolum zuerst gegen den Arianismus gottliche Pridikate
zu: Wir glauben an ihn ,als Einziggeborenen, gezeugt vom Vater, das heifit aus der
Wesenheit des Vaters, Gott von Gott, Licht vom Lichte, wahrer Gott vom wahren
Gott, gezeugt, nicht geschaffen, wesenseins mit dem Vater, durch den alles geworden
ist, was im Himmel und was auf Erden ist”?. Dann folgen Menschwerdung und
weitere Geschichte dieses eingeborenen Sohnes: ,der um uns Menschen und um
unseres Heiles willen herabgestiegen und Fleisch und Mensch geworden ist” usw.
(NR 155). Die Prizisierung ,Fleisch und Mensch” geschieht in Gegeniiberstellung
zur Reduktion der Menschheit Christi auf seinen Leib, die dem Arianismus und dem
ihn bekimpfenden Apollinarismus gemeinsam ist.

Nicht nur die Kommentatoren, sondern auch die Konzilsviter waren sich bewufSt, daf8
sie einen Terminus einfiihrten, der nicht biblisch ist: ,wesenseins” (homoousios).
Es gibt aber noch einen Unterschied zwischen Nikaia und dem NT, der weniger auf-
fillt, aber auf die weitere Dogmengeschichte viel tiefer eingewirkt hat: Die Perspek-
tive hat sich gedindert. Im NT war der Mensch Jesus in seiner einzigartigen Beziehung
zu Gott, in seinem ,Tun und Lehren” (Apg 1, 1), seinem Tod und seiner Verherr-
lichung der Ausgangspunkt. In Nikaia war es der Sohn in seiner Zeugung aus Gott
und seiner Wesenseinheit mit ihm; erst nach den gotttlichen Pridikaten wird das
Menschwerden und Menschsein erwihnt. Diese Sicht ist nicht die der Evangelien,
nicht einmal die des Jo-Ev, nur die des Jo-Prologs. Nikaia kam zu dieser Umkehrung
der Perspektiven, weil die Erdrterung iiber das innergottliche Verhiltnis des Sohnes
zum Vater im Mittelpunkt stand und weil schon lange Zeit das christologische Denken
den Logos als Ausgangspunkt genommen hatte.

Insoweit dieses Denken nicht vom konkreten Jesus, sondern vom géttlichen Logos
oder Sohn ausging, entstand das Problem, wie man diese Einheit wiederfinden konnte.
Nikaia hat dieses Problem verschirft. Seither stehen in aller Deutlichkeit 2 Schulen
und 2 Losungen einander gegeniiber: die alexandrinische Schule mit ihrem Logos-
Fleisch-Schema und die antiochenische mit dem Logos-Mensch-Schema. Die Alexandri-
ner sahen zuerst die Einheit in Christus, sie sahen sie aber vom Logos her und kamen
so in die Gefahr, die Eigenheit des Menschen Jesus herabzumindern. Die Antiochener
sahen zuerst diese menschliche Eigenheit und Eigenstindigkeit und konnten die Ein-

2 ], Neuner/ H. Roos, Der Glaube der Kirchein den Urkunden der Lehrverkiindigung, 8. Aufl.,
neubearbeitet von K. Rahner/ K. H. Weger, Regensburg 1971, N. 155. (Weiterhin im Text
angefiihrt als NR mit Nummer.)

106



heit Christi meistens nur nachtriglich zum Ausdruck bringen. Wie bekannt, kam es
zuerst zu einem Sieg der Alexandriner im Konzil von Ephesus (431), das aber leider
durch Lieblosigkeit und Unrecht gegen Nestorius ein ,scandalum oecumenicum”
wurde®. Nachher wurde die alexandrinische Christologie im Monophysitismus zur
Einseitigkeit getrieben. Da erhoben sich zwei klare Proteste: der Brief des Papstes
Leo I. an Flavianus (449) und das Konzil von Chalkedon (451).

2. Challkedon selbst

Chalkedon wollte zuerst nur das Glaubensbekenntnis von Nikaia, zwei Briefe Kyrills
von Alexandrien und den Brief Leos I. anerkennen, ohne eine neue Formel zu bilden.
Wenn es das schlieflich unter dem Druck des Kaisers dennoch tat, so erlieB es kein
neues Glaubensbekenntnis, sondern nur eine erklirende Lehre. ,,Wir lehren zu be-
kennen”, sagt das Konzil* und fiihrt damit ein neues genus litterarium ein: die dog-
matische Belehrung (constitutio dogmatica). Das Konzil will aber keineswegs das
Symbolum durch ein Dogma ersetzen, denn es rezipiert Nikaia ausdriicklich. Seine
ganze christologische Formel sagt denn auch genau dasselbe wie die oben zitierten
Sitze von Nikaia. Nur wird Nikaia in zweierlei Hinsicht zugespitzt: 1. wird das
unverkiirzte, vollige Menschsein Jesu gegen dem Monophysitismus behauptet und
2. wird bis zum UberdruB betont, dafl gottliche und menschliche Pridikate ein und
demselben Christus zukommen.

Im Kern der chalkedonischen Aussage ist es gut, 2 Sitze zu unterscheiden: einen 1., in
dem in hauptsichlich traditioneller Terminologie beide Aussagereihen dem einen Chri-
stus zuerkannt werden, und einen 2., in dem dies durch eine neue Terminologie,
nimlich durch den Unterschied zwischen Natur und Person, erhellt wird.

Der 1. Satz stellt kithn dem gottlichen homoousios von Nikaia ein menschliches
homoousios an die Seite und verdient deshalb ebensoviel Beachtung wie der Satz
iiber die Naturen und die Person, an den wir uns meistens nur als die Lehre Chalke-
dons erinnern. ,Der eine und selbe ist wesensgleich dem Vater der Gottheit nach
und wesensgleich auch uns seiner Menschheit nach” (NR 178), so steht im 1. Satz.

Im 2. Satz werden Gottheit und Menschheit in dauernder Unterschiedenheit als 2
Naturen beschrieben, die zugleich in eine Person zusammenkommen: ,,Wir bekennen
einen und denselben Christus, den Sohn, den Herrn, den Einziggeborenen, der in zwei
Naturen unvermischt, unverwandelt, ungetrennt und ungesondert besteht. Niemals
wird der Unterschied der Naturen wegen der Einigung aufgehoben, es wird vielmehr
die Eigentiimlichkeit einer jeden Natur bewahrt, indem beide in eine Person und
Hypostase zusammenkommen. Wir bekennen nicht einen in zwei Personen getrennten
und zerrissenen, sondern einen und denselben einziggeborenen Sohn, das gdttliche
Wort, den Herr Jesus Christus, wie schon die Propheten es vor ihm verkiindet und
der Herr Jesus Christus selbst es uns gelehrt und das Glaubensbekenntnis der Viter
es uns iiberliefert hat” (NR 178).

Chalkedon hat somit der alexandrinischen Ausschweifung des Monophysitismus durch
einen antiochenischen Unterschied der Naturen vorgebeugt, es hat aber zugleich den
Dualismus der Personen, soweit es diesen in der antiochenischen Schule gab, vermie-
den. Das Konzil wollte das Wahre in den Christologien beider Schulen bewahren und
durch eine terminologische Kldrung zueinander vermitteln. Es hat, so kdnnte man
sagen, den Alexandrinern auf der Ebene der Person, den Antiochenern aber auf der
Ebene der Naturen recht gegeben. Damit hat man sich aber wieder um einen Schritt
weiter von der Christologie des NT entfernt. Dabei ist die Einfithrung neuer Termini
nicht das Wichtigste, sondern die konsequente Durchfithrung der Sicht vom gottlichen

3 A. Grillmeier, Das Scandalum oecumenicum des Nestorius in kirchlich-dogmatischer und
theologischer Sicht, in: Scholastik 36 (1961), 321—356.
4 dpohoyetv . . . &xBiddonopev (confiteri docemus): Denzinger — Schénmetzer n. 301.

107



Logos her. Das Menschliche in Jesus, das in der Schrift das Erstgekannte und der
Ausgangspunkt war, wird jetzt an 2. Stelle noch einmal bestitigt: Der Christus ist
wesenseins mit dem Vater und auch wesensgleich mit uns.

3. Kontext von Chalkedon

Die chalkedonische Christologie, in der die meisten von uns unterrichtet worden sind, ist
nicht nur die der hier zitierten Formeln, sondern auch die des nidheren Kontextes von
Chalkedon. Dieser nihere Kontext wird hauptsichlich vom Lehrschreiben Leos 1. und von
den zwei auf Chalkedon folgenden Konzilien von Konstantinopel gebildet. Was Chalkedon
in seiner Aussage ziemlich abstrakt definierte, wurde von Leo I. in einer iiberschwenglichen
Rhetorik dargelegt, wobei verschiedene Punkte deutlicher und betonter als in Chalkedon
hervortreten.

1. Die eine Person Christi ist die gottliche, und nur die géttliche Natur ist die ihr eigene.
»In der unversehrten und vollkommenen Natur eines wahren Menschen ist also der wahre
Gott geboren worden, vollkommen in dem Seinigen, vollkommen in dem Unsrigen. (. . .)
So tritt denn der Sohn Gottes in diese niedrige Welt ein. Er steigt herab von seinem himm-
lischen Thronsitz und verlidft doch nicht die Herrlichkeit des Vaters.” (NR 175)

2. Der Unterschied der beiden Naturen wird von Leo I in endlosen Gegensitzen dargelegt.
Zum Beispiel diene folgender Satz: ,Der in seiner Natur Unsichtbare wird sichtbar in der
unsrigen. Der Unbegreifliche wollte begriffen werden. Er blieb der vor aller Zeit Seiende
und hat einen Anfang genommen in der Zeit. Der Herr des Alls hat unter Verhiillung
seiner unermeflichen Herrlichkeit Knechtsgestalt angenommen. Der leidensunfihige Gott
hat es nicht verschmiht, ein leidender Mensch zu sein. Der Unsterbliche wollte den Gesetzen
des Todes untertan sein” (NR 175). SchlieBlich werden von Leo I. folgerichtig auch die
Wirkungen der Naturen unterschieden, und zwar so, dafl sie fast als zwei Subjekte
zusammenarbeiten: ,Denn es wirkt jede der beiden Naturen in Gemeinschaft mit der
anderen, was ihr eigen ist; das Wort wirkt, was des Wortes ist, das Fleisch verrichtet, was
des Fleisches ist. Das eine von thnen strahlt herrlich in Wundern, das andere untenliegt den
Schm#hungen” (NR 177).

Nicht nur der Brief Leos I., der stark mit der antiochenischen Christologie verwandt ist,
sondern auch 2 Briefe Kyrills, welche die alexandrinische Ansicht vertraten, gehdren zum
Kontext von Chalkedon. Die folgenden Konzilien von Konstantinopel bringen diesen ganzen
Kontext mehr in den Vordergrund. Das gilt zuerst vom Konzil von 553 (das II. v. Konstan-
tinopel, das I. war 381), genannt das Drei-Kapitel-Konzil, weil es drei Schriften antio-
chenischer Christologie verurteilt. Dieses Konzil gibt eine alexandrinische, kyrillische
Auslegung von Chalkedon und will soweit wie méglich alle Zweiheit aus dem Christus-
bekenntnis verdringen. Das von Leo I hervorgehobene Handeln jeder der zwei Naturen
wird direkt auf die eine Person bezogen: Es wird niimlich verurteilt, wer sagt, ,ein anderer
sei das Wort Gottes, das Wunder wirkte, und ein anderer sei Christus, der gelitten hat”
(3. Kanon NR 182). Diese eine Person aber wird, sowie bei Leo I. und Kyrill und klarer als
im Konzilstext von Chalkedon, eindeutig als die gottliche Person dargestellt: Der gottliche
Logos hat zwei Geburten, eine ewige aus dem Vater und eine ,in den letzten Tagen” aus
Maria (2. Kanon NR 181), sodaf umgekehrt ,unser im Fleische gekreuzigter Herr Jesus
Christus wahrer Gott und Herr der Herrlichkeit ist und einer aus der hl. Dreifaltigkeit”
(10. Kanon NR 189).

Dieser ganz alexandrinischen Tendenz des Konzils von 553 steht aber 680 (III. Konzil v.
Konstantinopel) eine leonische und antiocheniische gegeniiber. Versuchte Constantinopoli-
tanum II Chalkedon soweit wie méglich mit dem Monophysitismus zu versshnen, Constan-
tinopolitanum III verurteilte gerade eine mildere Form desselben, die in Christus wenigstens
nur eine Wirkung (Monoenergetismus) und nur einen Willen (Monotheletismus) annahm.
Dieser Stromung gegeniiber berief man sich wieder auf den Satz Leos I. iiber die eigene
Wirkung jeder der zwei Naturen und man stellt ,,zwei natiirliche Willen und zwei natiirliche
Wirkungen” einander ganz chalkedonisch gegeniiber: ,ungetrennt, unveriindert, ungeteilt
und unvermischt” (NR 220). ,,Gleichwie nimlich sein allheiliges und unbeflecktes, beseeltes
Fleisch durch die Vergéttlichung nicht aufgehoben wurde, sondern in seinem eigenen Stande
und seiner Art verblieb, so ist auch sein menschlicher Wille, obwohl er vergdttlicht ist,
nicht aufgehoben” (NR 220). Das erste Anliegen Chalkedons, die Wesenseinheit Christi
mit uns seiner Menschheit nach auszusprechen, ist hier bis in die Freiheit und das Handeln
Christi weitergedacht.

Leo I. gab Chalkedon zum Grofteil seinen Hintergrund, Constantinopolitanum II und III
gaben, in dialektischem Verhilinis zueinander, ihm seine weitere Auslegung. Dadurch ist
der Unterschied zur ntl Christologie immer deutlicher geworden. Es wurden nicht nur immer
neue Termini eingefiihrt, sondern auch die Sichtinderung ist immer klarer geworden. Der
Ausgangspunkt dieses christologischen Denkens liegt eindeutig in Gott. Deshalb ist die
Person Christi die géttliche Person des Logos oder des Sohnes, ,einer aus der hl. Dreifaltig-

108



keit”. Der johannéische Satz: ,,Das Wort ist Fleisch geworden” wird gedeutet als: ,Das
Wort hat Fleisch angenommen”, denn Wort und Fleisch, Gottheit und Menschheit Christi,
bleiben unterschieden. Sie sind die zwei Naturen der einen gottlichen Person, mit ihrer je
eigenen Freiheit und Wirkung. Weil diese Person géttlich ist, ist die gottliche Natur seine
eigene, die menschliche Natur, die angenommene. Das ist das chalkedonische Christusbild.

II. Kritik an Chalkedon

1. Vorbemerkungen

Es gibt eine zweifache Kritik an Chalkedon (den Kontext dieses Konzils mitein-
geschlossen), je nachdem man seine Voraussetzung bejaht oder verneint. Diese Vor-
aussetzung ist die einzigartige Gottessohnschaft Jesu, die namentlich im Jo-Ev und
im Symbolum von Nikaia ausgesagt wird. Diese wurde nicht nur im Arianismus,
sondern wird auch heute Sfters verneint. Die moderne Verneinung wird wohl einmal
als Neu-Arianismus angesprochen, doch ist diese Benennung sehr ungenau. Die Fleisch-
werdung eines Erstgeschipfes, des Logos, in Jesus, das mythologische und geradezu
gnostische Element des Arianismus, wird heute wohl von niemand angenommen. Man
verneint aber des 6fteren mit dem Arianismus die Gottheit Jesu. Dabei ist dennoch
zu bedenken, dafl eine solche Verneinung auch der vorliufige und ungliickliche Aus-
druck eines Versuches sein kann, die Einzigartigkeit und sogar die einzigartige Gott-
bezogenheit Jesu nicht auferhalb, sondern innerhalb seiner menschlichen Wirklichkeit
zu finden. Deshalb miissen wir auch mit solchen ,,niederen” Christologien im Gesprich
bleiben. In diesem Artikel aber handelt es sich nur um eine Kritik an Chalkedon,
die Nikaia voraussetzt.

Dieser methodischen Bemerkung méchte ich eine persdnliche hinzufiigen. Ich bekenne
Jesus als den Sohn Gottes und als Gott von Gott im Sinne des Jo-Ev und des
nizidnischen Symbolums. Ich will davon, wie von der menschlichen Wirklichkeit Jesu,
nichts herabmindern. Ich frage nur, ob man dieses tiefste Geheimnis Jesu nicht auch
anders als in der chalkedonischen Christologie zur Sprache bringen kann. Dies frage
ich gerade, um dieses Geheimnis heute verkiinden zu kénnen, und ich wei8 mich in
dieser ,,fragenden Orthodoxie” nicht allein.

Denn schon von Anfang an wurde Chalkedon befragt und kritisiert. Fiir die seit
Ephesus getrennten nestorianischen Kirchen war es zu spit: Die Ablehnung des
Nestorius als ,,des neuen Judas” zu Ephesus hatte eine zu tiefe Kluft gegraben, um
aus Chalkedon eine Anerkennung des Anliegens des Nestorius herauszuhéren. Die
Monophysiten dagegen (obwohl sie manchmal in einer anderen Terminologie das-
selbe sagen) konnten in Chalkedon und namentlich in den Worten Leos 1. nur eine
Zerreiffung des einen Christus sehen. Dies alles gehdrt nicht nur der Vergangenheit
an. Monophysitische Kirchen haben den Islam iiberstanden, und nestorianische Mis-
sionare haben bis nach China hinein gepredigt. Die nestorianische Kirche der Chal-
dider und die monophysitischen Kirchen der Kopten, Athiopier, Armenier und Syro-
malabaren werden heute zwar als ,kleinere Ostkirchen” bezeichnet, aber es wire
unchristlich, sie deshalb geringer zu achten. Sie sind schon mit den gréferen Kirchen
der &stlichen Orthodoxie im Gesprich, und ein panorthodoxes Konzil wird vorberei-
tet. Es war eine schone Osterreichische Initiative des Stiftungsfonds ,Pro Oriente”
und seines unermiidlichen Inspirators Otto Mauer (1), daB auch zwischen diesen
und der rémisch-katholischen Kirche Konsultationen stattfandenS. Wir haben einander
zu befragen, ob vielleicht auf beiden Seiten doch derselbe Glaube an den einen Herrn
Jesus Christus auf verschiedene Weise ausgesprochen wird.

5 Eine erste Konsultation bezog sich auf die Christologie, eine zweite auf die Unfehlbarkeit;
vgl. O. Mauer, Christologischer Disput heute. Nicht offizielle Konsultation zwischen
Theologen der altorientalischen Kirchen und der rémisch-katholischen Kirche, in: Wort und
Wahrheit 27 (1972), 78—86; A. Grillmeier, Christen aus Ost und West, in: Wort und
Wahrheit 28 (1973), 486—489.

109



Das gilt aber auch im eigenen Hause. Wenn es heute in unserer rémisch-katholischen
Kirche Theologen gibt, die Chalkedon kritisieren, soll man sie nicht sofort als nicht
mehr zur Kirche gehérend ansehen, sie nicht sofort als Modernisten qualifizieren oder
als Leute, die erst heute die schon lingst widerlegten Behauptungen der liberal-
protestantischen Dogmenhistoriker entdeckt haben und meinen, modern zu sein, wenn
sie diese wiederholen. So einfach ist die Sache bestimmt nicht. Man kann nicht von
vornherein ausschlieBen, daf die Dogmenhistoriker am Anfang unseres Jh. zu rich-
tigen (wenn auch meistens erginzungsbediirftigen) Entdeckungen gekommen sind
und daf die Fragen der liberalen Protestanten und der katholischen Modernisten jener
Zeit noch nicht ganz beantwortet sind.

Da die Theologie zugleich (und sogar zuerst) der heutigen Verkiindigung einen Dienst
zu leisten hat, muB man sich auch fragen, ob die Aussagen Chalkedons heute noch
verstanden werden und ob Jesus Christus nicht unter einem anderen Verstehens-
horizont gepredigt werden muf. Vielleicht wird die Kritik an Chalkedon uns den Weg
zu neuem Schriftverstindnis und Wissen um Jesu selbst fiihren. Deshalb werden nun
einige kritische Fragen an Chalkedon besprochen und damit zusammenhingende Ver-
suche, denselben Christusglauben anders, verstindlicher, vielleicht sogar tiefer auszu-
sprechen.

Dabei gehen wir von dem aus, was schon am Anfang dieses Artikels als ein Kon-
sens der Exegeten festgestellt wurde: Im NT gab es einen Pluralismus der Christolo-
gien, die aber zugleich denselben Glauben ausdriicken wollten. In gewissem Ausmaf
hat es einen solchen christologischen Pluralismus immer gegeben, da (z. B. spiter im
Gegensatz zwischen Thomismus und Skotismus) die Diskussion zwischen Alexandrien
und Antiochien auf einer anderen Ebene weitergefiihrt wurde. Namentlich heute ist
ein solcher Pluralismus moglich und, wie Dietrich Wiederkehr in einem ,theologischen
Bericht’ ausfiihrlich betont, notwendig®. Diese Moglichkeit und Notwendigkeit kénn-
ten in einem Kapitel theoretischer Hermeneutik dargelegt werden, aber der Raum
dieses Artikels 148t das nicht zu. Die folgenden Darlegungen selbst werden sie hoffent-
lich auf praktischer Ebene beweisen.

2. Allgemeine Kritik an Chalkedon

a) ,,Chalkedon ist nicht biblisch.”

Dieser Satz kann auf den zweifachen Unterschied hinweisen, den wir oben zwischen
Chalkedon und dem NT aufdeckten, auf den terminologischen und den perspektivi-
schen Unterschied. Da3 Chalkedon eine andere Terminologie als die biblische einfiihrt,
darf gewifl nicht als Kritik gelten. Erneuerung von Wértern und Begriffen ist sogar
sehr biblisch. Schriften des NT haben anderswo ungebrauchte Titel fiir Jesus benutzt
(der Hebrierbrief: Hohepriester; der Jo-Prolog: Logos), ja die Anwendung atl Titel
(Messias, Menschensohn usw.) auf Jesus ist beziiglich seines eigenen Selbstverstind-
nisses wenigstens im groflen und ganzen selbst schon eine bedeutende Erneuerung.
Aber auch abgesehen davon, ist eine sprachliche und begriffliche Erneuerung immer
gut, weil (und insoweit) sie zur Vermittlung derselben Botschaft unter einem geénder-
ten Verstehenshorizont notwendig ist. Ist also der terminologische Unterschied zwi-
schen NT und Chalkedon an sich kein Punkt der Kritik, der perspektivische Wandel
ist das wohl. Auf ihm beruht m. E. sogar die fundamentalste Kritik an Chalkedon,
was sich im folgenden zeigen wird.

Der Satz: ,Chalkedon ist nicht biblisch’ kann aber noch etwas anderes bedeuten,
nimlich, da das Konzil hinter dem Reichtum der ntl Christologie zuriidkbleibt. Das
tut es tatsdchlich. Wenigstens 4 Themen (deren jedes wieder einen Reichtum von

$ D. Wiederkehr, Konfrontationen und Integrationen der Christologie, in: Theologische
Berichte, hg. v. ]. Pfannmatter / E. Furger, Einsiedeln 1973, 11—119, bes. 19.

110



Aspekten hat) sind wohl ganz aus der Sicht der oben erwahnten chalkedonischen und
konstantinopolitanischen Aussagen (aber nicht ganz aus denen des Nicaenums und
Leos 1.) ausgeschlossen: die Beziehung Jesu zu seinem Vater, die eigene Geschichte
Jesu (die Erniedrigung und die Erhohung des Sohnes Gottes), sein Heilswerk und
seine Stelle im ganzen der Heilsgeschichte. Nun kann man aber auch das diesen
Konzilien selbst nicht vorwerfen. Die Einleitung von ,Neuner-Roos” hat bestimmt
recht, wenn sie sagt: ,Nicht das gesamte Gut der Offenbarung ist in den Lehrurkunden
enthalten”. Doch ist der Vorwurf den vielen Theologien gegeniiber geltend zu machen,
welche die Beziehung der géttlichen und menschlichen Natur zum zentralen Thema
machen, dabei das urspriingliche Verhiltnis Jesu zum Vater fast ganz iibersehen und
dann diese unio hypostatica in Soteriologie und Heilsgeschichte (mitsamt Eschatolo-
gie) noch kaum zur Sprache bringen, geschweige denn, daf sie diese in der Behand-
lung der unio hypostatica selbst beabsichtigen. Die Konzilien und den ,Denzinger”

Il!

trifft kein Vorwurf, aber um so mehr die ,,Denzinger-Theologie

b) ,,Chalkedon ist nicht biblisch, sondern hellenistisch.”

Abgesehen davon, daf ,hellenistisch” kein Gegensatz zu ,biblisch”, sondern zu
jtidisch” ist, und daB das NT selbst teilweise schon hellenistisch redete und dachte,
ist auch dieser Satz an sich keine gerechtfertigte Kritik. Eine Hellenisierung der christ-
lichen Botschaft (in Sprache und Denkhorizont) ist gut und notwendig, ebenso wie
heute eine Ubertragung in das Denken der heutigen westlichen Welt (aber auch in
das des Ostens, Lateinamerikas, Afrikas usw.). Zugleich mit einer solchen Ubertragung
droht aber immer eine Verfilschung, indem man vorschnell iibertrigt, gewisse Aspekte
auBer acht lift, Voraussetzungen aus einer Kultur ohne kritische Befragung iiber-
nimmt usw. Deshalb sollten immer Hellenisierung der christlichen Botschaft und
Enthellenisierung der iibernommenen Begriffe und Voraussetzungen gleichen Schritt
halten. Die ganze Frage der historischen Dogmenkritik ist, ob sie das getan haben.
Liberal-protestantische Dogmenhistoriker wie Hernack haben schnell von einer ,,akuten
Hellenisierung” des Christentums gesprochen und diese als eine Verfilschung ange-
prangert. Heutige Historiker wie P. Henry, A. Grillmeier und R. Ricken® sind dagegen
der Ansicht, daf8 eine solche verfilschende Hellenisierung vielmehr auf Seite der
Hiresien, zumal des Arianismus und des Monophysitismus zu finden ist und daf
gerade die Konzilien enthellenisiert haben. Thnen ist recht zu geben, und dennoch
bleibt eine kritische Frage: War diese Enthellenisierung damals geniigend? Oder
genauer, geniigt sie heute, damit wir das Christusgeheimnis aus der hellenisierten
Tradition heraushéren kénnen? Eigentlich muf8 eine kritische Stellungnahme zu einer
Kultur immer ungeniigend bleiben, solange man im Rahmen dieser Kultur zu denken
hat. Deshalb ist vielleicht unsere Zeit berufen, die christliche Tradition und nament-
lich die Christologie tiefergehend zu enthellenisieren, als das vorher méglich war, und
zwar zugleich durch ein Zuriickgreifen auf die Schrift und eine (abermals kritische)
Begegnung mit unserem heutigen Verstindnis.

c) ,,Chalkedon denkt nicht funktional, sondern ontologisch; nicht relational, sondern
,physisch’; nicht historisch, sondern statisch.”

Dieser Satz versucht die Punkte zu treffen, in denen wir gerade heute die Christologie
enthellenisieren sollen. Tatsichlich denkt die ntl Christologie (am meisten die ,,impli-
zite Christologie” im Handeln und Sprechen Jesu selbst) funktional: Sie bezieht sich

7A. a 0. (s. Anm. 2), 21.

8 P, Henry, Art, Hellenismus und Christentum, in: LTK2, V, 215—222; A. Grillmeier, Helleni-
sierung — Judaisierung des Christentums als Deuteprinzipien der Geschichte des kirch-
lichen Dogmas, in: Scholastik 33 (1958), 321—355, 528—558; F. Ricken, Das Homoousios
von Nikaja als Krisis des altchristlichen Platonismus, in: Zur Friihgeschichte der Christo-
logie, hg. von B. Welte, Freiburg 1970, 74—99,

111



auf Jesu Tun. Sie ist relational: Jesus bezieht sich auf den Vater und auf uns und
bezieht uns in sein eigenes Verhiltnis zum Vater ein. Sie ist somit auch historisch,
das heift bezogen auf Jesu und unsere Geschichte. Unsere heutige Christologie ist
bestrebt, diese Eigenschaften wiederzugewinnen. Dazu hat sie nicht nur, wie unter
a) gesagt wurde, Liicken zu fiillen, sondern auch die chalkedonischen Begriffe kritisch
anzusehen.

Chalkedon kann als ,,physisch” und statisch betrachtet werden, da die von ihm ange-
wandten Begriffe der géttlichen und menschlichen Natur die Beweglichkeit der Ge-
schichte nicht einschlossen. Es ist aber die Frage, ob der damalige, noch sehr vulgir-
philosophische Naturbegriff diese schon ausgeschlossen hat. D. Wiederkehr sagt: ,,Wir
diirfen die dogmatische Christologie nicht von jener spiteren Periode her beurteilen,
in welcher die seinsmifligen Kategorien von Natur, Person, Union gar keine geschicht-
lichen Vorstellungen mehr evozierten”?. Damit hat er recht, aber es ist die Frage, ob
nicht das festgehaltene Band mit dem Symbolum und der patristischen Theologie
mehr als die chalkedonischen Kategorien selbst heilsgeschichtliche Vorstellungen her-
vorriefen. Auf jeden Fall taten sie das, wie Wiederkehr selbst sagt, in spiterer Zeit
nicht mehr. Die Sicht auf eine Geschichte Jesu selbst, gerade als des Christus, ist in
der Scholastik nicht mehr da (man denke an die Theorien iiber ihn als comprehensor
mit einer schon vom Anfang an vorhandenen visio beatifica), noch weniger die Sicht
von einer ,,gottlichen Geschichte” Christi.

Es ist jetzt Brauch, die chalkedonische Begrifflichkeit als ,ontologisch” zu kritisieren.
Worter, wie ,,ontologisch”, ,,seinsmiilig” und ,,metaphysisch” haben einen iiblen Klang.
Hier ist aber Niichternheit geboten! ,Sein” ist nicht nur Wesen, Essenz, sondern auch
Existenz, Selbstvollzug, Verwirklichung, Handlung, Geschichte. Es ist in seiner hchsten
Form nicht Ding, sondern Subjekt, Person. Es ist, je nachdem es sich mehr verwirk-
licht, auch noch Relation und Gemeinschaft. So kann Ontologie selbst personal,
relational, funktional und historisch sein. Ja, sie mufl das alles sein. In einem solchen
Sinn ist heute eine ontologische Christologie nicht iiberholt, sondern geradezu gefragt.

III. Neuere, iiber Chalkedon hinausgehende Christologien

Die obige allgemeine Kritik an Chalkedon zusammenfassend, kénnen wir sagen, dafl
die sich auf dieses Konzil stiitzende und sich auf die Ausarbeitung seiner Aussagen
beschrinkende Christologie der Erweiterung und Korrektur bedarf. Sie muf8 mit ande-
ren, vor allem biblischen Themen erginzt (a), aber zugleich auch stirker enthelleni-
siert (b) werden, indem ihre Begriffe, namentlich der Naturbegriff, und somit die in
ihr vorausgesetzte Ontologie griindlich umgedacht werden (c). Das ist eine Aufgabe
heute, ein Gebot der Stunde. Aber eine derart erneuerte Christologie ist nicht nur ein
Ideal, sie ist in grofem Ausmaf auch schon Wirklichkeit! Es kénnen dazu eine Menge
von Beitrdgen in Artikeln und Biichern genannt werden, aber beschrinken wir uns
auf die wichtigsten systematischen Entwiirfe.

Solche Entwiirfe wurden im katholischen Denken vorbereitet in den skizzenhaften
und erginzungsbediirftigen Andeutungen des Pierre Teilhard de Chardin!® und in

9 A. a. O, (s. Anm. 6), 48.

10 Eine Analyse der Christologie Teilhards und eine Situierung derselben im heutigen Selbst-
verstindnis gibt Peter Schellenbaum, Die Christologie des Teilhard de Chardin, in: Theolo-
gische Berichte, Bd. II (s. Anm. 6), 223-—274.

11 Hauptsichlich sind die folgenden Artikel K. Rahners zu nennen: Zur Theologie der Mensch-
werdung, in: Schriften IV, Einsiedeln 21961, 137—155; Die Christologie innerhalb einer
evolutiven Weltanschauung, in: Schriften V, Einsiedeln 1962, 183—221; Der eine Mittler
und die Vielfalt der Vermittlungen, in: Schriften VIII, Einsiedeln 1967, 218—235; Christo-
logie im Rahmen des modernen Selbst- und Weltverstéindnisses, in: Schriften IX, Ein-
siedeln 1970, 227—241; Auf der Suche nach Zugingen zum Verstindnis des gottmensch-
lichen Geheimnisses Jesu, in: Schriften X, Einsiedeln 1972, 209—214; und auch sein Biich-
lein: Ich glaube an Jesus Christus, Einsiedeln 1968.

112



E=4

den existenzialontologischen und geschichtlich-anthropologischen Uberlegungen K. Rah-
ners!l, Beide Denker sehen die Menschwerdung des Sohnes Gottes (von Kreuz und
Auferstehung wird weitgehend abstrahiert) als eine Vollendung kosmischer Ein-
wicklung und menschlicher Geschichte, wobei aber (ganz betont bei Rahner) diese
Geschichte nicht aus sich selbst den ,,absoluten Heilbringer” hervorbringt, sondern ihn
aus Gottes freier Zusage empfingt. Neuerdings hat Rahner diese und andere Gedan-
ken in einer kurzen systematischen Christologie niedergeschrieben, die im selben Band
vom Exegeten Wilhelm Thiising bestitigt und befragt wird (ohne daB in diesem Buch
der Dialog von Rahner weitergefiihrt wird)!2.

Zuvor aber war auf protestantischer Seite der bisher wohl bedeutendste Entwurf
systematischer Christologie erschienen: die Grundziige der Christologie von Wolfhart
Pannenberg!3. Dieser Autor befiirwortet (gegen Barth und Bultmann sich &fters der
katholischen Apologetik anndhernd) eine sich verantwortende Christologie. Anderer-
seits ist er (Hegel und mehr noch Dilthey folgend) der Ansicht, da8 Geschichte nur
in threm Abschluf ihren Sinn zeigt und so sich rechtfertigt, oder theologisch gesagt:
dal Gott nur am Ende der Geschichte sich als ihr Herr unwiderspredhlich offenbaren
wird. Deshalb wird in Pannenbergs Christologie zuerst Jesu Vollmachtsanspruch her-
vorgehoben, aber zugleich betont, da8 dieser wihrend dessen Erdenlebens nur prolep-
tisch ist und in der Auferstehung von seiten Gottes bestitigt wird, da die Auferste-
hung Jesu eine Vorwegnahme der allgemeinen Auferstehung der Toten und somit des
Endes der Geschichte ist.

Wie man sich auch zu diesem geschichtsphilosophischen und -theologischen Stand-
punkt verhilt, auf jeden Fall ist dadurch die Christologie Pannenbergs als eine Inser-
tion Jesu in die Weltgeschichte charakterisiert. Sie erfiillt die Ansitze Rahners, aber
deutlicher als dieser denkt Pannenberg vom Ende der Geschichte her, dabei den
apokalyptischen Denkhorizont der Schrift aufnehmend. Deutlicher auch geht seine
Christologie vom Ende der Geschichte Jesu selbst aus und ist deshalb zuerst dsterlich.
Erst nach seiner Rechtfertigung und nach einer Theologie des Lebens und Todes Jesu
behandelt Pannenberg das Gottsein und Menschsein Jesu. Dabei fillt auf, daB Jesu
gottliche Sohnschaft zuerst aus seiner Beziehung zum Vater abgelesen wird, so dafl
seine Einheit mit dem ewigen Sohn Gottes zuerst ,indirekt” offenbart wird. Weiteren
Ansichten Pannenbergs beziiglich der chalkedonischen Christologie werden wir auch
bei Wiederkehr und Kasper begegnen und sie dort besprechen. Augenblicklich sei
hier sein Enwurf als ein groBartiger Versuch biblischer, relationaler und geschichtlicher
Christologie erwihnt.

Andere Entwiirfe aber stehen an seiner Seite. Zuerst ist hier Jiirgen Moltmann zu
nennen, der in seiner Theologie der Hoffnung das Verhiltnis Jesu und insbesondere
der Auferstehung Jesu zum Ende der Geschichte in dhnlicher Weise wie Pannenberg
darstellt!4. Nur wird bei Moltmann deutlicher hervorgehoben, daf der Auferstan-
dene der Gekreuzigte ist. Moltmann hat dies in seinem Buch Der gekreuzigte Gott
nicht nur mit einer revolutiondren Geschichtsauffassung, sondern auch mit einer provo-
zierenden und teilweise diskutablen Trinititslehre verbunden?®.

Im deutschen Sprachraum sind zwei weitere Christologien kath. Verfasser zu nennen,
die die Gedanken Rahners und Pannenbergs verarbeiten. Die erste ist der ,Entwurf
einer systematischen Christologie” von Dietrich Wiederkehr, der das 6. Kap. des

12 K. Rahner/W. Thiising, Christologie — systematisch und exegetisch, Freiburg 1972; in
dieser Zeitschrift rezensiert von F. Mussner: ThPQ 122 (1974), 181—184.

18 W, Pannenberg, Grundziige der Christologie, Giitersloh 31969.

14 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung, Untersuchungen zur Begriindung und zu den Kon-
sequenzen einer christlichen Eschatologie, Miinchen 71968.

15 7. Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik dhristlicher
Theologie, Miinchen 1972.

8 113



Bandes IIl/1 von Mysterium salutis bildet, obwohl er an sich fast die Linge eines
Buches hat!%, Wiederkehrs , Entwurf” setzt die im selben Band vorhergehenden Kapi-
tel voraus, besonders die iiber ,Christologie des Neuen Testamentes” von Rudolf
Schnackenburg und ,,Dogmengeschichtliche und lehramtliche Entfaltung der Christolo-
gie” von Piet Smulders.

Eine andere ‘systematische Christologie katholischer Signatur (aber gleich wie bei
Wiederkehr ékumenisch erschlossen) wird uns im neuesten Buch Walter Kaspers
Jesus, der Christus dargeboten!’. Anders als in der systematisierenden Darlegung
Wiederkehrs handelt es sich bei Kasper um eine Darlegung der ,,ganzen” Christologie,
wobei Schriftexegese vorangeht und in den mehr systematischen Partien zugleich mit
Patristik anwesend und wirksam bleibt. Ein kurzes Wort zu jedem der zwei Biicher.

Wiederkehr ist von Rahner und namentlich von Pannenberg beeinflut und zitiert
beide ofters. Pannenbergs Geschichtsverstindnis vom Ende her, konkretisiert in der
Riickwirkung’ der Auferstehung Jesu, wird aber bei Wiederkehr weniger betont. Um
so mehr richtet sich seine Aufmerksamkeit auf die Zweinaturenlehre, wahrscheinlich
weil er sich eben als kath. Theologe mehr zu einer Auseinandersetzung mit dem
chalkedonischen. Dogma gedringt fiihlt. Dazu stellt er seinen Entwurf in den ganz
weiten Rahmen des Verhiltnisses Gottes zur Welt, das er biblisch-heilsgeschichtlich
entfaltet. Gegen diesen Hintergrund schreibt er eine bejahende und zugleich erwei-
ternde Reflexion auf Chalkedon: ,Jesus als eschatologisches Ereignis Gottes und die
Zweinaturenlehre’ (511—518), die ich fiir die beste halte, die ich kenne. Ohne einer
ungeschichtlichen Vermittlung zu verfallen, kann er doch auf die positive Ubereinkunft
der ntl mit der chalkedonischen Christologie weisen. Diese ist eine seinsmiBige Uber-
tragung jener, gerade insoweit jene des eschatologische Handeln Gottes selbst in Jesus
hervorhebt. ,In diesem Selbstereignis Gottes kommt Jesus nicht blof die duBerliche
Funktion des Uberbringers, des sprachlichen Kommentators, des aufenstehenden und
nachher beiseitetretenden Vermittlers zu — dann wire immer noch die Ablésung der
Vermittlung durch Unmittelbarkeit denkbar. Es ist aber das ,,durch” der christologi-
schen Vermittlung nichts weniger als die Gestalt von Gottes ,Selbst”. Jesus handelt
selber in einer inneren Riickbezogenheit auf den ihn sendenden und sich in ihm
ereignenden Gott. Auf seine eigene menschliche Prisenz, auf sein eigenes menschliches
Reden und Handeln iibertrigt sich die eschatologische Absolutheit von Gottes Heils-
zusage und -anspruch. Die Geschichte von Gottes Selbstereignis ist die Geschichte
Jesu und umgekehrt” (512).

Auf der anderen Seite sind aber die kritischen Differenzen zwischen ntl und chalke-
donischer Christologie nicht zu iibersehen: Die ,géttliche Natur” verschleiert die
personale und relationale Differenz zu dem ihn sendenden Vater; die ,menschliche
Natur” wird, verglichen mit dem NT, eine ,inhaltsarme Abstraktion”; die ,hypo-
statische Union” hat die Tendenz als eine nur mit dem menschlichen Ursprung Jesu
zusammenfallende Konstituierung der Wirklichkeit Christi aufgefaBt, statt als eine
ngewirkte Geschichte’ verstanden zu werden (517). Man kann sagen, da die langen
Auseinandersetzungen Wiederkehrs in diesen Sitzen ihren Kern haben. Sein ganzer
Entwurf versucht immer neu, Jesus als Sohn relational und geschichtlich darzustellen.

Wie schon Pannenberg, aber auch im Dialog mit der kath. Theologie, ersetzt er die
beiden Naturen Christi durch zwei Relationen. Sie sind ja beide eine Relation der
Herkunft, obwohl auf zwei Ebenen, der gottlichen und der menschlichen. Bei der
Einigung entgegengesetzter Naturen war die Einheit mehr formal; jetzt aber, bei

16 D, Wiederkehr, Entwurf einer systematischen Christologie, in: Mysterium Salutis. Grund-
ri heilsgeschichtlicher Dogmatik, hg. v. J. Feiner / M. Léhrer, Bd.11l/1, Einsiedeln 1970,
477—645. . :

17 W. Kasper, Jesus der Christus, Mainz 1974.

114



dieser Analogie zwischen Sohn-Sein und Mensch-Sein, ,ist die Einheit tiefergehend
gefaBt. So ist verstindlih zu machen, da8 und wie die Person des ewigen Sohnes
auch das Personsein des Menschen annehmen und ausiiben kann, ohne daf wir zu
einer nestorianischen Verdoppelung oder einer gespaltenen und getrennten Wirklich-
keit Christi gendtigt sind, ohne aber auch eine monophysitische Vermischung anneh-
men zu miissen” (555). Es ist deutlich, da8 Wiederkehr nicht monophysitisch denkt,
da er iiberall Jesu unverkiirzt als Mensch darstellt, hauptsichlich in bezug auf seine
Geschichtlichkeit, wihrend er andererseits den ,ssakramentalen’ Charakter schitzt,
den die menschliche Geschichte Jesu in einer ,Eine-Natur-Christologie” hat (509,
Anm. 33). Beziiglich der nestorianischen oder wenigstens antiochenischen Verdopp-
lung scheint es aber noch immer eine Frage, ob Wiederkehr diese mehr als verbal
iiberwunden hat, solange er das Person-Sein und Sohn-Sein des Logos als eine ewige
personale Priexistenz sieht (534—540), ohne es, gerade als Person-Sein, immer auf den
Menschen Jesus zu beziehen. .

Auch Walter Kasper arbeitet mit einer Rahmenvorstellung. Anders aber als bei Wie-
derkehr, ist diese nicht sehr von Pannenberg bestimmt und wird in betonter Polemik
gegen Rahner ausgearbeitet. Am Ende des 1. Teiles seiner Christologie (,Die Frage
nach Jesus Christus heute’”) entscheidet Kasper sich fiir eine Auffassung der mensch-
lichen Geschichtlichkeit, wobei der Rahnersche ,,Vorgriff auf ein Unendliches” weit
mehr der Freiheit und deshalb der geschichtlichen Kontingenz offen bleibt als bei
Rahner selbst. Das Unendliche, auf das der Mensch in seinem Selbstvollzug vorgreift,
bleibt nach Kasper ,offen, vieldeutig, ambivalent’’, es kann pantheistisch oder thei-
stisch aufgefafit werden, aber auch ,,als Ausdruck einer letzten Absurditit des Daseins”
(66). Deshalb weist fiir ihn die Anthropologie nicht, wie bei Rahner, in solcher Weise
auf Gott und einen ,,absoluten Heilbringer” hin, da wir dem Glauben nur ent-
nehmen miissen, daf dieser Heilbringer Jesus von Nazareth ist. Dagegen sagt Kas-
per: ,Die Anthropologie ist sozusagen die Grammatik, deren sich Gott zu seiner
Selbstaussage bedient; die Grammatik ist aber als solche noch offen fiir vielerlei
Aussagen; jhre konkrete Determination erfolgt erst durch das konkrete menschliche
Leben Jesu. Wird diese Differenz nicht durchgehalten, dann kann sich in der Heils-
geschichte gegeniiber dem transzendentalen Bewuftsein des Menschen im Grunde iiber
das blofe Faktum hinaus, dafl sich die Idee des absoluten Heilbringers in Jesus von
Nazareth verwirklicht und nirgends sonst, eigentlich nicht viel Neues ereignen” (61).

Auch abgesehen von dieser Polemik ist das Christusereignis fiir Kasper durch Ge-
schichtlichkeit und Neuheit geprigt. Es wird dann auch im 2. Teil seines Buches im
AnschluB an die heutige Exegese ausfithrlich beschrieben. Dieser Teil (von 113 Sei-
ten) bringt viele Zusammenfassungen von Schriftgegebenheiten und Exegese iiber die
Botschaft, die Wunder, den Anspruch, den Tod und die Auferwedkung Jesu. Ein
3., noch lingerer Teil (131 Seiten) handelt iiber ,Das Geheimnis Jesu Christi’, und
darin finden wir das Anliegen, die chalkedonische Christologie in den heilsgeschicht-
lichen Rahmen zuriickzuverlegen und damit auch innerlich umzugestalten. Wie fiir
Wiederkehr, ist auch fiir Kasper ,,Sohn” oder ,,Gottessohn” ein zusammenfassender
Titel, ja eine Kurzformel des Glaubens an Jesus (191).

Zuerst iiber ,,Gottes Sohn in Niedrigkeit” sprechend, betont Kasper, da8 in der Schrift
iiber Jesus Wesensaussagen gemacht werden, die aber doch im Dienst eines heils-
geschichtlichen Interesses stehen. Das ist kein Widerspruch, denn, so sagt er: ,In
der Geschichte bewihrt und verwirklicht sich, was eine ,Sache’ ist. In diesem Sinn ist
die Auferweckung Jesu die Bestitigung, Offenbarung, Inkraftsetzung, Verwirklichung
und Vollendung dessen, was Jesus vor Ostern zu sein beanspruchte und war. Seine
Geschichte und sein Geschick sind die Geschichte (nicht das Werden!) seines Wesens,
dessen Auszeitigung und Selbstauslegung” (194).

115



Dabei ist aber wohl dialektisch zu bemerken, dafl insoweit sich hier nicht nur Be-
wihrung und Bestitigung ereignen, sondern auch Verwirklichung und Vollendung,
doch auch von einem Werden die Rede sein kann!8, Bevorzugt Kasper aber den Ter-
minus ,Geschichte’ vor ,Werden’, dann will er doch wohl die Geschichte Jesu nicht
so auffassen, da8 seine vorherige Kritik an Rahner, als konnte sich darin ,,eigentlich
nicht viel Neues ereignen”, hier nicht anwendbar ist. Offenheit fiir wirklich Neues
kommt nicht nur Jesu menschlicher Geschichte zu, sondern auch Gottes Geschichte in
Jesus. Das wird dort von Kasper betont, wo er in erfreulicher Weise sich von dem
von Papst Leo I. und vielen nach ihm ausgearbeiteten Gegensatz zwischen den beiden
Naturen befreit. ,,Gott offenbart seine Macht in Ohnmadht; seine All-Macht ist zu-
gleich All-Leid; seine zeitiiberlegene Ewigkeit ist nicht starre Unverinderlichkeit, son-
dern Bewegung, Leben, Liebe, die sich selbst mitteilt an das von ihr Verschiedene”
(198).

Im 2. Kap. dieses 3. Teiles (,,Sohn Gottes von Ewigkeit”) wird dieser Gedanke aus-
gearbeitet; es ist aber die Frage, ob er voll zum Tragen kommt. Es handelt sich hier
um die Priexistenz Christi. Kasper sagt zurecht: ,Das Priexistenz- und Sendungs-
motiv soll zum Ausdruck bringen, daB die Person und das Schicksal Jesu nicht im
Zusammenhang innerweltlichen Geschehens ihren Ursprung haben, daB darin viel-
mehr auf innerweltlich unableitbare Weise Gott selbst gehandelt hat” (205). Weil
dieses Handeln Gottes eine definitive Selbstoffenbarung und Selbstzusage war, ,,ge-
hért Jesus in die Definition des ewigen Wesens Gottes hinein”, sagt Kasper zurecht
(207). Aber wie? Ist es schon deshalb ohne weiteres deutlich, ,da8 Jesus von Ewig-
keit her Sohn Gottes und Gott von Ewigkeit her der ,Vater unseres Herrn Jesus
Christus’ ist?” (207). Ist das so undialektisch zu sagen?

Wenn Kasper weiter sagt: ,das Wesen Gottes erweist sich als ein Geschehen” (207),
dann bleibt doch wenigstens die Méglichkeit, daf dieses gottliche Wesen geschehend
sich idndert, zumal da, wie Kasper zuvor sagte, Gottes zeitiiberlegene Ewigkeit keine
starre Unverinderlichkeit ist, sondern sich mitteilende Liebe, oder, so konnte man
sagen, weil Gottes Ewigkeit nicht nur zeitiiberlegen, sondern auch unserer Zeit und
Geschichte zugewandt ist (sowie seine All-Macht All-Leiden ist — offenbar mit uns —,
ja seine Transzendenz zugleich Immanenz: 199). Dann aber ist es auch nicht aus-
geschlossen, dal Gottes Wort oder Logos sich in seinem Gang durch die Geschichte
wandelt. Es ist natiirlich nicht zu iibersehen, daff das Jo-Ev die Priexistenz dem ,Ich’
Jesu und das ganze NT sie dem Sohn zuschreibt. Vielleicht aber kénnen wir doch
etwas aus der (von Kasper iibersechenen) Tatsache lernen, daf der Jo-Prolog den
Logos erst nach der Fleischwerdung als Eingeborener andeutet (Jo 1, 14).

Kasper hat weiterhin im 3. Teil seines Buches ausgezeichnet (und noch ausdriicklicher
als Wiederkehr) iiber Jesu menschliche Person geschrieben. Trotzdem mdchte ich meine
Frage an Wiederkehr hier wiederholen (noch etwas betonter, weil Kasper sich mit
mir beschiftigt): Wire es, um eine antiochenische Verdopplung zu vermeiden, nicht
angebracht zu sagen, daf der Logos gerade dadurch Sohn ist und wird, da er sich
im Fleische dem Vater gegeniiberstellt?
*

Es war die Absicht dieses Artikels, den Leser in ein wichtiges Thema der heutigen
dhristologischen Diskussion einzufithren. Dazu wurden zuerst die Aussagen des Kon-

18 Auch ,,Werden” ist ein nicht so eindeutiger Begriff, wie es oberflichlich scheint. Die
Scholastik hat vor allem den Potenz-Charakter des Werdens hervorgehoben: actus entis
in potentia inquantum est in potentia. Kasper, sich auf Nikolaus von Kues stiitzend, sagt
aber: ,Die Potenz diirfte... nicht als bloBes Sein-Konnen, sondern miite als Kdnnen-
Sein ... verstanden werden” (193, Anm.2). Deshalb kann man auch ,Werden” nicht nur
als Noch-in-der-Mbglichkeit-Sein, sondern auch als Schon-auf-die-Wirklichkeit-hin-Sein ver-
stehen, nicht nur als zu erfiillende Moglichkeit, sondern als sich ermdglichende Wirklichkeit.

116



zil von Chalkedon in jhrem Kontext vorgefiihrt (I), dann die Kritik an Chalkedon
(II) und zuletzt die Versuche, die chalkedonische Christologie aus ihrer Enge heraus-
zufithren (III). Natiirlich kénnte iiber alles mehr gesagt werden, aber der Artikel ist
ohnedies schon lang geworden. Namentlich sollte aus den Werken von Rahner,
Pannenberg, Wiederkehr und Kasper mehr hervorgehoben werden, um diesen Auto-
ren gerecht zu werden. Einiges ist jedoch zum Vorschein gekommen, was das Anliegen
Chalkedons weiterfiithrt und dessen Botschaft in die heutige Gedankensprache iiber-
trigt. Das Anliegen Chalkedons war ein Ruf zur Treue und seine Sprache eine Her-
ausforderung zu schpferischer Neubesinnung.

Weil ich selbst an der Diskussion um Chalkedon beteiligt bin!®, konnte ich der Ver-
suchung nicht widerstehen, auch meine eigenen Fragen einzubringen, besonders Kas-
per gegeniiber, der sich mit mir beschiftigt hat. Ich hoffe, noch einmal die Gelegen-
heit zu haben, mit eigenen Ansichten die Diskussion weiterzufithren. Die Christologie
ist heute in Bewegung, aber wir alle hoffen Jesus Christus nicht weniger gottlich,
nicht weniger menschlich und nicht weniger als eins zu bekennen als jenes grofe
Konzil. Vor allem aber hoffen wir in unserer Theologie, dem Geheimnis der sich in
Jesus schenkenden Liebe Gottes treu zu sein und somit dessen Verkiindigung einen
Dienst zu leisten.

19 p, Schoonenberg, Ein Gott der Menschen, Einsiedeln 1969; ders., Monophysitisches und
dyophysitisches Sprechen iiber Christus, in: Wort und Wahrheit 27 (1972), 252—264.

117



