
PIET SCHOONENBERG

Christologische Diıskussion heute
Die rörterung von Glaubensfragen ist heute großem usmaß eine Diskussion iber
Jesus Christus geworden. Es geht icht MNMUurT un Erbsünde, Transsubstantiation, olle-
oialität und Subsidiarität. Alle d  1ese Themen werden erortert, aber dazu ommt eın
cehr dringliches Fragen iber „d;  1€ Sache Jesu  d& und seine Person. Man spurt das 1n
Glaubensgesprächen, ın Gruppen und Tagungen und namentlich in der Menge fach-
theologischer und popularisierender Literatur ıber Jesus. Man könnte von einer
„Jesus-Bewegung“ bei den Exegeten und systematischen Theologen prechen
Heutige Schriftausleger kreisen hauptsächlich umm ZwWeEeIl Themen: das historische
Leben Jesu und seine Auferstehung. Dabei F5llt auf, die nach-bultmannsche
Forschung einerseıts mit eiınem g  n Vertrauen die Botschaft und Gestalt des
historischen Jesus neu ufzudecken versucht, andererseits der personalen Wirklichkeit
des Auferstandenen sehr kritisch gegenübersteht. In der Dogmatik hat sich clie bei
kath und noch mehr bei prot. eologen vorherrschende exklusive Verknüpfung
des Erlösungswerkes Christi mıit seinem Tod gelockert, 1e anselmianische Erlösungs-
lehre hat ihre Vorherrschaft eingebüßt. Man csieht das Werk Christi in seinem prophe-
tischen Auftreten wIie ın CeEiNer Verherrlichung (zumindest wenn dieser DOSILtIV
gegenübersteht) und deutet VvVon daher seinen Kreuzestod. Jesu Geschichte und egen-
wart werden 1n Theologien der Hoffnung, der Revolution, der Emanzipation, der
Befreiung auf unser heutiges Heilsbedürfnis hin verstanden.
In diesem ummarischen Überblick blieb bisher ein Them unerwähnt: die Person
Jesu in ihrer Beziehung Gott, die Gottessohnschaft und Menschlichkeit Jesu. Wir
ussen  HA nicht ] mıit der Schrift, sondern auch mıit dem Bekennen und Befragen
ihrer OS der Überlieferung auseinandersetzen. D:  hese Tradition hat einen
gewissen öhepunkt erreicht in der Glaubenslehre der Konzilien Nikaia und
Chalkedon, die erdings weitgehend icht ILUF als Ende, sondern auch alc Anfang

Reflexion anerkannt werden. Ceitdem Rahner Beitrag „Chalkedon
Ende oder Anfang?”1 veröffentlichte, 1st die chalkedonische Formel ‚Eine Person in
Zweil Naturen’‘ immer mehr Gegenstand itischer Reflexion geworden. Darüber soll
dieser Artikel handeln. Wir besprechen alsg L1UF einen kleinen Ausschnitt den
vielen Diskussionen, die csich auf jesus Christus beziehen. Selbst diese christologischen
Fragen ım ENgETEN Sinn sind cschon ZuUu viel für eınen rtikel Doch sind G1 besonders
wichtig, sowohl für die vielen, die ın der klassischen Christologie Chalkedons ErTZOgEN
wurden, als auch für alle, cie dem Glauben treu bleiben wollen, den die eisten
Kirchen ihren Glaubensbekenntnissen aussprechen.
I. Chalkedon

Vorgeschichte
Allgemein wird an  IMMEN, lafs 65 den Schriften des einen Pluralismus der
Christologien gibt die allerdings eın und denselben Glauben Gottes Heilsgabe

Jesus ausdrücken wollen. In der nachbiblischen Tradition ommt beim Apologeten
Justin 1 Jh. eine Logos-Christologie ZU. Vorschein, die ber die Apologeten
und Origenes allmählich vorherrschend wird. Wie Prolog des Jo-Ev wird 1in dieser
Christologie die Heilswirkung Gottes VOT Christus als seıiın Wirken durch den Og05
dargestellt. Anders aber als diesem Prolog und namentlich ım Banzen Jo-Ev WIT':  d

Rahner, alkedon Ende oder Anfang?, Das Konzil von Chalkedon, hg. von
Grillmeier / A. Bacht, 1L, Würzburg 1954, unter dem Titel Probleme der

Christologie heute, Ba  v Rahner, Schriften Theologie, Bd. I, Einsiedeln 169—222).

105

t PIET SCHOONENBERG 

Christologische Diskussion heute 
Die Erörterung von Glaubensfragen ist heute in großem Ausmaß eine Diskussion über 
Jesus Christus geworden. Es geht nicht nur um Erbsünde, Transsubstantiation, Kolle­
gialität und Subsidiarität. Alle diese Themen werden erörtert, aber dazu kommt ein 
sehr dringliches Fragen über „die Sache J esu" und seine Person. Man spürt das in 
Glaubensgesprächen, in Gruppen und Tagungen und namentlich in der Menge fach­
theologischer und popularisierender Literatur über Jesus. Man könnte von einer 
,,Jesus-Bewegung" bei den Exegeten und systematischen Theologen sprechen. 
Heutige Schriftausleger kreisen hauptsächlich um zwei Themen: um das historische 
Leben J esu und seine Auferstehung. Dabei fällt auf, daß die nach-bultmannsche 
Forschung einerseits mit einem gewissen Vertrauen die Botschaft und Gestalt des 
historischen Jesus neu aufzudecken versucht, andererseits der personalen Wirklichkeit 
des Auferstandenen sehr kritisch gegenübersteht. In der Dogmatik hat sich die bei 
kath. und noch mehr bei prot. Theologen vorherrschende exklusive Verknüpfung 
des Erlösungswerkes Christi mit seinem Tod gelockert, die anselmianische Erlösungs­
lehre hat ihre Vorherrschaft eingebüßt. Man sieht das Werk Christi in seinem prophe­
tischen Auftreten wie in seiner Verherrlichung (zumindest wenn man dieser positiv 
gegenübersteht) und deutet von daher seinen Kreuzestod. Jesu Geschichte und Gegen­
wart werden in Theologien der Hoffnung, der Revolution, der Emanzipation, der 
Befreiung auf unser heutiges Heilsbedürfnis hin verstanden. 
In diesem summarischen überblick blieb bisher ein Thema unerwähnt: die Person 
Jesu in ihrer Beziehung zu Gott, die Gottessohnschaft und Menschlichkeit Jesu. Wir 
müssen uns nicht nur mit der Schrift, sondern auch mit dem Bekennen und Befragen 
ihrer Botschaft in der Überlieferung auseinandersetzen. Diese Tradition hat einen 
gewissen Höhepunkt erreicht in der Glaubenslehre der Konzilien von Nikaia und 
Chalkedon, die allerdings weitgehend nicht nur als Ende, sondern auch als Anfang 
neuer Reflexion anerkannt werden. Seitdem K. Rahner seinen Beitrag „Chalkedon -
Ende oder Anfang7"1 veröffentlichte, ist die chalkedonische Formel ,Eine Person in 
zwei Naturen' immer mehr Gegenstand kritischer Reflexion geworden. Darüber soll 
dieser Artikel handeln. Wir besprechen also nur einen kleinen Ausschnitt aus den 
vielen Diskussionen, die sich auf Jesus Christus beziehen. Selbst diese christologischen 
Fragen im engeren Sinn sind schon zu viel für einen Artikel. Doch sind sie besonders 
wichtig, sowohl für die vielen, die in der klassischen Christologie Chalkedons erzogen 
wurden, als auch für alle, die dem Glauben treu bleiben wollen, den die meisten 
Kirchen in ihren Glaubensbekenntnissen aussprechen. 

I. Chalkedon 
1. Vorgeschichte 
Allgemein wird angenommen, daß es in den Schriften des NT einen Pluralismus der 
Christologien gibt - die allerdings ein und denselben Glauben an Gottes Heilsgabe 
in Jesus ausdrücken wollen. In der nachbiblischen Tradition kommt beim Apologeten 
Justin im 2. Jh. eine Logos-Christologie zum Vorschein, die über die Apologeten 
und Origenes allmählich vorherrschend wird. Wie im Prolog des Jo-Ev wird in dieser 
Christologie die Heilswirkung Gottes vor Christus als sein Wirken durch den Logos 
dargestellt. Anders aber als in diesem Prolog und namentlich im ganzen J o-Ev wird 

1 K. Rahner, Chalkedon - Ende oder Anfang?, in: Das Konzil von Chalkedon, hg. von 
A. Grillmeier I A. Bacht, Bd. II, Würzburg 19S4, 3-49 (unter dem Titel: Probleme der 
Christologie heute, in: K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. 1, Einsiedeln 151961, 169-222). 

105 



dabei die ranszendenz Gottes, des Vaters, einseitiger We:  155e gedacht, D
_ enicht direkt Menschen erscheinen und sich ihnen mitteilen kann. Deshalb ıst der 0g0S

Mittler des Heiles und SOBRaT der Schöpfung elbst, eın Gesandter Gottes, „zweiter
ott”, weniıger göttlich aber alc der Vater und ihm untergeordnet. Ein Subordinatia-
N]ıSMUS der Logos-Lehre tfindet sich einer Reihe kirchlicher chriftsteller von

Justin bis Urigenes; er wird namentlich beim letzteren durch entgegengesetzte Aus-
korrigiert, aber er verschwindet niemals. 505 wird der immer mehr helleni-

jerten stlichen Theologie die Gottheit aufgefaßt als 1n Graden (Logos und Geist)
herabsteigende, in dieser Hinsicht dem Mittleren- und dem Neu-Platonismus
entspricht. Die Generation des J kann cich aber e21n solches Herabsteigen
Graden des göttlichen Wesens icht mehr denken; s1e cteht VOT der Entscheidung,
den 0205 (und später ebenso den Geist) entweder als Geschöpf oder als unverkürzt
göttlich anzuerkennen. Der Arianismus wird geboren, und Nikaia twortet.
Diese erste, ihrer Wirkungsgeschichte allgemeinste und grundlegendste Kirchen-
versammlung klärt die brage, 1!  dem S1e e1n bestehendes Taufsymbolum präzisiert
und damit ihr Christusbekenntnis den Rahmen der Heilsgeschichte einfügt Nach
dem Vater bekennt Sie den konkreten ‚einen Herrn Jesus Christus, den Sohn Got-
tes  LL schreibt dieses Symbolum zuerst den Arianismus göttliche Prädikate
zZU: Wir glauben hn „als Einziggeborenen, gezeugt Vom Vater, das heißt aUs der
Wesenheit des Vaters, Gott von Gott, Licht VvVom Lichte, wahrer Gott H wahren
Gott, gezeugt, nicht geschaffen, wesenseıns mıt dem Vater, durch den alles geworden
ıst, W  Jas Himmel und Vas auf Erden 15  +'/z Dann folgen Menschwerdung und
weitere Geschichte dieses eingeborenen Sohnes: „der 5 INnNS Menschen und

Heiles willen herabgestiegen und Fleisch und Mensch geworden ist  ‚‘ A,

(NR 155) Die z  Präzisierung „Fleisch und Mensch“ geschieht Gegenüberstellung
ZUT Reduktion der Menschheit Christi auf seınen Leib, die dem AÄArianismus und dem
ihn bekämpfenden Apollinarismus gemeinsam ist.
icht ]  Ur die Kommentatoren, sondern auch die Konzilsväter waren sich bewußt,
61e einen Terminus einführten, der nich  va biblisch ist ‚„wesenseins“ (homoousios).
Es xibt aber noch einen Unterschied zwischen ikaia und dem NT, der weniger auf-
fällt, aber auf die weitere Dogmengeschichte vIıe.  ] tiefer eingewirkt hat Die Perspek-
tive hat csich geändert. Im VaTr der Mensch Jesus Se1in! einzigartigen eziehung

Gott, cseinem „JIun und Lehren“ ApPg 1, 1), seinem Tod und Seiner Verherrt-
lichung der Ausgangspunkt. In ikaia WAar der Sohn eugung Cjott
und Se1in! Wesenseinheit mıiıt hm; nach den göttlichen Prädikaten wird das
Menschwerden und Menschsein erwähnt. Diese Gicht ist nicht die der Evangelien,
nicht einmal die des Jo-Ev, UT die des Jo-Prologs ikaia kam u dieser Umkehrung
der Perspektiven, weil 1e Erörterung .  ber das innergöttliche Verhältnis des Sohnes

Vater Mittelpunkt stand und weil schon lange eit das christologische enken
den ‚0205 als Ausgangspunkt SCHOMUNEN hatte
Insoweit dieses Denken icht VOom konkreten Jesus, sondern v«cC göttlichen ‚0205
oder Sohn ausging, entstand das Problem, WIe diese Einheit wiederfinden konnte.
ikaia hat dieses Problem verschärft. Ceither ctehen aller Deutlichkeit 2 Schulen
und 2 Lösungen einander gegenüber: die lexandrinische Schule muıt ihrem ‚Og0S-
Fleisch-Schema und die antiochenische mıt dem Logos-Mensch-Schema. Die Alexandri-
Ner csahen ZzZuerst die Einheit Christus, 61@e sahen 61e aber VC ‚Og0S her und amen
Si die Gefahr, die Eigenheit des Menschen Jesus herabzumindern. Die Antiochener
sahen zuerst diese menschliche Eigenheit und Eigenständigkeit und konnten die Fin-

Neuner/ Roos, Der derB den Urkunden der Lehrverkündigung, Autfl.,
neubearbeitet VO:  3 Rahner / Weger, Regensburg 1971, 155. (Weiterhin Jext
angeführt als N mıit Nummer.

106

dabei die Transzendenz Gottes, des Vaters, in einseitiger Weise so gedacht, daß er 
nicht direkt Menschen erscheinen und sich ihnen mitteilen kann. Deshalb ist der Logos -.. ~ 

Mittler des Heiles und sogar der Schöpfung selbst, ein Gesandter Gottes, ein „zweiter 
Gott", weniger göttlich aber als der Vater und ihm untergeordnet. Ein Subordinatia-
nismus in der Logos-Lehre findet sich in einer Reihe kirchlicher Schriftsteller von 
J ustin bis Origenes; er wird namentlich beim letzteren durch entgegengesetzte Aus-
sagen korrigiert, aber er verschwindet niemals. So wird in der immer mehr helleni-
sierten christlichen Theologie die Gottheit aufgefaßt als in Graden (Logos und Geist) 
herabsteigende, was in dieser Hinsicht dem Mittleren- und dem Neu-Platonismus 
entspricht. Die Generation des 4. Jh. kann sich aber ein solches Herabsteigen in 
Graden des göttlichen Wesens nicht mehr denken; sie steht vor der Entscheidung, 
den Logos (und später ebenso den Geist} entweder als Geschöpf oder als unverkürzt 
göttlich anzuerkennen. Der Arianismus wird geboren, und Nikaia {325) antwortet. 
Diese erste, in ihrer Wirkungsgeschichte allgemeinste und grundlegendste Kirchen­
versammlung klärt die Frage, indem sie ein bestehendes Taufsymbolum präzisiert 
und damit ihr Christusbekenntnis in den Rahmen der Heilsgeschichte einfügt. Nach 
dem Vater bekennt sie den konkreten „einen Herrn Jesus Christus, den Sohn Got-
tes". Ihm schreibt dieses Symbolum zuerst gegen den Arianismus göttliche Prädikate 
zu: Wir glauben an ihn „als Einziggeborenen, gezeugt vom Vater, das heißt aus der 
Wesenheit des Vater!j, Gott von Gott, Licht vom Lichte, wahrer Gott vom wahren 
Gott, gezeugt, nicht geschaffen, wesenseins mit dem Vater, durch den alles geworden 
ist, was im Himmel und was auf Erden ist"1• Dann folgen Menschwerdung und 
weitere Geschichte dieses eingeborenen Sohnes: ,,der um uns Menschen und um 
unseres Heiles willen herabgestiegen und Fleisch und Mensch geworden ist" usw. 
(NR 155). Die Präzisierung „Fleisch und Mensch" geschieht in Gegenüberstellung 
zur Reduktion der Menschheit Christi auf seinen Leib, die dem Arianismus und dem 
ihn bekämpfenden Apollinarismus gemeinsam ist. 

Nicht nur die Kommentatoren, sondern auch die Konzilsväter waren sich bewußt, daß 
sie einen Terminus einführten, der nicht biblisch ist: ,,wesenseins" {homoousios). 
Es gibt aber noch einen Unterschied zwischen Nikaia und dem NT, der weniger auf­
fällt, aber auf die weitere Dogmengeschichte viel tiefer eingewirkt hat: Die Perspek­
tive hat sich geändert. Im NT war der Mensch Jesus in seiner einzigartigen Beziehung 
zu Gott, in seinem „Tun und Lehren" (Apg 1, 1}, seinem Tod und seiner Verherr­
lichung der Ausgangspunkt. In Nikaia war es der Sohn in seiner Zeugung aus Gott 
und seiner Wesenseinheit mit ihm; erst nach den göttlichen Prädikaten wird das 
Menschwerden und Menschsein erwähnt. Diese Sicht ist nicht die der Evangelien, 
nicht einmal die des Jo-Ev, nur die des Je-Prologs. Nikaia kam zu dieser Umkehrung 
der Perspektiven, weil die Erörterung über das innergöttliche Verhältnis des Sohnes 
zum Vater im Mittelpunkt stand und weil schon lange Zeit das christologische Denken 
den Logos als Ausgangspunkt genommen hatte. 

Insoweit dieses Denken nicht vom konkreten Jesus, sondern vom göttlichen Logos 
oder Sohn ausging, entstand das Problem, wie man diese Einheit wiederfinden konnte. 
Nikaia hat dieses Problem verschärft. Seither stehen in aller Deutlichkeit 2 Schulen 
und 2 Lösungen einander gegenüber: die alexandrinische Schule mit ihrem Logos­
Fleisch-Schema und die antiochenische mit dem Logos-Mensch-Schema. Die Alexandri­
ner sahen zuerst die Einheit in Christus, sie sahen sie aber vom Logos her und kamen 
so in die Gefahr, die Eigenheit des Menschen Jesus herabzumindem. Die Antiochener 
sahen zuerst diese menschliche Eigenheit und Eigenständigkeit und konnten die Ein-

! ]. N euner I H. Roos, Der Glaube der l<!ixche tin den Urkunden der Lehrverkündigung, 8. Aufl., 
neubearbeitet von K. Rahner I K. H. Weger, R~ensburg 1971, N. 155. (Weiterhin im Text 
angeführt als NR mit Nummer.) 

106 



eit Christi meılstens 11LU] nachträglich ZUuUum Ausdruck bringen. Wie bekannt, kam e

ZUerst A einem Dieg der Alexandriner 1m Konzil ON Ephesus (431), das aber leider
durch Lieblosigkeit und Unrecht Nestorius en „scandalum oecumenicum“”
wurde?. Nachher wurde 1e alexandrinische Christologie Monophysitismus ZU)]

Einseitigkeit getrieben. Da rhoben sich Z7WEeIi klare Proteste: der Brief des Papstes
Leo n Flavianus und das anzil von Chalkedon

Chalkedon selbst
Chalkedon wollte zuerst NUu] das Glaubensbekenntnis von Nikaia, 7A71 Briefe Kyrills
VOolnn Alexandrien und den T1 Leos anerkennen, ohne eine eue OrTMe| bilden.
Wenn das schließlich ımter dem Druck des Kaisers dennoch tat, C erließ 25 eın

Glaubensbekenntnis, sondern LLL ıne erklärende Lehre .n  1r lehren Z be-
kennen“”, sagt das Konzil* und damit eın BEeENUS litterarium eın  n die dog-
matische Belehrung (constitutio dogmatica). Das Konzil will aber keineswegs das
Symbolum durch eın Dogma er denn 25 rezipiert Nikaia ausdrücklich Geine
HANZEC christologische Formel Ssagt denn auch dasselbe wIie die oben zitierten
Sätze von Nikaia. Nur wird Nikaia 1n zweierlei Hinsicht zugespitzt: wird das
unverkürzte, völlige Menschsein Jesu dem Monophysitismus behauptet und

WITF'!  d bis ZUM Überdruß betont, göttliche und menschliche Prädikate eın und
demselben Christus zukommen.
im Kern der chalkedonischen Aussage ist gut, 2 Gatze unterscheiden: einen 1., 1n
dem in hauptsächlich traditioneller Terminologie beide Aussagereihen dem einen Chri-
ST  7 zuerkannt werden, und einen Z.4 1n dem dies durch eine neue Terminologie,
nämlich durch den Unterschied zwischen Natur und Person, erhellt wird.
Der Satz stellt kühn dem göttlichen homoousios v{( Nikaija 21n menschliches
homoousios die Seite und verdient deshalb ebensoviel Beachtung wie der Gatz
über die Naturen und clie Person, 4l den WIr 115 meistens als die Lehre Chalke-
dons rinnern. „Der eine und selbe ist wesensgleich dem Vater der Gottheit ach
und wesensgleich auch Menschheit nach“ 178), 50 cteht ım Gatz
Im Satz werden Gottheit und Menschheit in dauernder Unterschiedenheit als
Naturen beschrieben, die zugleich In ei1ne Person zusammenkommen: „Wir bekennen
eiınen und denselben Christus, den Sohn, den Herrn, den Einziggeborenen, der in Zzwel
Naturen unvermischt, unverwandelt, ungefrennt und ungesondert besteht Niemals
wird der Unterschied der Naturen der Einigung aufgehoben, wird vielmehr
die Eigentümlichkeit einer jeden Natur bewahrt, dem beide e1ne Person un
Hypostase zusammenkommen. Wir bekennen nicht einen Zwel Personen getrennten
und zerrissenen, sondern einen un denselben einziggeborenen Sohn, das göttliche
Wort, den Herr Jesus Christus, WIe schon 102 Propheten VOT ihm verkündet und
der Herr jJesus Christus selbst S UuNns gelehrt und das Glaubensbekenntnis der Väter

iUN5 überliefert hat“ 178)
Chalkedon hat SOM} der alexandrinischen Ausschweifung des Monophysitismus durch
ınen antiochenischen Unterschied der Naturen vorgebeugt, hat aber zugleich den
Dualismus der Personen, sOweıt diesen in der antiochenischen Schule gab, ermue-
den Das Konzil wollte das Wahre in den Christologien beider Schulen bewahren und
durch 1nNne terminologische Klärung zueinander vermitteln. hat, könnte 1arı

Sagen, den Alexandrinern auf der Ebene der Person, den Antiochenern aber auf der
Ebene der Naturen recht gegeben. Damit hat csich aber wieder um einen Schritt
weiter der Christologie des entfernt. Dabei 16} die Einführung ermını
nicht das Wichtigste, sondern die konsequente Durchführung der Sicht DIN göttlichen

Grillmeier, Das Scandalum 9gecumenıicum des Nestorius kirchlich-dogmatischer und
theologischer Sicht, D  .. Olas (1961), 321—356

& ÖLLOÄOYELW . ‚ EXÖLÖAOKONEV (confiteri docemus) Denzinger Schönmetzer Il. A0U1

107

heit Christi meistens nur nachträglich zum Ausdruck bringen. Wie bekannt, kam es 
zuerst zu einem Sieg der Alexandriner im Konzil von Ephesus (431), das aber leider 
durch Lieblosigkeit und Unrecht gegen Nestorius ein „scandalum oecumenicum" 
wurde3• Nachher wurde die alexandrinische Christologie im Monophysitismus zur 
Einseitigkeit getrieben. Da erhoben sich zwei klare Proteste: der Brief des Papstes 
Leo I. an Flavianus (449) und das Konzil von Chalkedon (451). 

2. Chalkedon selbst 
Chalkedon wollte zuerst nur das Glaubensbekenntnis von Nikaia, zwei Briefe Kyrills 
von Alexandrien und den Brief Leos I. anerkennen, ohne eine neue Formel zu bilden. 
Wenn es das schließlich unter dem Druck des Kaisers dennoch tat, so erließ es kein 
neues Glaubensbekenntnis, sondern nur eine erklärende Lehre. ,,Wir lehren zu be­
kennen", sagt das Konzil4 und führt damit ein neues genus litterarium ein: die dog­
matische Belehrung (constitutio dogmatica). Das Konzil will aber keineswegs das 
Symbolum durch ein Dogma ersetzen, denn es rezipiert Nikaia ausdrücklich. Seine 
ganze christologische Formel sagt denn auch genau dasselbe wie die oben zitierten 
Sätze von Nikaia. Nur wird Nikaia in zweierlei Hinsicht zugespitzt: 1. wird das 
unverkürzte, völlige Menschsein Jesu gegen dem Monophysitismus behauptet und 
2. wird bis zum Überdruß betont, daß göttliche und menschliche Prädikate ein und 
demselben Christus zukommen. 
Im Kern der chalkedonischen Aussage ist es gut, 2 Sätze zu unterscheiden: einen 1., in 
dem in hauptsächlich traditioneller Terminologie beide Aussagereihen dem einen Chri­
stus zuerkannt werden, und einen 2., in dem dies durch eine neue Terminologie, 
nämlich durch den Unterschied zwischen Natur und Person, erhellt wird. 
Der 1. Satz stellt kühn dem göttlichen homoousios von Nikaia ein menschliches 
homoousios an die Seite und verdient deshalb ebensoviel Beachtung wie der Satz 
über die Naturen und die Person, an den wir uns meistens nur als die Lehre Chalke­
dons erinnern. ,,Der eine und selbe ist wesensgleich dem Vater der Gottheit nach 
und wesensgleich auch uns seiner Menschheit nach" (NR 178), so steht im 1. Satz. 
Im 2. Satz werden Gottheit und Menschheit in dauernder Unterschiedenheit als 2 
Naturen beschrieben, die zugleich in eine Person zusammenkommen: ,,Wir bekennen 
einen und denselben Christus, den Sohn, den Herrn, den Einziggeborenen, der in zwei 
Naturen unvermischt, unverwandelt, ungetrennt und ungesondert besteht. Niemals 
wird der Unterschied der Naturen wegen der Einigung aufgehoben, es wird vielmehr 
die Eigentümlichkeit einer jeden Natur bewahrt, indem beide in eine Person und 
Hypostase zusammenkommen. Wir bekennen nicht einen in zwei Personen getrennten 
und zerrissenen, sondern einen und denselben einziggeborenen Sohn, das göttliche 
Wort, den Herr Jesus Christus, wie schon die Propheten es vor ihm verkündet und 
der Herr Jesus Christus selbst es uns gelehrt und das Glaubensbekenntnis der Väter 
es uns überliefert hat" (NR 178). 
Chalkedon hat somit der alexandrinischen Ausschweifung des Monophysitismus durch 
einen antiochenischen Unterschied der Naturen vorgebeugt, es hat aber zugleich den 
Dualismus der Personen, soweit es diesen in der antiochenischen Schule gab, vermie­
den. Das Konzil wollte das Wahre in den Christologien beider Schulen bewahren und 
durch eine terminologische Klärung zueinander vermitteln. Es hat, so könnte man 
sagen, den Alexandrinern auf der Ebene der Person, den Antiochenern aber auf der 
Ebene der Naturen recht gegeben. Damit hat man sich aber wieder um einen Schritt 
weiter von der Christologie des NT entfernt. Dabei ist die Einführung neuer Termini 
nicht das Wichtigste, sondern die konsequente Durchführung der Sicht vom göttlichen 

3 A. Grillmeier, Das Scandalum oecumenicum des Nestorius in kirchlich-dogmatischer und 
theologischer Sicht, in: Scholastik 36 (1961), 321-356. 

4 öµoloydv .•• ixfüMaxoµsv (confiteri docemus): Dendnger - Schönmetzer n. 301. 

107 



‚Og0S her Das Menschliche 1n Jesus, das der Schrift das Erstgekannte und der
Ausgangspunkt Waäal, wird jetzt an Gtelle noch einmal bestätigt: Der Christus ist
wesenseins mıit dem Vater und auch wesensgleich mıt

Kontext 0On Chalkedon
Die alkedonische Christologie, der die meisten V  S uns unterril  e  chtet worden sind, ist
nicht 1Ur die der hier zıtierten Formeln, sondern auch die des näheren Kontextes Vonmn
Chalkedon. Dieser nähere Kontext wird hauptsächlich E  > Lehrschreiben Leos und von
den wel auf Chalkedon folgenden Konzilien Konstantinopel gebilde Was halkedon
ın seiner Aussage ziemlich abstrakt definierte, wurde von Leo einer überschwenglichen
Rhetorik dargelegt, wobei verschiedene Punkte deutlicher und betonter als in alkedon
hervortreten.
1. Die eine Person Christi ist cdie göttliche, und N die göttliche Natur ist  .. die eigene.
„n der unversehrten und vollkommenen Natur 1nes wahren Menschen ist  . also der wahre
ott geboren worden, vollkommen dem Deinigen, vollkommen in dem Unsrigen.
SO T1 denn der Sohn Gottes in ese niedrige Welt e1ın., Er steigt era! VvVon seinem 11MIM-
lischen Thronsitz und verläßt nicht die Herrlichkeit des Vaters.” 175)
2 Der Unterschied der beiden Naturen wird von Leo endlosen Gegensätzen dargelegt.Beispiel diene gender Satz „Der 1n seiner atiur Unsichtbare wird 61 tbar 11} der
unsrigen. Der Unbegreifliche wollte begriffen werden. Er 1e der er eit Geiende
und hat einen Anfang in der eit. Der Herr des Alls hat unter Verhüllung
seiıner unermeßlichen Herrlichkeit Knechtsgestalt ang!  mmen. Der Jeidensunfähige ott
hat S nicht verschmäht, eın leidender Mensch zZzu sein. Der Unsterbliche wollte den eseizen
des Todes untertan Sp1n“ 175). Schließlich werden Von Leo folgerichtig auch die
Wirkungen der atıren unterschieden, und AT S! C1@e fast als wel ubjekte
zusammenarbeiten: „Denn W:  e  Tkt jede der beiden Naturen Gemeinschaft mit der
anderen, Wads eigen ist das Wort wirkt, Fas des Wortes ıst, das Fleisch verrichtet, WaS
des 215 1st. Das en von strahlt herrlich Wundern, das andere untenliegt
Schmähungen“” 177
Nicht NUur der rief Leos l., der ctark mi1£ der an tHochenischen Christologie verwandt ist,
sondern auch 2 Briefe Kyrills, welche die alexandrinische Ansicht veriraten, gehören
Kontext VvVon alkedon Die olgenden Konzilien von Konstantinopel bringen diesen d}  n
Kontext mehr den Vordergrund Das gilt ZUue: Vomn. onzil Von 553 das I1 V, Konstan-
tinopel, das ”  W  Jar 381), genannt das Drei-Kapitel-Konzil, weil chniften an ho-
chenischer Christologie verunteilt. Dieses Kaonzıil eibt e1T1Ve alexandrinische, kyrillische
Auslegung von Chalkedon und will soweit wIıe möglich alle Zweiheit au dem Christus-
bekenntnis verdrängen. Das von Leo hervorgehobene Handeln jeder der welı Naturen
wird Te auf die eine Person bezogen: Es wird nämlich verurteilt, Jer sagt, 4  „ein anderer
Se1 das Wort Gottes, das er wirkte, und eın anderer SP1 Christus, der gelitten hat““

anon 182) Diese eine Person aber wird, sOwle bei Leo und Kyrill und klarer als
Konzilstext VC edon, eindeutig als die göttliche Person dargestellt: Der göttliche

Logos hat wel Geburten, eine ewige dem ater und 171e In den etzten Tagen  C au>5
Maria anon Z  R 181), codafß umgekehrt ‚UNSeT ım Fleische gekreuzigter Herr esus
Christus wahrer ott und Herr der Herrlichkeit ist und einer auUus der Dreifaltigkeit”
(10, Kanon 189)
Dieser alexandrinischen Tendenz des von 553 cteht aber A0 (1ITL onziıl V,
Konstantinopel 211e eOMIS! antiochenüische gegenüber. Versuchte Constantinopoli-
tanum Chalkedon soweit wIie mOög. mit dem Monophysitismus zZU versöhnen, Constan-
tinopolitanum II verurteilte gerade eine mildere Form desselben, die Christus wenigstens
LUr eine Wirkung (Monoenergetismus) und NUr: ınen  : (Monotheletismus) annahm.
Dieser Strömung gegenüber berief sich wieder auf den Satz Leos ul  z  ber die eigene
Wirkung jeder der zwei atıren und in  - stellt „Zzweı natürliche Willen und Weı natürliche
Wirkungen“” einander chalkedonisch gegenüber: „ungetrennt, unverändert, ungeteilt
und unvermischt“‘ 220). „Gleichwie nämlich 5e1n allheiliges und unbeflecktes, beseeltes
2e1sı! durch die Vergöttlichung nicht aufgehoben wurde, sondern seinem eigenen Stande
und selner Art verblieD, ist atıch se1in menschlicher ille, obwohl el vergöttlicht ist,
nicht ufgehoben 220} Das erste Anliegen Chalkedons, die Wesenseinheit Christi
mn1t se1]1ner Menschheit nach auszusprechen, ist  . hier bis In die Freiheit und das Handeln
Christi weitergedacht. -

Leo gab alkedon Z1 Großteil seinen Hintergrund, Constantinopolitanum und I1
gaben, ın diale'  em Verhältnis zueinander, seine weitere Auslegung. Dadurch ist
der Unterschied S nt] Christologie immer eutlicher geworden. Es wurden G-  n S immer
neue Termini eingeführt, sondern auch die Sichtänderung ıst immer klarer geworden. Der
Ausgangspunkt dieses christologischen Denkens liegt eindeutig 1n (sott. Deshalb ist die
Person Christi die göttliche Person des Logos oder des Sohnes, „einer AUSs der Dreifaltig-

Logos her. Das Menschliche in Jesus1 das in der Schrift das Erstgekannte und der 
Ausgangspunkt war1 wirtd jetzt an 2. Stelle noch einmal bestätigt: Der Christus ist 
wesenseins mit dem Vater und auch wesensgleich mit uns. 

3. Kontext von Chalkedon 
Die chalkedonische Christologie1 in der die meisten von uns unterrichtet worden sind, ist 
nicht nur die der hier zitierten Formeln, sondern auch die des näheren Kontextes von 
Chalkedon. Dieser nähere Kontext wird hauptsächlich vom Lehrschreiben Leos I. und von 
den zwei auf Chalkedon folgenden Konzilien von Konstantinopel gebildet. Was Chalkedon 
in seiner Aussage ziemlich abstrakt definierte, wurde von Leo I. in einer überschwenglichen 
Rhetorik dargelegt, wobei verschiedene Punkte deutlicher und betonter als in Chalkedon 
hervortreten. 
1. Die eine Person Christi ist die göttliche, und nur die göttliche Natur ist die ihr eigene. 
„In der unversehrten und vollkommenen Natur eines wahren Menschen ist also der wahre 
Gott geboren worden1 vollkommen in dem Seinigen, vollkommen in dem Unsrigen. (. . .) 
So tritt denn der Sohn Gottes in diese niedrige Welt ein. Er steigt herab von seinem himm­
lischen Thronsitz und verläßt doch nicht die Herrlichkeit des Vaters." (NR 175) 
2. Der Unterschied der beiden Naturen wird von Leo I. in endlosen Gegensätzen dargelegt. 
Zum Beispiel diene folgender Satz: ,,Der in seiner Natur Unsichtbare wird sichtbar in der 
unsrigen. Der Unbegreifliche wollte begriffen werden. Er blieb der vor aller Zeit Seiende 
und hat einen Anfang genommen in der Zeit. Der Herr des Alls hat unter Verhüllung 
seiner unermeßlichen Herrlichkeit Knechtsgestalt angenommen. Der leidensunfähige Gott 
hat es nicht verschmäht, ein leidender Mensch zu sein. Der Unsterbliche wollte den Gesetzen 
des Todes untertan sein" (NR 175). Schließlich werden von Leo I. folgerichtig auch die 
Wirkungen der Naturen unterschieden, und zwar so, daß sie fast als zwei Subjekte 
zusammenarbeiten: ,,Denn es wirkt jede der beiden Naturen in Gemeinschaft mit der 
anderen, was ihr eigen ist; das Wort wirkt, was des Wortes ist, das Fleisch verrichtet, was 
des Fleisdtes ist. Das eine von rihnen strahlt herrlich ':in Wundem, dais andere untemiiegt den 
Schmähungen" (NR 177). 
Nicht nur der Brief Leos 1., der stark mit der antiochenischen Christologie verwandt ist, 
sondern auch 2 Briefe Kyrills, welche die alexandrinische Ansicht vertraten, gehören zum 
Kontext von Chalkedon. Die folgenden Konzilien von Konstantinopel bringen diesen ganzen 
Kontext mehr in den Vordergrund. Das gilt zue11st vom Konzil von 553 (das II. v. Konstan­
tinopel, das I. war 381), genannt das Drei-K-api:tel-KonzH, weil es drei Schriften anbio­
cheni:scher Chl'listologi,e vemmteilt. Dieses Konzil giibt eine alexandriruische, kyrillische 
Auslegung von Chalkedon und will soweit wie möglich alle Zweiheit aus dem Christus­
bekenntnis verdrängen. Das von Leo I. hervorgehobene Handeln jeder der zwei Naturen 
wird direkt auf die eine Person bezogen: Es wird nämlich verurteilt, wer sagt, ,,ein anderer 
sei das Wort Gottes, das Wunder wirkte, und ein anderer sei Christus, der gelitten hat" 
(3. Kanon NR 182). Diese eine Person aber wird, sowie bei Leo I. und Kyrill und klarer als 
im Konzilstext von Chalkedon, eindeutig als die göttliche Person dargestellt: Der göttliche 
Logos hat zwei Geburten, eine ewige aus dem Vater und eine „in den letzten Tagen" aus 
Maria (2. Kanon NR 181), sodaß umgekehrt „unser im Fleische gekreuzigter Herr Jesus 
Christus wahrer Gott und Herr der Herrlichkeit ist und einer aus der hl. Dreifaltigkeit" 
(10. Kanon NR 189). 
Dieser ganz alexandrinischen Tendenz des Konzils von 553 steht aber 680 (III. KoMil v. 
Konstant'ilnopel) eine leomsche und anmoch-entiische gegenüber. Viersuchte Constanti.nopoli­
tanum TI Chalkedon soweit wie möglich mit dem Monophysitismus zu versöhnen, Constan­
tinopolitanum III verurteilte gerade eine mildere Form desselben, die in Christus wenigstens 
nur eine Wirkung (Monoenergetismus) und nur einen Willen (Monotheletismus) annahm. 
Dieser Strömung gegenüber berief man sich wieder auf den Satz Leos I. über die eigene 
Wirkung jeder der zwei Naturen und man stellt ,,zwei natürliche Willen und zwei natürliche 
Wirkungen" einander ganz chalkedonisch gegenüber: ,,ungetrennt, unverändert, ungeteilt 
und unvermischt'' (NR 220). ,,Gleichwie nämlich sein allheiliges und unbeflecktes, beseeltes 
Fleisch durch die Vergöttlichung nicht aufgehoben wurde, sondern in seinem eigenen Stande 
und seiner Art verblieb, so ist auch sein menschlicher Wille, obwohl er vergöttlicht ist, 
nicht aufgehoben" (NR 220). Das erste Anliegen Chalkedons, die Wesenseinheit Christi 
mit uns seiner Menschheit nach auszusprechen, ist hier bis in die Freiheit und das Handeln 
Christi weitergedacht. 
Leo I. igab Chalkedon zum Großteil seinen Hintergrund, Constantinopolitanum TI und III 
gaben, in dialektischem Verhältnis zueinander, ihm seine weitere Auslegung. Dadurch ist 
der Unterschied zur ntl Christologie immer deutlicher geworden. Es wurden nicht nur immer 
neue Termini eingeführt, sondern auch die Sichtänderung ist immer klarer geworden. Der 
Ausgangspunkt dieses christologischen Denkens liegt eindeutig in Gott. Deshalb ist die 
Person Christi die göttliche Person des Logos oder des Sohnes, ,,einer aus der hl. Dreifaltig-

108 



Der ohanneische „Das Wort €e1s! zeworden” wird gedeutet als „Das
Wort hat Fleisch angenommen“”, denn Wort und S! Menschheit Christi,
bleiben unterschieden. Sie sind die wei Naturen der ınen  @! göttlichen Person, miıt ihrer je
ejgenen Freiheit und Wirkung. Weil diese Person göttlich ist, ist die göttliche Natur seine
eigene, die mens! Natur, die angenOMMeNEe. Das ist  - das chalkedonische Christusbi

I] Kritik n Chalkedon
Vorbemerkungen

Es gibt e11e zweifache ritik n Chalkedon den Kontex*+ dieses Konzils mitein-
geschlossen), Je nachdem sSe1ne Voraussetzung bejaht oder verneint. 4ese Vor-
aussetzung ist die einzigartige Gottessohnschaft Jesu, die namentlich 1 Jo-Ev und

Symbolum vVon Nikaija ausgesagt wird. Diese wurde icht 1Ur 1m Arianismus,
sondern wird auıch heute SÖöfters verneint. Die moderne Verneinung wird ohl einmal
als Neu-Arianismus angesprochen, doch ist d  1ese Benennung cechr uUuNgENaAU. Die Fleisch-
werdung eines Erstgeschöpfes, des Logos, ın Jesus, das mythologische und geradezu
gnostische Element des Arilanismus, wird heute ohl vVon niemand ANgENOMMEN. Man
verneint aber des öfteren mıiıt dem Arianismus die Gottheit Jesu. Dabei ist dennoch

bedenken, eine solche Verneinung auch der vorläufige und unglückliche Aus-
druck e1nNes Versuches sein kann, die Einzigartigkeit und SOgart die einzigartige Gott-
bezogenheit Jesu icht außerhalb, csondern innerhalb SeIN! menschlichen Wirklichkeit
z.u finden. Deshalb ussen  au WIT auch mıit colchen „niederen“ Christologien 1mm Gespräch
bleiben In diesem Artikel aber handelt sich UTr eine ritik Chalkedon,
die Nikaia voraussetzt.
Dieser ethodischen Bemerkung möchte ich eine persönliche hinzufügen. bekenne
Jesus als den Sohn Gottes und als Gott von Gott iınne  * des Jo-Ev und des
nizänischen Symbolums. will davon, wıe In der menschlichen Wirklichkeit Jesu,
nichts herabmindern frage NUurT, ob dieses tiefste Geheimnis Jesu icht auch
anders als der alkedonischen Christologie ZUT Sprache bringen kann Dies frage
ich gerade, um dieses Geheimnis heute verkünden zu können, und ich weifl mich
dieser „fragenden Orthodoxie“ icht lein
Denn schon von Anfang n wurde alkedon befragt und kritisiert. ur  L die seit
Ephesus getrennten nestorianischen Kirchen wWwWäarTr spat Die Ablehnung des
Nestorius als ‚„des Judas” Ephesus hatte eine z etfe gegraben, umm
2US Chalkedon eine Anerkennung des Anliegens des Nestorius herauszuhören. Die
Monophysiten dagegen (obwohl 512e anchmal in anderen Terminologie das-
celbe sagen) konnten Chalkedon und namentlich in den Worten e0s NUuI eıne
Zerreißung des eınen Christus cehen. 1e5 alles gehört nicht der Vergangenheit
111l Monophysitische Kirchen haben den Islam überstanden, und nestorianische MiSs-
sSiOnare haben bis nach China h  1neıin gepredig Die nestorianische Kirche der Chal-
aer  .. und die monophysitischen en der Kopten, Äthiopier, AÄrmenier un: Syro-
malabaren werden heute ZWAäTl als ‚„kleinere stKırchen  E bezeichnet, aber WAaTr!  ;
unchristlich, SiIEe geringer zZzUu achten. Sie sind schon mit den größeren Kirchen
der stlichen Orthodoxie 1m Gespräch, und eın panorthodoxes onzil wird vorberei-
tet. Fc Wd eiıne schöne österreichische Initiative des Stiftungsfonds „Pro ÖOriente“
und S£e1Nes unermüdlichen Inspirators Öltto Mauer T), auch zwischen diesen
und der römisch-katholischen Kirche Konsultationen stattfanden?. Wir haben einander

befragen, ob vielleicht auf beiden Seiten doch derselbe Glaube an den eınen Herrn
Jesus Christus auf verschiedene We  1562 ausgesprochen wird

5  5 Eine erste Konsultation bezog sıch auf C Christologie, eine zweite auf die Unfehlbarkeit:
vgl Mauer, Christologischer isput heute. Nicht offizielle Konsultation zwischen
Theologen der altorientalischen Kirchen und der römisch-katholischen Kirche, .  , Wort und
Wahrheit (1972), 78—86; Grillmeier, risten al (OOst und West, 1n ? Wort und
Wahrheit 2 1973),

109

,.., 

keit". Der johanneische Sartz: ,,Das Wo11t ist Flei:sch geworden" wird gedeutet als: ,,Das 
Wovt hat Fleisch angenommen", denn Wort und Fleisch, Gottheit und Menschheit Chriisti, 
bleiben unterschieden. Sie sind die zwei Naturen der einen göttlichen Person, mit ihrer je 
eigenen Freiheit und Wirkung. Weil diese Person göttlich ist, ist die göttliche Natur seine 
eigene, die menschliche Natur, die angenommene. Das ist das chalkedonische Christusbild. 

II. Kritik an Chalkedon 

1. Vorbemerkungen 
Es gibt eine zweifache Kritik an Chalkedon ( den Kontext dieses Konzils mitein­
geschlossen), je nachdem man seine Voraussetzung bejaht oder verneint. Diese Vor­
aussetzung ist die einzigartige Gottessohnschaft Jesu, die namentlich im Jo-Ev und 
im Symbolum von Nikaia ausgesagt wird. Diese wurde nicht nur im Arianismus, 
sondern wird auch heute öfters verneint. Die moderne Verneinung wird wohl einmal 
als Neu-Arianismus angesprochen, doch ist diese Benennung sehr ungenau. Die Fleisch­
werdung eines Erstgeschöpfes, des Logos, in Jesus, das mythologische und geradezu 
gnostische Element des Arianismus, wird heute wohl von niemand angenommen. Man 
verneint aber des öfteren mit dem Arianismus die Gottheit J esu. Dabei ist dennoch 
zu bedenken, daß eine solche Verneinung auch der vorläufige und unglückliche Aus­
druck eines Versuches sein kann, die Einzigartigkeit und sogar die einzigartige Gott­
bezogenheit J esu nicht außerhalb, sondern innerhalb seiner menschlichen Wirklichkeit 
zu finden. Deshalb müssen wir auch mit solchen „niederen" Christologien im Gespräch 
bleiben. In diesem Artikel aber handelt es sich nur um eine Kritik an Chalkedon, 
die Nikaia voraussetzt. 
Dieser methodischen Bemerkung möchte ich eine persönliche hinzufügen. Ich bekenne 
Jesus als den Sohn Gottes und als Gott von Gott im Sinne des Jo-Ev und des 
nizänischen Symbolums. Ich will davon, wie von der menschlichen Wirklichkeit Jesu, 
nichts herabmindern. Ich frage nur, ob man dieses tiefste Geheimnis J esu nicht auch 
anders als in der chalkedonischen Christologie zur Sprache bringen kann. Dies frage 
ich gerade, um dieses Geheimnis heute verkünden zu können, und ich weiß mich in 
dieser „fragenden Orthodoxie" nicht allein. 
Denn schon von Anfang an wurde Chalkedon befragt und kritisiert. Für die seit 
Ephesus getrennten nestorianischen Kirchen war es zu spät: Die Ablehnung des 
Nestorius als „des neuen Judas" zu Ephesus hatte eine zu tiefe Kluft gegraben, um 
aus Chalkedon eine Anerkennung des Anliegens des Nestorius herauszuhören. Die 
Monophysiten dagegen (obwohl sie manchmal in einer anderen Terminologie das­
selbe sagen) konnten in Chalkedon und namentlich in den Worten Leos I. nur eine 
Zerreißung des einen Christus sehen. Dies alles -gehört nicht nur der Vergangenheit 
an. Monophysitische Kirchen haben den Islam überstanden, und nestorianische Mis­
sionare haben bis nach China hinein gepredigt. Die nestorianische Kirche der Chal­
däer und die monophysitischen Kirchen der Kopten, Äthiopier, Armenier und Syro­
malabaren werden heute zwar als „kleinere Ostkirchen" bezeichnet, aber es wäre 
unchristlich, sie deshalb geringer zu achten. Sie sind schon mit den größeren Kirchen 
der östlichen Orthodoxie im Gespräch, und ein panorthodoxes Konzil wird vorberei­
tet. Es war eine schöne österreichische Initiative des Stiftungsfonds „Pro Oriente" 
und seines unermüdlichen Inspirators Otto Mauer (+), daß auch zwischen diesen 
und der römisch-katholischen Kirche Konsultationen stattfanden5• Wir haben einander 
zu befragen, ob vielleicht auf beiden Seiten doch derselbe Glaube an den einen Herrn 
Jesus Christus auf verschiedene Weise ausgesprochen wird. 

5 Eine erste Konsultation bezog sich auf die Christologie, eine zweite auf die Unfehlbarkeit; 
vgl. 0. Mauer, Christologischer Disput heute. Nicht offizielle Konsultation zwischen 
Theologen der altorientalischen Kirchen und der römisch-katholischen Kirche, in: Wort und 
Wahrheit 27 (1972), 78-86; A. Grillmeier, Christen aus Ost und West, in: Wort und 
Wahrheit 28 (1973), 486-489. 

109 



Das gilt aber auch eigenen Hause. Wenn heute in römisch-katholischen
Kirche Theologen gibt, die Chalkedon kritisieren, soll 111arı S1P icht sofort als icht
mehr ZUTr Kirche gehörend ansehen, c1e icht sofort als Modernisten qualifizieren oder
als Leute, die erst heute die schon längst widerlegten Behauptungen der liberal-
protestantischen Dogmenhistoriker entdeckt haben und meinen, modern ZUu sein, ba  W  Jenn
ci1e diese wiederholen. 50 einfach ist die Sache bestimmt icht Man kann nich  r von
vornherein ausschließen, die Dogmenhistoriker Anfang unNnseres Jh rich-
igen (wenn auch meistens ergänzungsbedürftigen) Entdeckungen gekommen sind
und lafß die Fragen der liberalen Protestanten und der katholischen Modernisten jener
eit noch 3-  pa ganz beantworte*t sind
Da die Theologie zugleich (und zuerst) der heutigen Verkündigung eıinen Dienst
zZzu leisten at, muß Nan sich auch fragen, ob die Aussagen Chalkedons heute noch
verstanden werden und ob Jesus Christus icht unter einem anderen Verstehens-
horizont gepredigt werden muß. Vielleicht wird die Kritik Chalkedon uns den Weg
zZzu Schriftverständnis und Wissen Jesu cselbst führen Deshalb werden un

einNIg kritische Fragen Chalkedon besprochen und damit zusammenhängende Ver-
suche, denselben Christusglauben anders, verständlicher, vielleicht tiefer USZU-

sprechen.
Dabei gehen WIT Von dem aQU>S, \a  W  vas schon Anfang dieses Artikels als ein Kon-

der Exegeten festgestellt wurde Im gab einen Pluralismus der Christolo-
gien, die aber zugleich denselben Glauben ausdrücken wollten. In gewissem usmaß
hat einen solchen christologischen Pluralismus ımmer gegeben, ca (Z. spater
Gegensatz zwischen Thomismus und Skotismus) die Diskussion zwischen Alexandrien
und Antiochien auf einer anderen Ebene weitergeführt wurde. Namentlich heute ist
eın solcher Pluralismus möglich und, uwne Dietrich Wiederkehr in einem ‚theologischen
Bericht‘ usführlich betont, notwendig®. Diese Möglichkeit und Notwendigkeit könn-
ten einem Kapitel theoretischer Hermeneutik dargelegt werden, aber der Raum
dieses els Jäßt das icht ZU. Die folgenden Darlegungen celbst werden 61e hoffent-
lich auf praktischer ene beweisen.

Allgemeine Kritik an Chalkedon
a) „Chalkedon ıst nicht iblisch.”
Dieser atz kann auf den zweifachen Unterschied hinweisen, den WIL oben zwischen
Chalkedon und dem aufdeckten, auf den terminologischen und den perspektivi-
schen Unterschied. Daf Chalkedon eine andere Terminologie als die biblische einführt,
darf gewiß cht als Kritik gelten. Erneuerung von Wörtern und Begriffen ist
cehr biblisch. Schriften des haben anderswo ungebrauchte Titel für Jesus benutzt
(der Hebräerbrief: Hohepriester; der o-Prolog Logos), ja die Anwendung at] Titel
(Messias, Menschensohn usw.) auf Jesus ist bezüglich SEe1INeSs eigenen GCelbstverständ-

wenigstens großen und BANZEIN celbst schon eine bedeutende Erneuerung
ber aıyıch abgesehen davon, ist eine sprachliche und begriffliche Erneuerung immer
gut, weil (und insoweit) 61 ZUX Vermittlung derselben O{S! uıunter einem geänder-

Verstehenshorizont notwendig ist. Ist also der erminologische Unterschied T7W1-
schen und Chalkedon arı sich kein Punk: der Kritik, der perspektivische Wandel
ist das wohl beruht SOgar die fundamentalste Chalkedon,
Vab sich folgenden zeigen wird.
Der Satz ‚Chalkedon ist nicht iblisch‘ kann aber noch etwas anderes bedeuten,
nämlich, das Konzil hinter dem Reichtum der nt] Christologie zurückbleibt. Das
tut tatsächlich. Wenigstens 4 Themen (deren edes wieder ınen eichtum von

Wiederkehr, Konfrontationen und Integrationen der Christologie, eologischeBerichte, hg. V, Pfannmatter / Furger, siedeln 1973, 11—119, bes 19,

110

Das gilt aber auch im eigenen Hause. Wenn es heute in unserer römisch-katholischen 
Kirche Theologen gibt, die Chalkedon kritisieren, soll man sie nicht sofort als nicht 
mehr zur Kirche gehörend ansehen, sie nicht sofort als Modernisten qualifizieren oder 
als Leute, die erst heute die schon längst widerlegten Behauptungen der liberal­
protestantischen Dogmenhistoriker entdeckt haben und meinen, modern zu sein, wenn 
sie diese wiederholen. So einfach ist die Sache bestimmt nicht. Man kann nicht von 
vornherein ausschließen, daß die Dogmenhistoriker am Anfang unseres Jh. zu rich­
tigen (wenn auch meistens ergänzungsbedürftigen) Entdeckungen gekommen sind 
und daß die Fragen der liberalen Protestanten und der katholischen Modernisten jener 
Zeit noch nicht ganz beantwortet sind. 
Da die Theologie zugleich (und sogar zuerst) der heutigen Verkündigung einen Dienst 
zu leisten hat, muß man sich auch fragen, ob die Aussagen Chalkedons heute noch 
verstanden werden und ob Jesus Christus nicht unter einem anderen Verstehens­
horizont gepredigt werden muß. Vielleicht wird die Kritik an Chalkedon uns den Weg 
zu neuem Schriftverständnis und Wissen um J esu selbst führen. Deshalb werden nun 
einige kritische Fragen an Chalkedon besprochen und damit zusammenhängende Ver­
suche, denselben Christusglauben anders, verständlicher, vielleicht sogar tiefer auszu­
sprechen. 
Dabei gehen wir von dem aus, was schon am Anfang dieses Artikels als ein Kon­
sens der Exegeten festgestellt wurde: Im NT gab es einen Pluralismus der Christolo­
gien, die aber zugleich denselben Glauben ausdrücken wollten. In gewissem Ausmaß 
hat es einen solchen christologischen Pluralismus immer gegeben, da (z. B. später im 
Gegensatz zwischen Thomismus und Skotismus) die Diskussion zwischen Alexandrien 
und Antiochien auf einer anderen Ebene weitergeführt wurde. Namentlich heute ist 
ein solcher Pluralismus möglich und, wie Dietrich Wiederkehr in einem ,theologischen 
Bericht' ausführlich betont, notwendig6• Diese Möglichkeit und Notwendigkeit könn­
ten in einem Kapitel theoretischer Hermeneutik dargelegt werden, aber der Raum 
dieses Artikels läßt das nicht zu. Die folgenden Darlegungen selbst werden sie hoffent­
lich auf praktischer Ebene beweisen. 

2. Allgemeine Kritik an Chalkedon 

a) ,,Chalkedon ist nicht biblisch." 
Dieser Satz kann auf den zweifachen Unterschied hinweisen, den wir oben zwischen 
Chalkedon und dem NT aufdeckten, auf den terminologischen und den perspektivi­
schen Unterschied. Daß Chalkedon eine andere Terminologie als die biblische einführt, 
darf gewiß nicht als Kritik gelten. Erneuerung von Wörtern und Begriffen ist sogar 
sehr biblisch. Schriften des NT haben anderswo ungebrauchte Titel für Jesus benutzt 
(der Hebräerbrief: Hohepriester; der Jo-Prolog: Logos), ja die Anwendung atl Titel 
(Messias, Menschensohn usw.) auf' Jesus ist bezüglich seines eigenen Selbstverständ­
nisses wenigstens im großen und ganzen selbst schon eine bedeutende Erneuerung. 
Aber auch abgesehen davon, ist eine sprachliche und begriffliche Erneuerung immer 
gut, weil (und insoweit) sie zur Vermittlung derselben Botschaft unter einem geänder­
ten Verstehenshorizont notwendig ist. Ist also der terminologische Unterschied zwi­
schen NT und Chalkedon an sich kein Punkt der Kritik, der perspektivische Wandel 
ist das wohl. Auf ihm beruht m. E. sogar die fundamentalste Kritik an Chalkedon, 
was sich im folgenden zeigen wird. 
Der Satz: ,Chalkedon ist nicht biblisch' kann aber noch etwas anderes bedeuten, 
nämlich, daß das Konzil hinter dem Reichtum der ntl Christologie zurückbleibt. Das 
tut es tatsächlich. Wenigstens 4 Themen (deren jedes wieder einen Reichtum von 

s D. Wiederkehr, Konfrontationen und Integrationen der Christologie, in: Theologische 
Berichte, hg. v. ]. Pfannmatter I F. Furger, Einsiedeln 1973, 11-119, bes. 19. 

110 



Aspekten hat) csind wohl BanlZ der Sicht der oben erwähnten cQhalkedonischen und
konstantinopolitanischen Aussagen (aber nicht ganz 115 denen des Nicaenums und
eOS ausgeschlossen die Beziehung Jesu zZu 001 Vater, die Geschichte
Jesu (die Erniedrigung und 1e Erhöhung des Sohnes Gottes), S Heilswerk und
SEeiNne Gtelle Zanzen der Heilsgeschichte Nun kann AIl aber auch das diesen
Konzilien celbst icht vorwerten Die inleitung vVon „Neuner-Roos hat bestimmt
recht, S1e sagt icht das gesamte Gut der Offenbarung 1ST den Lehrurkunden
enthalten Doch 15t der Vorwurf den vielen Theologien gegenüber geltend machen,
welche die Beziehung der göttlichen und menschlichen Natur zentralen Thema
machen, dabei clas ursprüngliche Verhältnis Jesu ZUM Vater fast übersehen und
dann diese UNIC hypostatica Soteriologie und Heilsgeschichte (mitsamt Eschatolo-
gie) noch kaum Sprache bringen, geschweige denn, 516e s 111 der Behand-
Jung der hypostatica celbst beabsichtigen Die Konzilien und den „Denzinger
trifft kein orwurf aber IIN (} mehr die „Denzinger-Theologi r

„Chalkedon ISt icht biblisch sondern hellenistisch d

Abgesehen davon ‚„hellenistisch“ kein Gegensatz Z „biblisch”, sondern ZU

..  „AJUu|  disch“ ist und das celbst teilweise schon hellenistisch redete und dachte,
ist auch dieser Satz csich keine gerechtfertigte Kritik FEine Hellenisierung der o
lichen O{S: (ın Sprache und Denkhorizont) 1st gut und notwendig, ebenso
heute e1iNne Übertragung 17l das Denken der heutigen westlichen Welt (aber auch
Ccas des Ostens, Lateinamerikas, Afrikas USW.) Zugleich mIit S solchen Übertragung
droht aber IIMIMeEeTr Verfälschung, indem 1nNan vorschnell überträgt BEeWISSE Aspekte
außer D-  . äßt, Voraussetzungen aus$s ultur ohne kritische Befragung über-
n1mMmL Deshalb collten 1LIIHNMMeT Hellenisierung der christlichen Botschaft und
Enthellenisierung der übernommenen Begriffe und Voraussetzungen gleichen Schritt
halten Die BanzZC rage der historischen Dogmenkritik ı ob 610 das getan haben.
Liberal-protestantische Dogmenhistoriker ernack haben schnell von eiNner „akuten
Hellenisierung des Christentums gesprochen und diese 116e Verfälschung ans!
prangert Heutige Historiker WIe Henry, Grillmeier und R Ricken® sind dagegen
der Ansicht, 1a {d solche verfälschende Hellenisierung vielmehr auf Seite der
Häresien, zumal des Arianismus und des Monophysitismus + finden 15t und daß
gerade die Konzilien enthellenisiert haben Ihnen ı61 recht Z geben, und dennoch
bleibt kritische Frage War e25se Enthellenisierung damals genügend? der
geNnNaueT, en 551e heute, damit WIL das Christusgeheimnis aus der hellenisierten
Tradition heraushören können? Eigentlich muß kritische Stellungnahme zZu e1iNer
ultur PT ungenügend bleiben, solange 12A11l Rahmen dieser Kul! denken
hat Deshalb ıSst vielleicht Zeit beruten, die christliche Tradition und 2121-
lich die Christologie tiefergehend ZU enthellenisieren, das vorher möglich WAarT, und
ZWürlr zugleich durch Zurückgreifen auf die Schrift und (abermals kritische)
egegnung mitBheutigen Verständnis

C) „Chalkedon denkt icht funktional sondern ontologisch nicht relational sonmdern
‚physisch icht historisch sondern statisch 'F

Dieser Gatz versucht die Punkte < treffen, denen wir gerade heute die Christologie
enthellenisieren sollen Tatsächlich denkt die n+t] Christologie (am m die ‚„impli-
71{re Christologie” Handeln und Sprechen Jesu selbst) funktional Sie bezieht sich

? A, a. O. (s. Anm. 2
Henry, Hellenismus und Christentum, i TK“, V, 215—222:;: Grillmeier, Helleni-

sierung Judaisierung des Christentums als Deuteprinzipien der €eSsı| des kirch-
lichen Dogmas, Scholastik (1958), 321—355, 528—558; Rl(‚‘k€?l‚ Das Homoousios
vVon Nikaia als Krisis des altchristlichen Platonismus, Zur Frühgeschichte der Christo-
logie, hg. vVon Welf3; Freiburg 1970, 7 4—99,

111

Aspekten hat) sind wohl ganz aus der Sicht der oben erwähnten chalkedonischen und 
konstantinopolitanischen Aussagen (aber nicht ganz aus denen des Nicaenums und 
Leos 1.) ausgeschlossen: die Beziehung Jesu zu seinem Vater, die eigene Geschichte 
Jesu (die Erniedrigung und die Erhöhung des Sohnes Gottes), sein Heilswerk und 
seine Stelle im ganzen der Heilsgeschichte. Nun kann man . aber auch das diesen 
Konzilien selbst nicht vorwerfen. Die Einleitung von „Neuner-Roos" hat bestimmt 
recht, wenn sie sagt: ,Nicht das gesamte Gut der Offenbarung ist in den Lehrurkunden 
enthalten'7• Doch ist der Vorwurf den vielen Theologien gegenüber geltend zu machen, 
welche die Beziehung der göttlichen und menschlichen Natur zum zentralen Thema 
machen, dabei das ursprüngliche Verhältnis Jesu zum Vater fast ganz übersehen und 
dann diese unio hypostatica in Soteriologie und Heilsgeschichte (mitsamt Eschatolo­
gie) noch kaum zur Sprache bringen, geschweige denn, daß sie diese in der Behand­
lung der unio hypostatica selbst beabsichtigen. Die Konzilien und den „Denzinger" 
trifft kein Vorwurf, aber um so mehr die „Denzinger-Theologie"I 

b) ,,Chalkedon ist nicht biblisch, sondern hellenistisch." 
Abgesehen davon, daß „hellenistisch" kein Gegensatz zu „biblisch", sondern zu 
,,jüdisch" ist, und daß das NT selbst teilweise schon hellenistisch redete und dachte, 
ist auch dieser Satz an sich keine gerechtfertigte Kritik. Eine Hellenisierung der christ­
lichen Botschaft (in Sprache und Denkhorizont) ist gut und notwendig, ebenso wie 
heute eine Übertragung in das Denken der heutigen westlichen Welt ( aber auch in 
das des Ostens, Lateinamerikas, Afrikas usw.). Zugleich mit einer solchen Obertragung 
droht aber immer eine Verfälschung, indem man vorschnell überträgt, gewisse Aspekte 
außer acht läßt, Voraussetzungen aus einer Kultur ohne kritische Befragung über­
niimmt usw. Deshalb sollten immer Hellenisierung der christlichen Botschaft und 
Enthellenisierung der übernommenen Begriffe und Voraussetzungen gleichen Schritt 
halten. Die ganze Frage der historischen Dogmenkritik ist, ob sie das getan haben. 
Liberal-protestantische Dogmenhistoriker wie Hernack haben schnell von einer „akuten 
Hellenisierung" des Christentums gesprochen und diese als eine Verfälschung ange­
prangert. Heutige Historiker wie P. Henry, A. Grillmeier und R. Ricken8 sind dagegen 
der Ansicht, daß eine solche verfälschende Hellenisierung vielmehr auf Seite der 
Häresien, zumal des Arianismus und des Monophysitismus zu finden ist und daß 
gerade die Konzilien enthellenisiert haben. Ihnen ist recht zu geben, und dennoch 
bleibt eine kritische Frage: War diese Enthellenisierung damals genügend? Oder 
genauer, genügt sie heute, damit wir das Christusgeheimnis aus der hellenisierten 
Tradition heraushören können? Eigentlich muß eine kritische Stellungnahme zu einer 
Kultur immer ungenügend bleiben, solange man im Rahmen dieser Kultur zu denken 
hat. Deshalb ist vielleicht unsere Zeit berufen, die christliche Tradition und nament­
lich die Christologie tiefergehend zu enthellenisieren, als das vorher möglich war, und 
zwar zugleich durch ein Zurückgreifen auf die Schrift und eine (abermals kritische) 
Begegnung mit unserem heutigen Verständnis. 

c) ,,Chalkedon denkt nicht funktional, sondern ontologisch; nicht relational, sondern 
,physisch'; nicht historisch, sondern statisch." 
Dieser Satz versucht die Punkte zu treffen, in denen wir gerade heute die Christologie 
enthellenisieren sollen. Tatsächlich denkt die ntl Christologie (am meisten die „impli­
zite Christologie" im Handeln und Sprechen Jesu selbst) funktional: Sie bezieht sich 

1 A. a. O. (s. Anm. 2), 21. 
8 P. Henry, Art. Hellenismus und Christentum, in: LTK2, V, 215-222; A. Grillmeier, Helleni­

sierung - Judaisierung des Christentums als Deuteprinzipien der Geschichte des kirch­
lichen Dogmas, in: Scholastik 33 {19S8), 321-3S5, S28-SSB; F. Ricken, Das Homoousios 
von Nikaia als Krisis des altchristlichen Platonismus1 in: Zur Frühgeschichte der Christo­
logie, hg. von B. Welte, Freiburg 1970, 74-99. 

111 



auf Jesu 1un Sie 1st relational: Jesus bezieht sich auf den Vater und auf und
bezieht 1n seiın eigenes Verhältnis ZUm Vater e1n. Sie 1st somıit auch historisch,
das heißt bezogen auf Jesu und INSeI Geschichte. Unsere heutige Christologie ıst
bestrebt, diese Eigenschaften wiederzugewinnen. Dazu hat 6S1@e icht AUrT, wıe
a} gesagt wurde, Lücken füllen, sondern auch die chalkedonischen Begriffe kritisch
anzusehen.
Chalkedon kann als „physisch” und statisch betrachtet werden, da die von ihm an
wandten Begriffe der göttlichen und menschlichen Natur die Beweglichkeit der (e-
schichte icht einschlossen. ] ist  . aber Je rage, ob der damalige, noch sehr vulgär-
philosophische Naturbegriff diese schon ausgeschlossen hat Wiederkehr sagt „W:;  1r
dürfen die dogmatische Christologie icht von er späateren Periode her beurteilen,

welcher die seinsmäßigen Kategorien von Natur, Person, Union Bar eıne geschicht-
lichen Vorstellungen mehr evozierten“. Damit hat PFr recht, aber PS ist die Frage, ob
icht das festgehaltene Banı mıit dem Symbolum und der patristischen Theologie
mehr als 141e chalkedonischen Kategorien selbst heilsgeschichtliche Vorstellungen her-
vorriefen. Auf jeden Fall aten S1e das, wıe Wiederkehr selbst sagt, späterer Zeit
icht mehr. Die Sicht auf eine Geschichte Jesu elbst, gerade als des Christus, ıst 1n
der Scholastik nicht mehr da (man denke die Theorien über alc comprehensor
mıit einer schon Vom Anfang an vorhandenen V1IS10 beatifica), noch weniger die Sicht
VO einer „göttlichen Geschichte“” s{l
Es ist jetz: Brauch, die chalkedonische Begrifflichkeit als „ontologisch“ Z.U kritisieren.
Wörter, wıe „ontologisch”, „seinsmäßig“ und „metaphysisch” haben einen üblen Klang
Hier ist aber Nüchternheit geboten „Se ist nicht Ur Wesen, Essenz, sondern auch
Existenz, Selbstvollzug, Verwirklichung, Handlung, Geschichte. ist sSeiner höchsten
Form icht Ding, sondern Subjekt, Person. Es ist, Je nachdem es sich mehr verwirk-
licht, auch noch Relation und Gemeinschaft. S50 Ontologie selbst personal,
relational, funktional und historisch Se1n. Ja, 61@e mufß das alles Sein. In einem solchen
Sinn 1st heute eiıne ontologische Christologie icht überholt, sondern geradezu gefragt.

Neuere, ber Chalkedon hinausgehende Christologien
Die obige allgemeine Chalkedon zusammenfassend, können WIT Sagen,
die sich auf dieses onzil stützende und sich auf die Ausarbeitung seiner Aussagen
eschränkende Christologie der Erweiterung und Korrektur bedarf Sie muß mıit ande-
T' lem Diblischen Themen erganzt a), aber zugleich aıuch stärker enthelleni-
ciert (b) werden, indem ihre Begriffe, namentlich der Naturbegriff, und SOM die in
ihr vorausgesetzte Ontologie gründlich umgedacht werden (c) Das ist eine Aufgabe
heute, in Gebot der Stunde ber eine derart Christologie ist icht } eın
Ideal, 561e ist in großem usmafß auch schon Wirklichkeit! Es können dazu ein! Menge
von Beiträgen und Büchern werden, aber beschränken WIT Uuns
auf die wichtigsten systematischen twürfe.
Solche Entwürfe wurden 1m katholischen Denken vorbereitet den skizzenhaften
und ergänzungsbedürftigen Andeutungen des P  lerre Teilhard de Chardin!® und in

d, & 6),
10 Eine Analyse der Christologie Teilhards und eine Situierung derselben heutigen Selbst-

verständnis gibt eter Schellenbaum, Die Christologie des Teilhard de Chardin, Theolo-
gische Berichte, (s. 6),

ı1 Hauptsächlich ind die folgenden Artikel Rahners ZUu HNEeNNeN: Zur Theologie der Mensch-
werdung, Schriften IV, Einsiedeln 137—155; Die Christologie innerhalb einer
evolutiven Weltanschauung, 1: Schriften V, Einsiedeln 1962, Der ine Mittler
und die Vielfalt der Vermittlungen, Schriften VIÜITL, Einsiedeln 1967,7 Christo-
logie Rahmen des modernen GSelbst- und Weltverständnisses, ..  n Schriften I J Ein-
siedeln 1970, 227—241: der Suche nach Zugängen ZUm Verständnis des gottmensch-
lichen Geheimnisses Jesu, Schriften X, Einsiedeln 1972, 209—214; un! auch sSeıin Büch-
lein glaube esu: Christus, Einsiedeln 1968

112

auf Jesu Tun. Sie ist relational: Jesus bezieht sich auf den Vater und auf uns und 
bezieht uns in sein eigenes Verhältnis zum Vater ein. Sie ist somit auch historisch, 
das heißt bezogen auf J esu und unsere Geschichte. Unsere heutige Christologie ist 
bestrebt, diese Eigenschaften wiederzugewinnen. Dazu hat sie nicht nur, wie unter r 
a) gesagt wurde, Lücken zu füllen, sondern auch die chalkedonischen Begriffe kritisch 
anzusehen. 
Chalkedon kann als „physisch" und statisch betrachtet werden, da die von ihm ange­
wandten Begriffe der göttlichen und menschlichen Natur die Beweglichkeit der Ge­
schichte nicht einschlossen. Es ist aber die Frage, ob der damalige, noch sehr vulgär­
philosophische Naturbegriff diese schon ausgeschlossen hat. D. Wiederkehr sagt: ,,Wir 
dürfen die dogmatische Christologie nicht von jener späteren Periode her beurteilen, 
in welcher die seinsmäßigen Kategorien von Natur, Person, Union gar keine geschicht­
lichen Vorstellungen mehr evozierten"9• Damit hat er recht, aber es ist die Frage, ob 
nicht das festgehaltene Band mit dem Symbolum und der patristischen Theologie 
mehr als die chalkedonischen Kategorien selbst heilsgeschichtliche Vorstellungen her­
vorriefen. Auf jeden Fall taten sie das, wie Wiederkehr selbst sagt, in späterer Zeit 
nicht mehr. Die Sicht auf eine Geschichte Jesu selbst, gerade als des Christus, ist in 
der Scholastik nicht mehr da (man denke an die Theorien über ihn als comprehensor 
mit einer schon vom Anfang an vorhandenen visio beatifica), noch weniger die Sicht 
von einer „göttlichen Geschichte" Christi. 
Es ist jetzt Brauch, die chalkedonische Begrifflichkeit als „ontologisch" zu kritisieren. 
Wörter, wie „ontologisch", ,,seinsmäßig" und „metaphysisch" haben einen üblen Klang. 
Hier ist aber Nüchternheit geboten! ,,Sein" ist nicht nur Wesen, Essenz, sondern auch 
Existenz, Selbstvollzug, Verwirklichung, Handlung, Geschichte. Es ist in seiner höchsten 
Form nicht Ding, sondern Subjekt, Person. Es ist, je nachdem es sich mehr verwirk­
licht, auch noch Relation und Gemeinschaft. So kann Ontologie selbst personal, 
relational, funktional und historisch sein. Ja, sie muß das alles sein. In einem solchen 
Sinn ist heute eine ontologische Christologie nicht überholt, sondern geradezu gefragt. 

m. Neuere, über Chalkedon hinausgehende Christologien 
Die obige allgemeine Kritik an Chalkedon zusammenfassend, können wir sagen, daß 
die sich auf dieses Konzil stützende und sich auf die Ausarbeitung seiner Aussagen 
beschränkende Christologie der Erweiterung und Korrektur bedarf. Sie muß mit ande­
ren, vor allem biblischen Themen ergänzt (a), aber zugleich auch stärker enthelleni­
siert (b) werden, indem ihre Begriffe, namentlich der Naturbegriff, und somit die in 
ihr vorausgesetzte Ontologie gründlich umgedacht werden (c). Das ist eine Aufgabe 
heute, ein ·Gebot der Stunde. Aber eine derart erneuerte Christologie ist nicht nur ein 
Ideal, sie ist in großem Ausmaß auch schon Wirklichkeit! Es können dazu eine Menge 
von Beiträgen in Artikeln und Büchern genannt werden, aber beschränken wir uns 
auf die wichtigsten systematischen Entwürfe. 
Solche Entwürfe wurden im katholischen Denken vorbereitet in den skizzenhaften 
und ergänzungsbedürftigen Andeutungen des Pierre Teilhard de Chardin10 und in 

11 A. a. 0. (s. Anm. 6), 48. 
10 Eine Analyse der Christologie Teilhards und eine Situierung derselben im heutigen Selbst­

verständnis gibt Peter Schellenbaum, Die Christologie des Teilhard de Chardin, in: Theolo­
gische Berichte, Bd. II (s. Anm. 6), 223-274. 

11 Hauptsächlich sind die folgenden Artikel K. Rahners zu nennen: Zur Theologie der Mensch­
werdung, in: Schriften IV, Einsiedeln 21961, 137-155; Die Christologie innerhalb einer 
evolutiven Weltanschauung, in: Schriften V, Einsiedeln 1962, 183-221; Der eine Mittler 
und die Vielfalt der Vermittlungen, in: Schriften VIII, Einsiedeln 1967, 218-235; Christo­
logie im Rahmen des modernen Selbst- und Weltverständnisses, in: Schriften IX, Ein­
siedeln 1970, 227-241; Auf der Suche nadt Zugängen zum Verständnis des gottmensch­
lichen Geheimnisses Jesu, in: Schriften X, Einsiedeln 1972, 209-214; und auch sein Büch­
lein: Ich glaube an Jesus Christus, Einsiedeln 1968. 

112 



den existenzialontologischen und geschichtlich-anthropologischen Überlegungen
ners1il. Beide enker cehen die Menschwerdung des Sohnes Gottes (von Kreuz und
Auferstehung WIT. weitgehend abstrahiert) als P1Ne Vollendung kosmischer Ein-
wicklung und menschlicher Geschichte, wob: aber (ganz betont bei Rahner) diese
Geschichte nicht sich selbst den „absoluten Heilbringer“”“ hervorbringt, sondern

Gottes freier Zusage empfängt. Neuerdings hat Rahner diese und andere Gedan-
ken e1ner kurzen systematischen Christologie niedergeschrieben, cdie selben Band
Vomn. Exegeten Wilhelm Thüsing bestätigt und befragt wird (ohne diesem Buch
der Dialog von Rahner weitergeführt wird)1?
Zuvor aber wWar auf protestantischer Seite der bisher wohl bedeuten Entwurf
systematischer Christologie erschienen: die Grundzüge der Christologie von Wolfhart
Pannenberg!3, Dieser Autor befürwortet (gegen Bart und Bultmann sich Ööfters der
katholische pologe annähernd) eine sich verantwortende Christologie. Anderer-
SEe1Its ist er (Hegel und mehr noch folgend) der Ansicht, laß Geschichte

ihrem ihren S5inn zeigt und sich rechtfertigt, oder eologis: gesagt
Gott an Ende der Geschichte sich als ihr Herr unwidersprechlich offenbaren

WIr'!  d. Deshalb wird Pannenbergs Christologie ZUEeT! Jesu Vollmachtsanspruch her-
vorgehoben, aber zugleich betont, dieser ährend dessen denlebens LLUT prolep-
t+icch ist und IN der Auferstehung VO seiten Gottes bestätigt WIAIT!  ‘d, da die Autferste-
hung Jesu eine Vorwegnahme der allgemeinen Auferstehung der Toten und somıit des
Endes der Geschichte ist.
Wie [al sich auch ZUu esem geschichtsphilosophischen und -theologischen Stand-
punkt verhält, au jeden ist dadurch die Christologie Pannenbergs als eıne Inser-
tion esu 1e Weltgeschichte charakterisiert. Sie erfüllt die Ansätze Rahners, aber
deutlicher als dieser denkt Pannenberg Vonmnı Ende der Geschichte er, dabei den
apokalyptischen Denkhorizont der Schrift aufnehmend. Deutlicher atuch geht seine
Christologie OI Ende der Geschichte esu n und ist deshalb zuerst Öösterlich.
rst nach Rechtfertigung und nach einer Theologie des Lebens und Todes Jesu
behandelt Pannenberg das Gottsein und Menschsein Jesu. Dabei fallt auf, Jesu
göttliche Sohnschaft zuerst Seiner Beziehung Vater abgelesen WIT  d  p
seine Einheit mıiıt dem ewigen 50  S Gottes zuerst „indirekt” offenbart wird. Weiteren
Ansichten annenbergs bezüglich der chalkedonischen Christologie werden WIr auch
bei Wiederkehr und Kasper begegnen und S1e ort esprechen. Augenblicklich 6el
1er seın WUTrT'| als eın großartiger Versuch biblischer, relationaler und geschichtlicher
hristologie erwähnt.
Andere Entwürfe aber ctehen seiner S‘eite., Zuerst ıst hier Jürgen Moltmann
neNNenNn, der seiner Theologie der Hoffnung das Verhältnis Jesu und insbesondere
der Auferstehung Jesu Ende der Geschichte ahnlicher Weise wIie Pannenberg
darstellt14. Nur wird bei Moltmann deutlicher hervorgehoben, dafß der Auterstan-
dene der Gekreuzigte ist. oltmann hat dies Buch Der gekreuzigte Gott
nicht NUur mıit eıner revolutionären Geschichtsauffassung, sondern auch mıit einer
zierenden und teilweise diskutablen Trinitätslehre verbunden!®.
Im deutschen Sprachraum sind ZzZwel weitere Christologien kath. Verfasser zZzu eNnNnen,
die die Gedanken Rahners un Pannenbergs verarbeiten. Die 1s5t der „Entwurf
einer systematischen Christologie“ VO:  3 Dietrich Wiederkehr, der das Kap des

1° Rahner/ W. Thüsing, Christologie systematisch und exe:  tisch, Freiburg 1972; in
dieser Zeitschrift rezensiert vVvVon Mussner: ThPQ 122 (1974), 181—184.

Pannenberzg, Grundzüge der stologie, Güterslich
Moltmann, Theologie der Hoffnung, Untersuchungen ZUTrC Begründung und den Kon-

SEqUENZEN ıner  + christlichen Eschatologie, Müinchen
Mo mann, Der gekreuzigte Gott,. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik ristlicher

Theologie, München 1972

113

den existenzialontologischen und geschichtlich-anthropologischen Oberlegungen K. Rah­
ners11. Beide Denker sehen die Menschwerdung des Sohnes Gottes (von Kreuz und 
Auferstehung wird weitgehend abstrahiert) als eine Vollendung kosmischer Ein­
wicklung und menschlkher Geschichte, wobei aber (ganz betont bei Rahner) diese 
Geschichte nicht aus sich selbst den „absoluten Heilbringer" hervorbringt, sondern ihn 
aus Gottes freier Zusage empfängt. Neuerdings hat Rahner diese und andere Gedan­
ken in einer kurzen systematischen Christologie niedergesduieben, die im selben Band 
vom Exegeten Wilhelm Thüsing 1bestätigt und befragt wird (ohne daß in diesem Buch 
der Dialog von Rahner weitergeführt wird)12• 

Zuvor aber war auf protestantischer Seite der bisher wohl bedeutendste Entwurf 
systematischer Christologie erschienen: die Grundzüge der Christologie von Wolfhart 
Pannenberg13• Dieser Autor befürwortet (gegen Barth und Bultmann sich öfters der 
katholischen Apologetik annähernd) eine sich verantwortende Christologie. Anderer­
seits ist er (Hegel und mehr noch Dilthey folgend) der Ansicht, daß Geschichte nur 
in mrem Abschluß ihren Sinn zeigt und so sich rechtfertigt, oder theologisch gesagt: 
daß Gott nur am Ende der Geschichte sich als ihr Herr unwidersprechlich offenbaren 
wird. Deshalb wird in Pannenbergs Christologie zuerst J esu Vollmachtsanspruch her­
vorgehoben, aber zugleich betont, daß dieser während dessen Erdenlebens nur prolep­
tisch ist und ,in der Auferstehung von seiten Gottes bestätigt wird, da die Auferste­
hung Jesu eine Vorwegnahme der allgemeinen Auferstehung der Toten und somit des 
Endes der Geschichte ist. 
Wie man sich auch zu diesem geschichtsphilosophischen und -theologischen Stand­
punkt verhält, auf jeden Fall ist dadurch die Christologie Pannenbergs als eine Inser­
tion Jesu in die Weltgeschichte charakterisiert. Sie erfüllt die Ansätze Rahners, aber 
deutlicher als dieser denkt Pannenberg vom Ende der Geschichte her, dabei den 
apokalyptischen Denkhorizont der Schrift ·aufnehmend. Deutlicher auch geht seine 
Christologie vom Ende der Geschichte J esu selbst aus und ist deshalb zuerst österlich. 
Erst nach seiner Rechtfertigung und nach einer Theologie des Lebens und Todes Jesu 
behandelt Pannenberg das Gottsein und Menschsein Jesu. Dabei fällt auf, daß Jesu 
göttliche Sohnschaft zuerst aus seiner Beziehung zum Vater abgelesen wird, so daß 
seine Einheit mit dem ewigen Sohn Gottes zuerst „indirekt" offenbart wird. Weiteren 
Ansichten Pannenbergs bezüglich -der chalkedonischen Christologie werden wir auch 
bei Wiederkehr und Kasper begegnen und sie dort besprechen. Augenblicklich sei 
hier sein Enwurf als ein großartiger Versuch biblischer, relationaler und geschichtlicher 
Christologie erwähnt. 
Andere Entwürfe aber stehen an seiner Seite .. Zuerst ist hier Jürgen Moltmann zu 
nennen, der in seiner Theologie der Hoffnung das Verhältnis Jesu und insbesondere 
der Auferstehung Jesu zum Ende der Geschichte in ähnlicher Weise wie Pannenberg 
darstellt14• Nur wird bei Moltmann deutlicher hervorgehoben, daß der Auferstan­
dene der Gekreuzigte ist. Moltmann hat dies in seinem Buch Der gekreuzigte Gott 
nicht nur mit einer revolutionären Geschichtsauffassung, sondern auch mit einer provo­
zierenden und teilweise diskutablen Trinitätslehre verbunden15• 

Im deutschen Sprachraum sind zwei weitere Christologien kath. Verfasser zu nennen, 
die die Gedanken Rahners und Pannenbergs verarbeiten. Die erste ist der „Entwurf 
einer systematischen Christologie" von Dietrich Wiederkehr, der das 6. Kap. des 

t! K. Rahner I W. Thüsing, Christologie - systematisch und exegetisch, Freiburg 1972; in 
dieser Zeitschrift rezensiert von F. Mussner: ThPQ 122 (1974), 181-184. 

13 W. Pannenberg, Grundz~ der Chricstologie, Güter-sloh 31969. 
14 ]. Moltmann, Theologie der Hoffnung, Untersuchungen zur Begründung und zu den Kon­

sequenzen einer christlichen Eschatologie, München 71968. 
15 ]. Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher 

Theologie, München 1972. 

8 113 



es 1/1 Vo Mysterium salutis el, obwohl er sich fasct die Länge e1ines
es hatls. Wiederkehrs „Entwurf” die selben Band vorhergehenden Kapi-
te] VOTFraus, besonders die iber „Christologie des Neuen Testamentes” Von Rudeolt
Schnackenburg und „Dogmengeschichtliche und ehramtliche Entfaltung der Christolo-
.  gie‘  ‚4 VO jet Smulklders.
FEine andere systematische Christologie katholischer igna: (aber gleich wıe bei
Wiederkehr Sökumenisch erschlossen) uns neuesten Buch er Kaspers
Jesus, der Christus dargeboten!?, Anders als 1n der systematisierenden Darlegung
Wiederkehrs handelt sich bei Kasper um eine Darlegung der „ganzen” Christologie,
wobei Schriftexegese vorangeht und den mehr systematischen Partien zugleich mıit
Patristik anwesend und wirksam bleibt. Ein kurzes Wort jedem der 7WE1 Bücher.
Wiederkehr 15t von Rahner und namentlich Pannenberg beeinfußt und zitiert
beide Ööfters. Pannenbergs Geschichtsverständnis V«d( Ende her, konkretisiert der
‚Rückwirkung der Auferstehung Jesu, ird aber bei Wiederkehr weniger betont. Um
SO mehr richtet sich SPe1INe Aufmerksamkeit auf die Zweinaturenlehre, wahrscheinlich
weil er sich eben als kath eologe mehr einer Auseinandersetzung mıt dem
chalkedonischen . Dogma gedrängt fühlt Dazu stellt seinen den
wel des Verhältnisses Gottes Welt, das biblisch-heilsgeschichtlich
entfaltet. Gegen diesen Hintergrund chreibt eine bejahende und zugleich PTrwWEel-
+ernde Reflexion auf Chalkedon „Jesus alc eschatologisches Ereignis Gottes und die
Zweinaturenlehre“ 511—518), die ich für die beste halte, die ich kenne. Ohne einer
ungeschichtlichen ermittlung verfallen, kann Pr doch auf die positıve Übereinkunft
der nt] muit der chalkedonischen Christologie weisen. 1ese ist eine seinsmäßige Über-
tragung jener, gerade insoweit jene des eschatalogische Handeln Gottes selbst In Jesus
hervorhebt. „Ain diesem Selbstereignis Gottes ommt Jesus nich  en bloß die äußerliche
Funktion des Überbringers, des sprachlichen Kommentators, des außenstehenden und
nachher beiseitetretenden Vermittlers Z ann ware  V immer noch die Ablösung der
Vermittlung durch Unmittelbarkeit denkbar. Es ist aber ‚‚dur II der christologi-
schen Vermittlung nichts weniger als die Gestalt VC( Gottes „Selbst“ Jesus handelt
selber eıner inneren Rückbezogenheit auf den sendenden und sich in ihm
ereignenden Gott. Auf seine eigene menschliche Präsenz, auf S15n eigenes menschliches
Reden und Handeln . überträgt sich die eschatologische Absolutheit vVon Gottes eils-
ZUSaBE und -anspruch. Die Geschichte VONM (Gottes Selbstereignis ıst die Geschichte
Jesu und umgekehrt“
Auft der anderen Geite sind aber die kritischen Differenzen zwischen nt1] un! alke-
donischer Christologie icht Zu übersehen: Die „göttliche Natur“ verschleiert 1e
personale und relationale Differenz dem ihn sendenden Vater: die ‚„menschliche
atır WITN!  d, verglichen mit dem NT, eine „inhaltsarme Abstraktion“: die „hypo-
statische Union“ hat die Tendenz als eine mıit dem menschlichen rsprung Jesu
zusammenfallende Konstituierung der Wirklichkeit Christi aufgefaßt, als eine
„gewirkte Geschichte‘” verstanden zu werden Man kann SdSCN, die langen
Auseinandersetzungen Wiederkehrs diesen Sätzen ihren Kern en. 5ein
Entwurtf versucht ımmer eU, Jesus als Sohn relational und geschichtlich darzustellen.
Wie schon Pannenberg, aber auch Dialog mıt der kath Theologie, ersetzt die
beiden Naturen Christi durch Zwel Relationen. Gie sind Ja beide e1ne Relation der
Herkunft, obwohl auf zwel Ebenen, der göttlichen und der menschlichen. Bei der
nigung entgegengesetzter Naturen v die Einheit ehr formal; jetzt aber, be

Wiederkehr, Entwurtf einer systematischen Christologie, in  _“ Myste  rıum Salutis Grund-
ıs heilsges  tlicher Dogmatik, V, Feiner Löhrgr, Einsiedeln 1970,

1 Kasper, Jesus der Christus, Mainz 1974

114

Bandes 111/1 von Mysterium salutis bildet, obwohl er an sich fast die Länge eines 
Buches hat16• Wiederkehrs „Entwurf" setzt die im selben Band vorhergehenden Kapi­
tel voraus, besonders die über „Christologie des Neuen Testamentes" von Rudolf 
Schnackenburg und „Oogmengeschichtliche und lehramtliche Entfaltung der Christolo­
gie" von Piet Smulders. 

Eine andere ·systemati~che Christologie katholischer Signatur (aber gleich wie bei 
Wiederkehr ökumenisch erschlossen) wird uns im neuesten Buch Walter Kaspers 
Jesus, der Christus dargeboten17• Anders als in der systematisierenden Darlegung 
Wiederkehrs handelt es sich bei Kasper um eine Darlegung der „ganzen" Christologie, 
wobei Schriftexegese vorangeht und in den mehr systematischen Partien zugleich mit 
Patristik anwesend und wirksam bleibt. Ein kurzes Wort zu jedem der zwei Bücher. 

Wiederkehr ist von: Rahnei: und namentlich von Pannenberg beeinflußt und zitiert 
beide öfters. Pannenbergs Geschichtsverständnis vom Ende her, konkretisiert in der 
,Rückwirkung' der Auferstehung J esu, wird aber bei Wiederkehr weniger betont. Um 
so mehr richtet sich seine Aufmerksamkeit auf die Zweinaturenlehre, wahrscheinlich 
weil er sich eben als kath. Theologe mehr zu einer Auseinandersetzung mit dem 
chalkedonischen . Dogma gedrängt fühlt. Dazu stellt er seinen Entwurf in den ganz 
weiten Rahmen des · Verhältnisses Gottes zur Welt, das er biblisch-heilsgeschichtlich 
entfaltet. Gegen diesen Hintergrund schreibt er eine bejahende und zugleich erwei­
ternde Reflexion auf Chalkedon: ,,Jesus als eschatologisches Ereignis Gottes und die 
Zweinaturenlehre" (511-518), die ich für die beste halte, die ich kenne. Ohne einer 
ungeschichtlichen Vermittlung zu verfallen, kann er doch auf die positive Obereinkunft 
der ntl mit der chalkedonischen Christologie weisen. Diese ist eine seinsmäßige Ober­
tragung jener, gerade insoweit jene -des eschatologisme Handeln Gottes selbst in Jesus 
hervorhebt. ,,In diesem Selbstereignis Gottes kommt Jesus nimt bloß die äußerlime 
Funktion des Oberbringers, des sprachlimen Kommentators, des außenstehenden und 
nachher beiseitetretenden Vermittlers zu - dann wäre immer noch die Ablösung der 
Vermittlung durm Unmittelbarkeit denkbar. Es ist aber das ,,durch" der christologi­
schen Vermittlung nimts weniger ·als die Gestalt von Gottes „Selbst". Jesus handelt 
selber in einer inneren Rückbezogenheit auf den ihn sendenden und sich in ihm 
ereignenden Gott. Auf seine eigene menschliche Präsenz, auf sein eigenes menschlimes 
Reden und Handeln überträgt sich die eschatologische Absolutheit von Gottes Heils­
zusage und -anspruch. Die Geschichte von Gottes Selbstereignis ist die Geschichte 
]esu und umgekehrt" (512). 
Auf der anderen Seite sind aber die kritischen Differenzen zwischen ntl und chalke­
donischer Christologie nicht zu übersehen: Die „göttliche Natur" verschleiert die 
personale und relationale Differenz zu dem ihn sendenden Vater; die „menschliche 
Natur" wird, verglichen: mit dem NT, eine „inhaltsarme Abstraktion11

; die „hypo­
statische Union" hat die Tendenz als eine nur mit dem menschlichen Ursprung Jesu 
zusammenfallende Konstituierung der Wirklichkeit Christi aufgefaßt, statt als eine 
„gewirkte Geschichte" verstanden zu werden (517). Man kann sagen, daß die langen 
Auseinandersetzungen Wiederkehrs in diesen Sätzen ihren Kern haben. Sein ganzer 
Entwurf versucht immer neu, Jesus als Sohn relational und geschichtlich darzustellen. 
Wie schon Pannenberg~ aber auch im Dialog mit der kath. Theologie, ersetzt er die 
beiden Naturen Christi durch zwei Relationen. Sie sind ja beide eine Relation der 
Herkunft, obwohl auf zwei Ebenen, der göttlichen und der menschlichen. Bei der 
Einigung entgegengesetzter Naturen war die Einheit mehr formal; jetzt aber, bei 

10 D. Wiederkehr, Entwurf einer systematischen Christologie, in: Mysterium Salutis. Grund­
riß heilsgeschichtlicher Dogm~i.k, hg. v. ]. Feiner I M. Löhrer, Bd. 111/1, Ei.nswedeln 1970, 
477-645. 

17 W. Kasper, Jesus der Christus, Mainz 1974. 

114 



dieser Analogie zwischen Sohn-Sein und Mensch-Sein, ‚AAST die FEinheit tiefergehend
gefaßt 50 15T verständlich machen, und WIe die Person des EWISCN Sohnes
auch das Personsein des Menschen annehmen und ausüben kann, ohne <  S ZU

nestorianischen Verdoppelung oder gespaltenen und getrennten Wirklich-
eit Christi en csind ohne aber auch eine monophysitische Vermischung anneh-
mmen A mussen ] ist deutlich Wiederkehr nicht monophysitisch denkt,
da überall Jesu unverkürzt Mensch darstellt, hauptsächlich bezug auf
Geschichtlichkeit ährend andererseits den „sakramental Charakter schätzt,
den die menschliche Geschichte Jesu 11 „Eine-Natur-Christologie”“ hat (509,

33) ezüglich der nestorianischen oder wenıgstens antiochenischen Verdopp-
lung scheint 6 aber noch ; S Frage, ob Wiederkehr diese mehr als verbal
überwunden at, solange > das Person-Sein und Sohn-Sein des ‚Og05 £111€ CWIgC
personale Präexistenz sieht 4—  / ohne 6eSs, gerade als Person-Sein, auf den
Menschen Jesus ZUuU beziehen.
Auch Walter Kasper arbeitet mit einer Rahmenvorstellung. Anders aber als bei 1P-
derkehr, ist diese icht sehr Von Pannenberg bestimmt und wird iın betonter Polemik

Rahner ausgearbeitet Ende des Teiles Christologie („Die rage
nach Jesus Christus heute g entscheidet Kasper sich für Pi1Ne Auffassung der mensch-
lichen Geschichtlichkeit, wobei der Rahnersche „Vorgri auf ein Unendliches‘ weiıt
mehr der Freiheit und deshalb der geschichtlichen Kontingenz offen bleibt als bei
Rahner celbst Das Unendliche, auf das der Mensch Selbstvollzug vorgreift,
bleibt nach Kasper „‚offen, vieldeutig, ambivalent g annn pantheistisch oder thei-
s+*+isch aufgefaßt werden, aber auch „als Ausdruck S etzten Absurdität des Daseins
66) Deshalb für ihn die Anthropologie cht, m bei Rahner, solcher eise
auf Gott und Pei1Nen „absoluten Heilbringer‘ hin, AT dem Glauben ent-
nehmen INUSSEN, al dieser Heilbringer Jesus von Nazareth ıst Dagegen sagt Kas-
Der 42  he Anthropologie 1St die Grammatik deren sich Gott zu

Selbstaussage bedient die Grammatik ist ber als solche noch offen für vielerlei
Aussagen; ihre konkrete Determination erfolgt erst durch das konkrete menschliche
Leben Jesu Wird d:  1ese Difterenz icht durchgehalten, kann sich der Heils-
geschichte gegenüber dem transzendentalen Bewußtsein des Menschen Grunde ber
das bloße Fak:‘ hinaus, a sich die Idee des absoluten Heilbringers 111 Jesus Von
Nazareth verwirklicht und nirgends SONSt eigentlich nicht viel Neues ETreIRNE 61)
Auch abgesehen V{ dieser Polemik 15 das Christusereignis für asper durch Ge-
chichtlichkeit und Neuheit gepragt Es wird dann auch 1n 2 Teil Buches

die heutige egese ausführlich eschrieben Dieser Teil (von 113 Sei-
ten) bringt viele Zusammenfassungen VO Schriftgegebenheiten und Exegese über die
Botschaft die Wunder, den Anspruch den und die Auferweckung Jesu
3 noch Jlängerer Teil (131 Seiten) handelt über Das eheimnis Jesu Christi‘, und
da: finden das Anliegen, die chalkedonische Christologie mn den heilsgeschicht-
lichen Rahmen zurückzuverlegen und damit auch innerlich umzugestalten Wie für
Wiederkehr, 157 auch für Kasper „Sohn“ oder „Gottesso ein zusammenfassender
Titel J UTrZLOTIMM! des Glaubens ail esus
Zuerst über „Gottes Sohn 111 Niedrigkeit” sprechend betont Kasper, in der Schrift
über Jesus Wesensaussagen gema werden, die aber doch Dienst e111es heils-
geschichtlichen Interesses cstehen Das 1st kein Widerspruch denn, sagt „In
der Geschichte bewährt und verwirklicht sich /AaS5 116 Sache ISt In diesem 1nn ist
die Auferweckung Jesu die Bestätigung, Offenbarung, Inkraftsetzung, Verwirklichung
un Vollendung dessen, Jesus VoT Ostern zZUu eın beanspruchte und W Se  1ine
Geschichte und Geschick sind die Geschichte (nicht das Werden!) SP11N€6€5 Wesens,
dessen Auszeitigung und Selbstauslegung”

115

dieser Analogie zwischen Sohn-Sein und Mensch-Sein, ,,ist die Einheit tiefergehend 
gefaßt. So ist verständlich zu machen, daß und wie die Person des ewigen Sohnes 
auch das Personsein des Menschen annehmen und ausüben kann, ohne daß wir zu 
einer nestorianischen Verdoppelung oder einer gespaltenen und getrennten Wirklich­
keit Christi genötigt sind, ohne aber auch eine monophysitische Vermischung anneh­
men zu müssen" (555). Es ist deutlich, daß Wiederkehr nicht monophysitisch denkt, 
da er überall J esu unverkürzt als Mensch darstellt, hauptsächlich in bezug auf seine 
Geschichtlichkeit, während er andererseits den „sakramentalen" Charakter schätzt, 
den die menschliche Geschichte Jesu in einer „Eine-Natur-Christologie" hat (509, 
Anm. 33). Bezüglich der nestorianischen oder wenigstens antiochenischen Verdopp­
lung scheint es aber noch immer eine Frage, ob Wiederkehr diese mehr als verbal 
überwunden hat, solange er das Person-Sein und Sohn-Sein des Logos als eine ewige 
personale Präexistenz sieht (534-540), ohne es, gerade als Person-Sein, immer auf den 
Menschen Jesus zu beziehen. 

Auch Walter Kasper arbeitet mit einer Rahmenvorstellung. Anders aber als bei Wie­
derkehr, ist diese nicht sehr von Pannenberg bestimmt und wird in betonter Polemik 
gegen Rahner ausgearbeitet. Am Ende des 1. Teiles seiner Christologie (,,Die Frage 
nach Jesus Christus heute") entscheidet Kasper sich für eine Auffassung der mensch­
lichen Geschichtlichkeit, wobei der Rahnersche „Vorgriff auf ein Unendliches" weit 
mehr der Freiheit und deshalb der geschichtlichen Kontingenz offen bleibt als bei 
Rahner selbst. Das Unendliche, auf das der Mensch in seinem Selbstvollzug vorgreift, 
bleibt nach Kasper „offen, vieldeutig, ambivalent", es kann pantheistisch oder thei­
stisch aufgefaßt werden, aber auch „als Ausdruck einer letzten Absurdität des Daseins" 
(66). Deshalb weist für ihn die Anthropologie nicht, wie bei Rahner, in solcher Weise 
auf Gott und einen „absoluten Heilbringer" hin, daß wir dem Glauben nur ent­
nehmen müssen, daß dieser Heilbringer Jesus von Nazareth ist. Dagegen sagt Kas­
per: ,,Die Anthropologie ist sozusagen die Grammatik, deren sich Gott zu seiner 
Selbstaussage bedient; die Grammatik ·ist aber ·als solche noch offen für vielerlei 
Aussagen; ihre konkrete Determination erfolgt erst durch das konkrete menschliche 
Leben J esu. Wird diese Differenz nicht durchgehalten, dann kann sich in der Heils­
geschichte gegenüber dem transzendentalen Bewußtsein des Menschen im Grunde über 
das bloße Faktum hinaus, daß sich die Idee des absoluten Heilbringers in Jesus von 
Nazareth verwirklicht und nirgends sonst, eigentlich nicht viel Neues ereignen" (61). 

Auch abgesehen von dieser Polemik ist das Christusereignis für Kasper durch Ge­
schichtlichkeit und Neuheit geprägt. Es wird dann auch im 2. Teil seines Buches im 
Anschluß an die heutige Exegese ausführlich beschrieben. Dieser Teil (von 113 Sei­
ten) bringt viele Zusammenfassungen von Schriftgegebenheiten und Exegese über die 
Botschaft, die Wunder, den Anspruch, den Tod und die Auferweckung Jesu. Ein 
3., noch längerer Teil (131 Seiten) handelt über ,Das Geheimnis Jesu Christi', und 
darin finden wir das Anliegen, die chalkedonische Christologie in den heilsgeschicht­
lichen Rahmen zurückzuverlegen und damit auch innerlich umzugestalten. Wie für 
Wiederkehr, ist auch für Kasper „Sohn" oder „Gottessohn" ein zusammenfassender 
Titel, ja eine Kurzformel des Glaubens an Jesus (191). 

Zuerst über „Gottes Sohn in Niedrigkeit" sprechend, betont Kasper, daß in der Schrift 
über Jesus Wesensaussagen gemacht werden, die aber doch im Dienst eines heils­
geschichtlichen Interesses stehen. Das ist kein Widerspruch, denn, so sagt er: ,,In 
der Geschichte bewährt und verwirklicht sich, was eine ,Sache' ist. In diesem Sinn ist 
die Auferweckung Jesu die Bestätigung, Offenbarung, Inkraftsetzung, Verwirklichung 
und Vollendung dessen, was Jesus vor Ostern zu sein beanspruchte und war. Seine 
Geschichte und sein Geschick sind die Geschichte (nicht das Werdenl) seines Wesens, 
dessen Auszeitigung und Selbstauslegung" (194). 

115 



abei ıst aber wohl dialektisch zZzu bemerken, [ afd insoweit sich 1er nicht MNUT Be-
währung und Bestätigung ereignen, sondern auch Verwirklichung und Vollendung,
doch auch von einem Werden die Rede sSein kann!® Bevorzugt Kasper aber den Ter-
MIiNuUuS Geschichte”‘ ‚Werd:  en, dann will doch ohl die Geschichte Jesu icht
SO  C auffassen, lafß seıne vorherige an Rahner, als könnte csich darin „eigentlich
nicht viel Neues ereignen“, hier cht anwendbar ist. Offenheit wirklich Neues
kommt nich‘  ern Jesu menschlicher Geschichte sondern auch Gottes Geschichte in
Jesus., Das wird dort von Kasper betont, wWOo rfreulicher eise sich Von dem
vVvon aps Leo und vielen nach ausgearbeiteten Gegensatz zwischen den beiden
Naturen befreit. „Gott offenbart se1ne Macht :a seiıne All-Ma: ist ZU-=-

gleich All-Leid;: seine zeitüberlegene Ewigkeit ist nicht starre Unveränderlichkeit, 50171-
dern Bewegung, Leben, Liebe, die sich celbst mitteilt das von ihr Verschiedene‘‘

D Kap dieses 3 Teiles („Sohn Gottes Vo Ewigkeit“) wird dieser Gedanke au$s5-
gearbeitet; 25 ist aber die Frage, ob T voll Z Iragen ommt. Es handelt sich hier

die Präexistenz Christi. Kasper sagt zurecht: „Das Präexistenz- und Sendungs-
soll ZUm usdruck bringen, P die Person und das Schicksal Jesu nicht

Zusamme  ang innerweltlichen Geschehens ihren Ursprung haben, viel-
mehr auf innerweltlich unableitbare We:  15@ Gott selbst gehandelt hat“ Weil
dieses andeln Gottes eine definitive Selbstoffenbarung und Selbstzusage „gs-
hört Jesus die Detinition des ewigen esens es ıneiın F SE} Kasper zurecht

Aber wie? Ist schon deshalb ohne weiteres deutlich, 8 Jesus von Ewig-
eit her Sohn Gottes und Gott S Ewigkeit her der ‚Vater Herrn esus
Christus‘ Ist das S0 undialektisch zu sagenf
Wenn Kasper weit: sagt: ‚„das Wesen Gottes erweist sich als eın Gescheh‘  en  r (207),
dann bleibt doch tens die Möglichkeit, FEYe dieses göttliche Wesen geschehend
sich ändert, da, wıe asper Or S  7 Gottes zeitüberlegene Ewigkeit eine
starre Unveränderlichkeit ist, sondern sich mitteilende Liebe, oder, SC könnte 1an

Sagen, weil 25 cht zeitüberlegen, sondern auch unserert Zeit und
Geschichte zugewandt ıct (sowie ceine AN-Macht All-Leiden ist offenbar mıiıtf n
Ja seine Transzendenz zugleich Immanenz 199) Dann aber ist auch nicht
geschlossen, daß Gottes Wort oder 0g05 sich seinem Gang durch die Geschichte
andelt. Es ist natürlich nicht übersehen, das Jo-Ev die Präexistenz dem ‚I
Jesu und das ganze 61e dem Co.  S schreibt. Vielleicht aber können doch

U der (von Kasper übersehenen) Tatsache lernen, der O-FrTolog den
‚Og0S erst nach der Fleischwerdung als Eingeborener andeutet (Jo 1, 14)
Kasper hat weiterhin Teil seines Buches ausgezeichnet (und noch ausdrücklicher
als Wiederkehr) über Jesu menschliche Person geschrieben Trotzdem möchte ich meınne
rage an Wiederkehr hier wiederholen (noch etwas betonter, weil asper sich mıiıt

beschäftigt): Wäre C5, eine antiochenische Verdopplung zZ.uUu vermeiden, nich!  Pr
angebra: zu SpeN, der Logos gerade dadurch Sohn 1st und WIN  d, daß sich

Fleische dem Vater gegenüberstellt?
Es wWarl die Absicht dieses els, den Leser wichtiges Thema der heutigen
christologischen Diskussion einzuführen. Dazu wurden Zuerst die Aussagen des Kon-

Auch „Werden“ ist  < eın nicht eindeutiger Begriff, wie oberflächlich scheint. Die
Scholastik hat Vor allem den Potenz-Charakter des Werdens hervorgehoben: acthus entis
in potentia inquan: 1ın potentia. Kasper, sich auf Nikolaus VO:  ”3 Kues stützend, sagt
aber: „Die Oftfenz dürfte -  . als bloßes Sein-Können, sondern müßte als Können-
Sein . verstanden werde  I  48 (193, 2) „Werden‘ mcht LLUFr
alc Noch-in-der-Möglichkeit-Sein, eondern auch alg Schon-auf-die-Wirklichkeit-hin-Sein VeTli-
stehen, nicht ILUTI als ü öglichkeit, sondern ermögli

116

Dabei ist aber wohl dialektisch zu bemerken, daß insoweit sich hier nicht nur Be­
währung und Bestätigung ereignen, sondern auch Verwirklichung und Vollendung, 
doch auch von einem Werden die Rede sein kann18• Bevorzugt Kasper aber den Ter­
minus ,Geschichte' vor ,Werden', dann wtll er doch wohl die Geschichte Jesu nicht 
so auffassen, daß seine vorherige Kritik an Rahner, als könnte sich darin „eigentlich 
nicht viel Neues ereignen", hier nicht anwendbar ist. Offenheit für wirklich Neues 
kommt nicht nur Jesu menschlicher Geschichte zu, sondern auch Gottes Geschichte in 
Jesus. Das wird dort von Kasper betont, wo er in erfreulicher Weise sich von dem 
von Papst Leo I. und vielen nach ihm ausgearbeiteten Gegensatz zwischen den beiden 
Naturen befreit. ,,Gott offenbart seine Macht in Ohnmacht; seine All-Madtt ist zu­
gleich All-Leid; seine zeitüberlegene Ewigkeit ist nicht starre Unveränderlichkeit, son­
dern Bewegung, Leben, Liebe, die sich selbst mitteilt an das von ihr Verschiedene" 
(198). 
Im 2. Kap. dieses 3. Teiles (,,Sohn Gottes von Ewigkeit") wird dieser Gedanke aus­
gearbeitet; es ist aber die Frage, ob er voll zum Tragen kommt. Es handelt sich hier 
um die Präexistenz Christi. Kasper sagt zurecht: ,,Das Präexistenz- und Sendungs­
motiv soll zum Ausdruck bringen, daß die Person und das Schicksal J esu nicht im 
Zusammenhang innerweltlichen Geschehens ihren Ursprung haben, daß darin viel­
mehr auf innerweltlich unableitbare Weise Gott selbst gehandelt hat" (205). Weil 
dieses Handeln Gottes eine definitive Selbstoffenbarung und Selbstzusage war, ,,ge­
hört Jesus in die Definition des ewigen Wesens Gottes hinein", sagt Kasper zurecht 
(207). Aber wie? Ist es schon deshalb ohne weiteres deutlich, ,,daß Jesus von Ewig­
keit her Sohn Gottes und Gott von Ewigkeit her der , Vater unseres Herrn Jesus 
Christus' ist?" (207). Ist das so undialektisch zu sagen? 
Wenn Kasper weiter sagt: ,,das Wesen Gottes erweist sich als ein Geschehen" (207), 
dann bleibt doch wenigstens die Möglichkeit, daß dieses göttliche Wesen geschehend 
sich ändert, zumal da, wie Kasper zuvor sagte, Gottes zeitüberlegene Ewigkeit keine 
starre Unveränderlichkeit ist, sondern sich mitteilende Liebe, oder, so könnte man 
sagen, weil Gottes Ewigkeit nicht nur zeitüberlegen, sondern auch unserer Zeit und 
Geschichte zugewandt ist (sowie seine All-Macht All-Leiden ist - offenbar mit uns-, 
ja seine Transzendenz zugleich Immanenz: 199). Dann aber ist es auch nicht aus­
geschlossen, daß Gottes Wort oder Logos sich in seinem Gang durch die Geschichte 
wandelt. Es ist natürlich nicht zu übersehen, daß das Jo-Ev die Präexistenz dem ,Ich' 
J esu und das ganze NT sie dem Sohn zuschreibt. Vielleicht aber können wir doch 
etwas aus der ( von Kasper übersehenen) Tatsache lernen, daß der J o-Prolog den 
Logos erst nach der Fleischwerdung als Eingeborener andeutet 0o 1, 14). 

Kasper hat weiterhin im 3. Teil seines Buches ausgezeichnet ( und noch ausdrücklicher 
als Wiederkehr) über Jesu menschlidie Person geschrieben. Trotzdem möchte ich meine 
Frage an Wiederkehr hier wiederholen (noch etwas betonter, weil Kasper sich mit 
mir beschäftigt): Wäre es, um eine antiochenische Verdopplung zu vermeiden, nicht 
angebracht zu sagen, .daß der Logos gerade dadurch Sohn ist und wird, daß er sich 
im Fleische dem Vater gegenüberstellt? 

• 
Es war die Absicht dieses Artikels, den Leser in ein wichtiges Thema der heutigen 
christologischen Diskussion einzuführen. Dazu wurden zuerst die Aussagen des Kon-

18 Auch „Werden" ist ein nicht so eindeutiger Begriff, wie es oberflächlich scheint. Die 
Scholastik hat vor allem den Potenz-Charakter des Werdens hervorgehoben: actus entis 
in potentia inquantum est in potentia. Kasper, sich auf Nikolaus von Kues stützend, sagt 
aber: ,,Die Potenz dürfte .•• nicht als bloßes Sein-Können, sondern müßte als Können­
Sein ••• verstanden werden" (193, Anm. 2). Deshalb kann man auch „Werden" nicht nur 
als Noch-in-der-Möglichkeit-Sein, sondern auch als Schon-auf-die-Wirklichkeit-hin-Sein ver­
stehen, nicht nur als zu erfüllende MöglichlQei:t, sondem al:s sich ermögldchende Wirklichkeit. 

116 



m Chalkedon ihrem Kontext vorgeführt 1), dann die il Chalkedon
zuletzt die Versuche, die chalkedonische Christologie ihrer Enge heraus-

zuführen II) Natürlich könnte über alles mehr gesagt werden, aber der rtikel ist
ohnedies schon lang geworden. Namentlich sollte den Werken \V Rahner,
Pannenberg, Wiederkehr und Kasper mehr hervorgehoben werden, ul diesen Auto-

gerecht zZu werden. Einiges ıst jedoch Il Vorschein gekommen, Was das egen
Chalkedons weiterführt und dessen Botschaft die heutige Gedankensprache über-
tragt. Das Anliegen edons ” eın ZUT Treue und seine Sprache eine Her-
ausforderung schöpferischer Neubesinnung.
Weil ich selbst der Diskussion Chalkedon beteiligt bin!?, konnte ich der Ver-
suchung nicht widerstehen, auch meiıne eigenen ragen einzubringen, besonders Kas-
per gegenüber, der sich mıit IMr es  g at. hofte, noch einmal die Gelegen-
eit zu haben, mir eigenen sichten die Diskussion weiterzuführen. Die Christologie
ist heute in Bewegung, aber WITr alle hoffen Jesus Christus nicht W  er göttlich,
nicht weniger menschlich und icht weniger als eins zu bekennen als jenes große
Konzil. Vor allem aber hotffen 1n Theologie, dem Geheimnis der sich
Jesus chenkenden ebe Gottes treu SPIN und somıit essen Verkündigung einen
D  jienst z.u leisten.

19 Schoonenberg, Fin Gott der Menschen, insiedeln 1969; ders., Monophysitisches und
dyophysitisches Sprechen e  ber Christus, Wort und Wahrheit 27 (1972),

117

zil von Chalkedon in ihrem Kontext vorgeführt (1), dann die Kritik an Chalkedon 
(II) und zuletzt die Versuche, die chalkedonische Christologie aus ihrer Enge heraus­
zuführen (III). Natürlich könnte über alles mehr gesagt werden, aber der Artikel ist 
ohnedies schon lang geworden. Namentlich sollte aus den Werken von Rahner, 
Pannenberg, Wiederkehr und Kasper mehr hervorgehoben werden, um diesen Auto­
ren gerecht zu werden. Einiges ist jedoch zum Vorschein gekommen, was das Anliegen 
Chalkedons weiterführt und dessen Botschaft in die heutige Gedankensprache über­
trägt. Das Anliegen Chalkedons war ein Ruf zur Treue und seine Sprache eine Her­
ausforderung zu schöpferischer Neubesinnung. 
Weil ich selbst an der Diskussion um Chalkedon beteiligt bin19, konnte ich der Ver­
suchung nicht widerstehen, auch meine eigenen Fragen einzubringen, besonders Kas­
per gegenüber, der sich mit mir beschäftigt hat. Ich hoffe, noch einmal die Gelegen­
heit zu haben, mit eigenen Ansichten die Diskussion weiterzuführen. Die Christologie 
ist heute in Bewegung, aber wir alle hoffen Jesus Christus nicht weniger göttlich, 
nicht weniger menschlich und nicht weniger als eins zu bekennen als jenes große 
Konzil. Vor allem aber hoffen wir in unserer Theologie, dem Geheimnis der sich in 
Jesus schenkenden Liebe Gottes treu zu sein und somit dessen Verkündigung einen 
Dienst zu leisten. 

19 P. Sdaoonenberg, Ein Gott der Menschen, Einsiedeln 1969; ders., Monophysitisches und 
dyophysitisches Sprechen über Christus, in: Wort und Wahrheit 27 (1972}, 252-264. 

117 


