GERD DOMANN

Die kl6sterliche Hausgemeinde und die Erneuerung der Orden
Gruppendynamische Uberlegungen und Erfahrungen

I. Die Ordensgemeinschaften nach dem Konzil

Die Impulse des II. Vatikanums fiir die Erneuerung der Orden werden gemeinhin nicht
bestritten. Wer aber einen Blik in das konkrete Leben der Kommunititen wirft,
stellt mit Erstaunen fest, da die Energien aus der Frithzeit der rechtlichen Reform
weitgehend verpufft sind. Das schon in den 60er Jahren zu beobachtende Ausbleiben
des Nachwuchses wird durch ein geradezu bedriickendes Phinomen vermehrt und
bedroht die Uberlebenschancen der Orden: die Auszugsbewegung aus dem Gemein-

. schaftsleben auf Einzelposten bzw. der Auszug vieler Ordenschristen aus dem Orden
iiberhaupt.

Der personliche Freiheitsraum wurde erweitert, die Kleiderfrage in z. T. befriedigen-
der Weise gelost, Taschengeld wurde eingefiihrt, die Gestaltung eines mehr oder
weniger individuellen Urlaubs geregelt, das Mitspracherecht bei Entscheidungen ein-
gefithrt usw. Was ist aber mit dem authentischen Zeugnis der Gemeinschaft als
Ganzes, was mit dem persénlichen Engagement fiir die gemeinsamen Ziele? Wo liegt
heute die Relevanz der Orden fiir Kirche und Gesellschaft — nicht theoretisch, sondern
erkennbar durch die Praxis? Das alles sind Fragen, die noch einer Beantwortung
harren.

Theoretisch lassen sich diese Fragen relativ leicht beantworten. Relevant werden sie
aber erst durch den Lebensvollzug. Es geht um die Grundfrage, wer sind , Wir”, die
wir zusammenleben und gemeinsame Ziele haben? Wie kann das Wir-Sein realisiert
werden? Fordert das Wir-Sein nicht ein Miteinander-Tun, ein Miteinander-Glauben?
Wie kann gemeinsames spirituelles Leben verwirklicht werden? Beobachtungen zei-
gen, daf es bei den Schwierigkeiten nicht so sehr um ein , Nicht-Wollen” geht, son-
dern vielmehr um ein ,Nicht-Kénnen”.

1. Hintergriinde fiir die Stagnation der Erneuerung heute

Aus der Komplexitit der Hintergriinde fiir die augenblickliche Stagnation der Ordens-
erneuerung wollen wir einen Aspekt herausgreifen. In einer Situationsstudie (1973)
des ,,Centrum Informationis” PRO MUNDI VITA! heifit es: ,Hierarchische Autori-
tit, wie sie im Konzept und in der Praxis des Gehorsamsgeliibdes zum Ausdruck
kommt, war stets ein identifizierendes und einigendes Element kirchlicher Organisa-
tion.” ,,...reichen die hierarchischen Autorititsmodelle aus, einer gesunden Diver-
genz von Praxis und Meinung Raum zu geben; wenn nicht, welche Modelle benstigt
die Kirche?”

Wie immer man die hierarchische Struktur der Kirche beurteilen mag, in den Fragen
des konkreten Zusammenlebens und -arbeitens spielt das hierarchische Prinzip eine
immer geringere Rolle?. Verhilt sich z. B. ein Ordensoberer heute paternalistisch-
autoritir, wie es das Konzept der ,hausherrlichen Gewalt” nahelegt, so empfinden
sich Ordenschristen in die Position von Unmiindigen und rechtlich Minderjihrigen
verwiesen. K. Mérsdorf® definiert ,hausherrliche Gewalt” (potestas dominativa) als

t Vgl. Pluralismus und Multiformitit im Ordensleben heute — Eine Situationsstudie, hg. v.
Pro Mundi Vita, Centrum Informationis, Briissel 1973, Nr. 47, 24.

2] McKenzie: Autoritit in der Kirche, Paderborn 1968, 103 ff., ist dem Autoritdtsverlust in
der Kirche nachgegangen.

3 KI. Mérsdorf: Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Iuris Canonici, Bd. I, Miin-
chen 111964, 308.

130



,Herrschaft iiber die Willensbetitigung untergebener Personen”. Mit Herrschaft
werden aber Vorstellungen von Gewalt, Zwang, KraftiuBerung usw. unwillkiirlich
assoziiert. Herrschaft ist bei M. Webert die ,Chance, fiir einen Befehl bestimmten
Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden”. In der Herrschaft ist jener
soziale Zustand manifest, in dem sich das institutionalisierte Verhiltnis von Uber-
und Unterordnung artikuliert. Die sogenannten Untergebenen haben ihre Bediirfnisse
und Erwartungen innerhalb dieses Verhiltnisses und in bezug auf es zu ordnen und
sich diesem sozialen Zustand anzupassen. In diesem Beziehungsgeflecht offenbart sich
personifizierter Herrschaftswille und vage akzeptierte Unterordnung,.

Wenn man diesen sozialen Zustand unter dem Gesichtspunkt eines Rollenkonzepts
betrachtet, so baut sich ein traditional-festgelegtes Organisationssystem aus der
Dichotomie zweier Rollentypen auf: der des Befehlenden und der des Gehorchenden.
Die Funktionstiichtigkeit dieses Systems ergibt sich aus der strengen Durchfiihrung
dieser Sozialform. Hervorstechendes Merkmal ist die individuelle Einpassung in das
System. Eine befragende Rationalitit wird als unerlaubt empfunden und daher abge-
lehnt. Die jeweiligen Rollentriger sehen sich auBerstande, selbst in Distanz zu ihrer
Rolle zu treten, was notwendig wire, um der sozialen Wirklichkeit gerecht zu werden.
In der fixierten Eingebundenheit in das soziale Rollensystem ergibt sich die Identitit
des einzelnen Ordenschristen.

Die Gehorsamshaltung des Untergebenen war ebenso wie die Herrschaftsvollmadht
des Obern religios hoch abgesichert. Der Ordensobere galt als ,,Stellvertreter Gottes”s.
Perfectae caritatis® macht das noch einmal in aller Unverstindlichkeit deutlich.
Dort heilt es: ,Die Obem..., die fiir die ihnen anvertrauten Seelen Rechenschaft
ablegen miissen (vgl. Hebr. 13, 17), sollen...”. Wenn das ein Ordensoberer ernst
nimmt, wird er schon auf Erden Héllenqualen erleiden. F. Wulf® nennt diesen Passus
des Dekretes , paternalistisch” und ,,individualistisch”. Dem Gemeinschaftsauftrag der
Orden entsprechen ,Paternalismus (Matrismus)” und ,Individualismus” nicht —
sie sind ein soziologisches Phinomen —, unaufgebbar ist aber die gemeinschaftliche
Verpflichtung gegentiber der ,,Sache Jesu”.

Wer auf psychologischer Ebene viel mit Ordenschristen arbeitet, gewinnt den Ein-
drudk, daf die potestas dominativa nicht mehr einheitlich angenommen wird?. Es
herrscht vielmehr ein ,Pluralismus”i® und eine ,Multiformititit der Auffassungen
und Erlebnisweisen von Autoritit!? vor. Die Komplexitit des heutigen Lebens iiber-

¢ M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, Grundri@ der verstehenden Soziologie, Koln
1964, 38.

§ Theologisch ist die Stellvertretung Gottes durch einen kirchlichen Obern wissenschaftlich
nie untersucht worden; sie galt als einfach gegeben (vgl. dazu K. Rahner: Was heifit
Ondensgehorsam? Uberlegungen fiir eine heutige Theologie des Ordensgehorsams, in:
GulL 46 [1973], 116).

¢ Vgl. Perfectae caritatis 14,

7 Es muf erlaubt sein zu fragen, ob es méglich ist, da ein erwachsener Mensch fiir einen
anderen Erwachsenen Verantwortung iibernehmen darf, wenn er ihn nicht entmiindigen will.

8 I, Wulf: Kommentar zu Perfectae caritatis, Art. 14, in LThK: Das II. Vat., Bd. II, Freiburg
1967, 297.

9 Vgl. F. Wulf: a. a. O. (Anm. 8), 297.

10 Pro Mundi Vita (Anm. 1), 4, definiert ,Pluralismus als die Existenz mehrerer unterschied-
licher ,Systeme’ oder ,Konstruktionen’ grundlegender Voraussetzungen, Meinungen, Werte
und Prinzipien, die von einzelnen oder Gruppen in der Kirche vertreten werden”.

1 Pro Mundi Vita (Anm. 1), 4 f., definiert ,,Multiformitit” als ,die verschiedenen Verhaltens-
muster sowie Lebens- und Arbeitsweisen, die Ausdruck dieser pluralistischen Voraussetzun-
gen, Meinungen, Werte und Prinzipien sind”.

12 Dje traditional-festgelegte Ordensstruktur kannte keine unterschiedlichen Auffassungen
von der ,potestas dominativa”. Diese haben sich auf dem Lebenswege ergeben (vgl, dazu
E. Renz: Die Stellung des Klosterobern im Wandel der Auffassungen — Traditionelle und
heutige Vorstellungen von der Leitungsfunktion des Obern, in: Ordenskorrespondenz 12
[1971], 133—146).

131



steigt in ,,Sachfragen” die Kompetenz eines Ordensoberen!®, An dieser Uberforderung
sind gerade in letzter Zeit viele gescheitert. Das Scheitern wird man zumeist der
sozialen Struktur anlasten miissen. So verkiirzt solche Sprache sein mag, in diesem
Phinomen driickt sich jedoch ein das Ertrigliche iibersteigendes MaB8 an ,sozialem
Verschlei8” aus, der mit der individuellen Fihigkeit bzw. Unfihigkeit eines Amts-
trigers nicht adiquat erklirt ist, sondern vielmehr die soziale Struktur der Orden
blitzartig charakterisiert!4.

Fithrung ist eine Funktion der Gruppe!®, nicht aber ein diffuses ,Etwas”, das sich
auf Grund der Verleihung eines Amtes schlicht einstellt und sich in kirchlichen Grup-
pen auf Grund der religiosen Absicherung oder hierarchischen Beauftragung einfach
einfindet. In der traditional-festgelegten Organisationsform fanden individuelle oder
soziale Konflikte auf dem Hintergrund obrigkeitlicher ,KraftiuBerung” mit wirk-
samen Sanktionen meist ihre Losung, da im kirchlihen Obern der ,Stellvertreter
Gottes’18 erlebt wurde. Dieses Erleben, daB im Obern die viterliche Autoritit Gottes
wirksam wird, ist z. T. der Vorstellung gewichen, daf8 er der geistige Leiter und
Inspirator des gemeinschaftlichen Lebens oder der Koordinator der Seelsorgsarbeit
ist1?,

Ob bei der Bestimmung der konstitutiven Elemente des Ordenslebens die Trias der
evangelischen Rite gegeniiber dem gemeinschaftlichen Leben vorrangig ist, konnen
wir hier nicht diskutieren, auffallend ist jedenfalls, daf die Verwirklichung von Armut
und Gehorsam — vor allem in den minnlichen Gemeinschaften — schier unlgsbare
praktische Probleme mit sich bringt, deren Lésung sich bis heute nicht einmal entfernt
abzeichnet. Nachweislich tritt die Ritetrias in der heutigen Form erst im 12./13. Jh.
als verbindliche Norm auf'®. Die Bindung untereinander, also ein gewisses MaB
an Gemeinschaftlichkeit, kennen wir bereits in der eremitischen Zeit!®. Und kenn-
zeichnend fiir das Ordensleben war von Anfang an das Miteinander als ,briider-
liche Gemeinschaft im Kriegsdienst Christi“??. Zu den Urmotiven katholischen
Ordenslebens gehort seit frithester Zeit die , briiderliche (schwesterliche)” Koinonia,
die wegen des ,Gemeinschaftscharakters des Apostolates” der Kirche und ihrer Unter-
gruppen die ,geradezu unerliBliche” Aktualisierung der Sendung des kirchlichen
Auftrags darstellt®!,

Wenn wir die Situation heutigen Ordenslebens charakterisieren, so kénnen wir sagen:
Die auf dem Lebenswege aufgeweichte traditional-festgelegte Organisationsstruktur
der Orden in ihren religiés begriindeten Rollenfixierungen hat zu einem anonymen
Nebeneinander gefiihrt. Es dringt nicht nur den einzelnen in die Isolation, sondern
verhindert das notwendige Kommunizieren und Kooperieren und stellt damit die
Existenzfrage in aller Schirfe.

2. Vom Nebeneinander zum Miteinander
Wir haben festgestellt, dal die auf die jeweiligen hierarchischen Spitzen hin orien-

13 Vgl. dazu auch F. Wulf: a. a. O. (Anm. 8), 297.

14 Dje traditional-festgelegte Ordensstruktur bedurfte keiner eigenen Obernschulung, da das
Amt durch das Recht wie durch die Tradition definiert war und der Untergebene nur
Horer des Wortes” war.

15 Vgl. dazu W, Sodeur: Wirkungen des Fiihrungsverhaltens in kleinen Formalgruppen, Kélner
Beitriige zur Sozialforschung und angewandten Soziologie, hg. v. R. Kénig/E. K. Scheuch,
Bd. 15, 169 ff.

16 Vgl. dazu Anm, 5.

17 Vgl. dazu E. Renz: Die Stellung des Klosterobern (Anm. 12), 136 ff.

18 Vgl. R. Carpentier Evangelische Rite, in: Sacramentum Mundi, hg. v. K. Rahner/ A. Dar-
lap u. a., Freiburg 1967, Bd. I, 1234.

19 Vgl. J. Sudbradk ,Letzte Norm des Ordenlebens ist die im Evangelium dargelegte Nachfolge
Christi“, in: GuL 42 (1969), 441.

20 Lumen gentium 43, 1, 2t Apostolicam actuositatem 18.

132



tierte Gemeinschaft heute nicht mehr in der Lage ist, die gemeinsamen Ziele zu ver-
folgen. Die in der traditional-festgelegten Organisationsstruktur der Orden etablierten
Obern konnen ihre Funktionen nicht mehr in hergebrachter Weise wahrnehmen. Auf
der anderen Seite liegt aber noch kein Modell vor, wie der sich breitmachende Indi-
vidualismus und die Flucht aus dem Gemeinschaftsleben gestoppt werden konnen.
So wird weiterhin von den Ordensoberen mehr oder weniger Inspiration und Wei-
sung erwartet, auf der anderen Seite aber ihnen die Gefolgschaft weitgehend verwei-
gert., Thre Autoritit wird also gleichzeitig theoretisch gefordert wie praktisch abge-
lehnt.

Die Werte eines demokratischen Lebensvollzuges: Eigenverantwortung, Ich-Gehor-
sam??, Wiirde der Person?® u. a. werden zwar formal anerkannt, aber praktisch ver-
hindert. In der Psychologie setzt sich mehr und mehr die Einsicht durch, daf der
Integrationsprozef8 menschlichen Wissens sozial ist, in dem also ein Individuum seine
Erfahrungen im Miteinander macht und reflektiert. Der Partner muB als Korrektor
und Helfer des sozialen Lernens anerkannt werden. K. Lewin®¢ schreibt: ,,Die Aner-
kennung...von Werten und Ansichten lift sich gewohnlich nicht stiickweise zu-
stande bringen” und: , Die Mdoglichkeiten der Umerziehung scheinen stets groSer,
wenn ein starkes Wir-Gefiihl geschaffen worden ist”’?5, SchlieBlich: ,,Dieses Prinzip
der Wir-Gruppenbildung macht verstindlich, warum eine véllige Anerkennung bisher
abgelehnter Tatsachen am besten dadurch erreicht werden kann, da8 diese Tatsachen
von den Angehdrigen der Gruppe selber entdeckt werden. Dann, und vielleicht nur
dann, werden die Tatsachen wirklich ihre Tatsachen (im Gegensatz zu den Tatsachen
anderer Leute)“2¢, Fait man die Aussagen Lewins zusammen, so kann man sagen, dafl
eine Strukturverinderung insoweit gelingt, wie eine Gruppe (Kommunitit) bereit ist,
selbst den Weg der Verinderung im Miteinander zu gehen.

Das Obernamt wiirde zum ,Dienst’??, zur wachsenlassenden ,,auctoritas”, die diesen
Verinderungsprozef erméglicht und férdert. Es bestiinde z. B. darin, bei Entschei-
dungsprozessen der Gruppe zu helfen, da sie 1. bei der Erhebung der wichtigsten
Daten und Informationen selbst titig wird; 2. diese Daten im Lichte der Ziele der
Gruppe und nach deren Moglichkeiten selbst bewertet; 3. die Formulierung realisier-
barer Alternativprogramme selbst vornimmt; 4. sich auf eine Entscheidung kon-
sensual festlegt und ihre Aktivititen dahin ausrichtet; 5. eine Bewertung der Ent-
scheidung an Hand der Ergebnisse selbsttitig versucht®®, Bei einem solchen Ent-
scheidungsmodus ist die ganze Kommunitit beteiligt. Das Amt trite erst bei Punkt 4
handelnd in Erscheinung, ansonsten wire es nur helfende Begleitung, allein bedacht
auf den notwendigen KommunikationsfluB und die kooperative Ausfithrung der Ent-
scheidung.

22 Unter ,,Ich-Gehorsam” verstehen wir mehr als den ,,aktiven und verantwortlichen Gehor-
sam”, von dem Perfectae caritatis 14, 3, spricht. Er stoft letztlich an die ,potestas domina-
tiva” an. Ordensgehorsam als ,Ich-Gehorsam” wiirde als kritische und bewuflte Distanz
gegeniiber eigenen Trieben, Wiinschen, unkontrollierten Affekten usw. wie auch gegeniiber
jenen anderer zu verstehen sein, so da ein auf Wahrheit griindendes Verhalten moglich
ist. Eine Ordenskommunitit miifte daher, um jhrem evangelischen Auftrag gerecht zu
wenden, kommunikativ die ,,Sache Jesu” zu ergriinden suchen.

3 Perfectae caritatis 14, 2, betont, daB der Ordensgehorsam die Wiirde des Menschen nicht
mindere, sondern zu groBerer Freiheit fithre. Dem kann man dann zustimmen, wenn unter
Gehorsam die gemeinsame Verpflichtung gegeniiber der gemeinsamen Sache als sym-
metrische Verpflichtung verstanden ist.

24 K, Lewin: Die Losung sozialer Konflikte, Bad Nauheim 31968, 106.

28 K, Lewin: a. a. O., 108. 2 K. Lewin: a. a. O., 109.

21 Vgl. dazu J. McKenzie: a. a. O, (Anm. 2), 29 £,

28 Vgl. dazu O. G. Brim et alii: Personality and Decision Process. Standford Univ. Press
1962, 9 £.

133



Sollen solche Entscheidungsmodi praktiziert werden, so ist das nur méglich, wenn
die Fixierung auf das Amt und die Beziehungslosigkeit des Nebeneinanders aufgege-
ben wird. Dieser Vorgang gelingt nur iiber die Wahrnehmung und Realisierung der
Wechselwirkungen und -beziehungen — die Dynamik also —, die sich in jeder Gruppe
findet. Im MaRe der Klarheit und Durchschaubarkeit der vorliegenden Dynamik ist
jene Authentizitit der Kommunikation méglich, die dariiber entscheidet, wie gut eine
Gruppenentscheidung ist und welche Krifte des sozialen Feldes sie fundieren. Dem
kommt auch insofern grofe Bedeutung zu, als die Bereitschaft, getroffene Entschei-
dungen auszufithren, vom MaBe der Partizipation abhingt, wie die Kleingruppen-
forschung nachweisen konnte?®.

So sehr es auch in den Orden um die Verwirklichung iiberpersonlicher Ziele geht, so
darf doch nicht iibersehen werden, daf das Miteinander in der Partizipation, die
Wechselbeziige, das Vehikel abgeben, durch welche die Entscheidungen zu denen eben
dieser Gruppe werden. Die dabei auftretenden Unterschiede des Denkens, Fiihlens
und Wollens, wie auch die unterschiedliche Einschitzung der Wirklichkeit, charakteri-
sieren eine Kommunitit als ein Konflikt-Feld, in dem die affektiven Beziehungen
meist ambivalent® sind.

Das kommunitire Miteinander hat daher zuniichst nichts mit Sympathiegefiihlen zu
tun und hat sie auch nicht zur Voraussetzung; vorausgesetzt werden muf8 vielmehr
die Tatsache, da Divergenzen und Konflikte als zum Kommunititsleben zugehérig
und als Medium des interpersonalen Austausches anerkannt werden. Divergenzen
und Konflikte finden sich in jeder Primirgruppe®. Fiir die Existenz dieser Gruppe ist
nur relevant, inwieweit sie Instrumente stindiger Spannungsreduktion entwickelt.
Eines dieser Instrumente ist das offen gefiihrte Gesprich.

Ein Ventil solcher Spannungsreduktionen sind , Neck-Beziehungen’32, in denen iiber
den ,Witz3® oder geistvolle Bemerkungen die Gruppenmitglieder gleichzeitig ihre
Nihe wie Distanz dokumentieren. Die Frage ist allerdings, ob ein solcher , Ton”
zugelassen wird. Wie Coser dargestellt hat, zeigt sich das MaB8 der Konflikthaftig-
keit von Beziehungen in der Intensitit der wechselseitigen Gefiihle. D. h., da8 in
Lebensgruppen, die zugleich Arbeitsgruppen sind, die Konfliktdichte durch die Inten-
sitdt und die Hiufigkeit der Interaktionen verstirkt wird.

¥ Vgl. L. Coch / 1. R. P. French: Overcoming resistance to change, in: D. Cartwrigth and
A. Zander: Group Dynamics, Research and Theory, New York 31968, 336—350;
J. R. P. French/]. Israel/ D. As: Ein Experiment iiber die Beteiligung in einer norwegischen
Fabrik — Interpersonale Dimensionen der Entscheidungsfindung, in: M. Irle (Hg.): Texte
aus der experimentellen Sozialpsychologie, Neuwied-Berlin 1969, 487—514.

30 Vgl. dazu L. A. Coser: Theorie sozialer Konflikte, Neuwied-Berlin 21972, 78 ff.

31 Ambivalenzkonflikte begleiten den Menschen sein ganzes Leben lang. Die gleichzeitige
Anwesenheit von kontriren Strebungen und Gefiihlen gegeniiber dem gleichen Objekt gilt
es wahrzunehmen und anzuerkennen. Erst dann kann der einzelne zu einem erwachsenen
Verhalten gelangen (vgl. dazu A. Mitscherlich: Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft —
Ideen zur Sozialpsychologie, Miinchen 1970, 218 ff.).

22 Manchmal werden die Beziehungen in Primidrgruppen durch ,Nedk-Beziehungen” ,regu-
liert”, d. h, durch den ,Deppen der Kompanie” kanalisiert, was soviel heiBt, da das
psychisch schwichste Glied der Kommunitit der Austragungsort interpersoneller Inter-
aktionsprobleme wird, wodurch zwar ein Pseudo-ausgleich der Spannungen auf Kosten
des schwichsten Kommunititsmitgliedes erreicht wirg, die interpersonalen Spannungen
aber nur auf das psychisch schwiichste Glied der jeweiligen Sozietit verlagert werden, was
in Ordenskommunitiiten nur zu leicht versucht wird.

Solche ,Nedkbeziehungen” sind in Ordenskommunititen sehr hiufig anzutreffen. Konzen-
trieren sich diese Neckereien auf nur eine Person, so hat meist diese Person Entlastungs-
funktionen fiir die Gesamtgruppe.

3 Vgl. dazu S. Freud: Der Witz und seine Bezichung zum UnbewuBtsein, G. W. VI, besondens
Kap. V. Hier untersucht Freud die Motive des Witzes und zeigt, daf8 sich hinter dem Witz
sowohl ,,Bitterkeit” (158), , Aggression” (159), ,,Entspannung” (164) u. a. psychische Krifte
verbergen.

3 Vgl. L. A. Coser: a. a. O.-(Anm. 30), 78.

134



Wir stehen daher vor der Frage, wie diese Konfliktdichte verringert werden kann.
In der traditional-festgelegten Organisationsform geschah es meist durch die Autoritit.
Sdll die Gruppe nicht zerfallen, so muf8 ein Modus gefunden werden fiir die Kon-
fliktlosung, an dem alle an dem Spannungszustand Beteiligten zu &ffentlichen Kon-
fliktpartnern werden, wobei der Gruppe also Korrektur- oder Feed-back-Funktion
zukommt.

Wir sind jetzt in der Lage, auf Grund der Uberlegungen festzustellen, da Ordens-
kommunititen sich auf ihre ,Briiderlichkeit’ (Schwesterlichkeit) ohne die ,Viter und
Miitter’ besinnen, also zu emanzipatorischen Aktionen kommen miissen, wenn sie
dem Miteinander gerecht werden wollen. Das bedeutet da sie sich von der ihnen
iibertragenen Rolle (des fraglos Untergebenen) zum autonomen Beherrscher der
Situation entwickeln und durch Interaktionen demjenigen die initiierenden Impulse
zugestehen, der das Ganze ein Stiick weiterbringt. ,Rollenreflexion, Rollendistanz
schaffen der Vernunft Eintrittsmoglichkeiten; das Ergebnis konnte eine Weite des
Identititsgefithls sein, von der man heute nur etwas ahnt”3. D. h. der einzelne
miiflite sich wagen diirfen und kénnen, ohne Sanktionen gewirtig sein zu miissen, um
dem Ganzen zu dienen. Der Ordensgehorsam wire somit nicht mehr personenbezo-
gen — wie in der traditional-festgelegten Organisationsform —, sondern sachbezogen,
d. h. bezogen auf den im Evangelium grundgelegten Anruf3%, wie auf den durch die
Situation erwarteten ,,Dienst” der Kommunitit, die sich einem konkreten Ziel ver-
pflichtet hat.

3. Die konkrete Kommunitiit als Ort der Erneuerung

Die Orden haben durchwegs ungeheure Energien bei der Neuformulierung der Sat-
zungen und Lebensordnungen aufgebracht. Und der programmatische Wert dieser
Dokumente soll keineswegs in Frage gestellt werden. Auffallend ist jedoch, daf zwar
immer und iiberall von Gemeinschaft geredet wird, daf8 aber die Praktikabilitit des
Gemeinschaftlichen nicht ,,gewuflt” wird. Darauf hat schon vor Jahren P. Sbandi*?
hingewiesen. Unter dem Begriff von Gemeinschaft scheint sich eine pseudo-religitse
d. h. ideologische Briiderlichkeit breitzumachen, welche die soziale Realitit verleugnet.
Gemeint ist die Realitit der Ambivalenz und des Konfliktes, die in jeder Gemein-
schaft auftritt.

Die traditional-festgelegte Organisationsstruktur geht ihrem Ende entgegen. Es stellt
sich die Frage, ob und inwieweit die Ordensgemeinschaften in Zukunft ihr Mitein-
ander zu regeln vermdgen. Es geht also hier um die Regelung gemeinsamen Seins
und Handelns. Fragen wir uns, wie die Elemente des Miteinanderseins und -handelns
aussehen. Von Gemeinschaft sprechen wir dann, wenn Personen 1. zusammenleben
und -arbeiten wollen, wenn also ein ,,face-to-face-contact” besteht, so daf ein inten-
sives Miteinander entstehen kann; 2. ein konkret ausformuliertes Ziel anstreben,

35 D. Claessens: Rolle und Macht, Miinchen 21970, 178.

3 M. Légaut: Meine Erfahrungen mit dem Glauben, Freiburg 31973, macht an vielen Stellen
seines Buches darauf aufmerksam, da das Christentum eine ,Religion des Anrufs” sei,
und nicht der Autoritit.

37 Vgl. P. Sbandi: Gruppendynamik und Kommunititsleben, in ZkTh 91 (1969), 461; D. Win-
zen: Leben aus dem Geist — Gedanken bei der Erinnerung an P. Th, Bogler 1, in: Ménch-
tum — Argernis oder Botschaft? Gesammelte Aufsiitze, hg. v. Th. Bogler, Laacher Hefte 43
(1968), 36, schreibt: ,Ein Kloster mag noch so viele hervorragende einzelne aufweisen,
solange sie nur nebeneinander leben, legt es kein iiberzeugendes Zeugnis ab. Der Vorgang
echter Erbauung kann nur im Fiireinander, Miteinander, Ineinander sich verwirklichen.
Dazu bedarf es einer systematischen, tiglichen, stiindlichen Einiibung im Glauben wie in
der Liebe, nicht nur von seiten des einzelnen, sondern auch von seiten der Gemeinschaft.
,Gruppendynamik’ wird damit ein wichtiger Teil des monastischen Lebens, nicht um den
HI. Geist zu ersetzen, sondern um die durch eine vertiefte Anthropologie erarbeiteten
Erkenntnisse bei Gruppendiskussionen zu niitzen.”

135



das sich aus den Bediirfnissen der Mitglieder und (oder) aus der Notwendigkeit der
Situation ergibt oder daraus ableitbar ist; 3. ein sie verpflichtendes Wertsystem aner-
kennen, das zur Grundlage des Verhaltens und darum verpflichtend wird; 4. auf
Grund individueller Fertigkeiten Rollen entwickeln, die zielorientiert und (oder) grup-
penerhaltend wirken; 5. sich zumindest auf Zeit aneinander binden, um der Gruppe
Kontinuitit und Erfolg zu garantieren®®.

Erneuerung bedeutet Verinderung. Dies kann weder durch die Generalkapitel noch
durch die Satzungen coder Lebensordnungen erreicht werden. Eine Kommunitdt ist eine
funktional-dynamische Einheit, in der nicht primir geistig-geistliche Programme und
formal-rechtliche Normen das Miteinander bestimmen, sondern die Wedhselbeziehun-
gen und Wechselwirkungen der Mitglieder untereinander. Das Ma der Erneuerung
hingt daher von der Intensitit des Miteinander ab. Von einem Konfliktansatz her
kann man eine Ordenskommunitit als ein Spannungsfeld definieren, das sich aus
divergierenden Interessen, Bediirfnissen, Wertsichten und Einschitzungen der Wirk-
lichkeit aufbaut, wieder reduziert werden muf, um sich dann erneut aufzubauen.
Die Unterdriickung der auftretenden Kraftfelder wiirde einer Verleugnung der sozialen
Wirklichkeit gleichkommen und jene Krifte binden, die Wandel und Verinderung
hervorbringen. Auf der einen Seite verhdlt man sich so, als finde die traditional-
festgelegte Organisationsstruktur weiterhin allgemeine Anerkennung, auf der anderen
Seite versagt man den Reprisentanten dieser Struktur — den Obern — weitgehend
die Gefolgschaft.

Die Kommunitétsmitglieder sind schlieBlich noch nicht fihig, das interne Beziehungs-
geflecht zu durchschauen und die eigentlichen Konfliktherde der Kommunitit inter-
aktionell zu analysieren und nach Losungsmoglichkeiten zu forschen. Die alte Struk-
tur vermittelte Sicherheit und entband den einzelnen des spontanen Fragens, so daf
er in der Identifikation mit ihr seine Identitit entwickeln konnte. Die Frage ist, wie
die Angst vor dem Identititsverlust heute gesteuert werden kann. ,Mit dem Wort
Identitdt ist...die Fertigkeit gemeint, sich durch Integration neuer Erfahrungen wan-
deln zu kénnen”®. Dieses Sich-wandeln-Kénnen wird zu einem inneren Miissen,
soll sich das Ich nicht in Starrheit und Abkapselung isolieren.

Man muff die Frage stellen, ob das, was in der alten kirchlichen Ordnungswelt
Gemeinschaft hieB, nicht eher Kollektiv genannt werden muB. Wir meinen das aus
dem Grunde, weil der einzelne nur sehr schwer Individualitit entwidkeln konnte, da
~weder sein Menschsein noch sein christlicher Glaube ... einmalige, einzigartige, sich
von anderen unterscheidende Ziige’ aufwies, wie Affemann®? schreibt.

Der Verlust der kollektiven Ordnungswelt verweist den Ordenschristen darauf, da8
er ein sich selbst verantwortendes Wesen ist mit dem Wagnis der Freiheit. Selbst-
verantwortung und Freiheit finden aber ihre Grenze an der Selbstverantwortung und
Freiheit des anderen. Wie ich des anderen bedarf, so ist er meiner bediirftig, gléich-
zeitig sind wir beide aber Subjekte mit eigenen Rechten und Pflichten. Und in der
Spannung zwischen dieser Subjekt- und Objekthaftigkeitt! entsteht jene wedchsel-
seitige Bewegung der Beziehung, in der Austausch moglich wird, Wort und Antwort,
Aktion und Reaktion.

Seit dem II. Vatikanum ist zwar in den meisten kirchlichen Bereichen vom Dialog die
Rede. Es scheint aber, daf bisher kaum mehr als ein formales Miteinander méoglich
ist. Allein soziales Lernen kann Verinderung bringen. Empirische Untersuchungen

38 Vgl, dazu G. Domann: Gruppenarbeit in kirchlicher Bildungsarbeit, in: LS 23 (1972), 185.

» A, Mitscherlich: a. a. O. (Anm, 31), 95.

4 R, Affemann: Die Angst in der Kirche aus der Sicht des Tiefenpsychologen, in R. Bohren /
N. Greinacher (Hg.): Angst in der Kirche verstehen und iiberwinden, Miinchen 1972, 18.

41 Vgl, H, Stierlin: Das Tun des Einen ist das Tun des Anderen — Versuch einer Dynamik
menschlicher Beziehungen, Frankfurt 21972, 68 ff.

136



iiber Wandlungen des Lehrerverhaltens machen die Diskrepanz deutlich zwischen
richtig empfundenem Verhalten und praktizierter Wirklichkeit2. Es geniigt also
nicht, Informationen iiber die Méglichkeiten eines befriedigenden Miteinander anzu-
bieten. Die konkrete Kommunitit muff vielmehr das Wagnis sozialer Lernprozesse
auf sich nehmen, um zu einer neuen, sozialen Identitit gelangen zu kénnen.

Die Erneuerung der Orden kann sich nicht allein in einer ,,Gesinnungsreform und
Zustindereform® erschpfen — einerlei wie immer man diese Begriffe verstehen
mag. Es wird wesentlich eine Versshnungsarbeit sein miissen innerhalb des sozialen
Feldes: eine VersShnungsarbeit des Ich mit seinen Bediirfnissen, Triebimpulsen und
frustrierten Gefiihlen ebenso, wie mit dem Du, dessen Subjekthaftigkeit zwar Ein-
schrinkung und Relativierung des Ego bedeutet, gleichzeitig aber auch Erfiillung
und Werdemdglichkeit auf dem Hintergrund seiner sozialen Bestimmung erst garan-
tiert. Diese Versshnungsarbeit ist nur vor ,,Ort”, in der konkreten Kommunitit zu
leisten. Dag Vehikel besteht in der Dynamik der Gruppe.

IL. Ordenschristen in gruppendynamischen Seminaren

Seit 1969 nehmen Ordensleute an gruppendynamischen Seminaren teil. Der Verfasser
hat von 1970 bis heute als Gruppentrainer des OAGG# fast 300 Ordenschristen in
sogenannten Laboratorien trainiert. 26 Seminare waren ausschlieflich von Mitgliedern
religiéser Gemeinschaften besucht; 5 Seminare davon wurden fiir Mitglieder evan-
gelischer Gemeinschaften gehalten; zwei Orden erdffneten ihr Reformkapitel mit einem
Kurzlaboratorium von 4 Tagen. Die Gruppenstirke variierte zwischen 7 und 15 Mit-
gliedern. Da Gruppen, die ausschlieflich aus Ordenschristen bestehen, nicht unpro-
blematisch sind, kann nicht geleugnet werden; auf der anderen Seite scheinen jedoch
die Vorteile zu iiberwiegen. Einer der Vorteile besteht z. B. darin, dal ganz spezi-
fische Lernsituationen geschaffen werden koénnen, die der Back-home-Situation sehr
nahekommen und den Transfer erleichtern. Wire hier z. B. das Verhiltnis zwischen
Ordenspriestern und -briidern zu nennen oder das Verhiltnis zwischen Ordenspriestern
und -schwestern. SchlieBlich sei noch darauf verwiesen, daf8 bei der generellen Rollen-
unsicherheit der Ordenschristen, die durch Angste vor dem Erfahrungslernen noch
verstirkt wird, es nicht gerechtfertigt erscheint, zu allem noch ideologische Konfron-
tationen zu suchen, wie sie in ,freien” Trainings immer wieder zu beobachten
sind. Im allgemeinen wurde darauf geachtet, daf das Bildungsniveau breit gestreut
war. Auch dadurch sollte eine Annidherung an die Back-home-Situation erreicht werden.

1. Zur Methode und Kultur der Seminare

Die ersten Trainingsseminare waren nach der klassischen Sensitivity-Trainings-Me-
thode®s konzipiert. Bei einer Befragung von Trainingsteilnehmern ein Jahr nach den
Seminaren wurde bemingelt, daB der Transfer auf die vita communis sehr schwierig
sei, weil es zu wenig zu einer rationalen Durchdringung der Kommunititsprobleme

4 Vel. R. und A. Tausch: Erzichungspsychologie, Gottingen 81971, 226.

® Vgl, P. Lippert: Erneuerung des Ordenslebens — Versuch einer Begriffsklirung, in:
H. Claafens (Hg.): Dienst an der Welt — Ordensfrauen zwischen Charisma und Institution,
Freiburg 1969, 25 f£.

4 Dsterreichischer Arbeitskreis fiir Gruppentherapie und Gruppendynamik mit dem Sitz in
A-1081 Wien.

4 Vgl. dazu A, M. Daumling: Die Herausforderung des Sensitivity-Trainings, in: Gruppen-
psychotherapie und Gruppendynamik, Bd. 4, Heft 1, 1970, 1—16; M. B. Miles: Learning
to” Work in Groups — A Program Guide for Educational Leaders, New York 81971;
L. P. Bradford et alii (Hg.): Gruppen-Training, T-Gruppentheorie und Laboratoriums-
methode, Stuttgart 1972.

137



kime. So wichtig auch die Verbesserung der Selbst- und Fremdwahrnehmung® sei,
das tatsiichliche Miteinander in der Alltagswirklichkeit des Kommunititslebens bestehe
aus mehr als nur Gefiihlen, es miisse vielmehr auch méglich sein, Innovationsstrate-
gien zu lernen und einzuiiben und soziale Konflikte lernend zu bewiltigen.

Das war der Anstof zu der Uberlegung, ob nimlich nicht die ,themenzentrierte
interaktionelle Gruppenmethode” nach R. Cohn%? fiir Kommunititen hilfreicher sei.
Cohn geht davon aus, dal Lernen um so effektiver ist, je mehr schépferische Aktivi-
titen entwickelt werden konnen, in denen sowohl kognitive, wie emotionale und vitale
Bediirfnisse (wir mochten hinzufiigen: spirituelle) zu einer Einheit integriert sind.
Das durch den Trainer oder die Gruppe vorgeschlagene Thema bindet und reduziert
zuniichst die Initialingste, die immer mit dem Erfahrungslernen gegeben sind®. Da-
durch kann sich eine Atmosphire des Vertrauens aufbauen. Der entscheidende Vor-
teil diirfte darin bestehen, da sachorientiertes Lernen eine enge Verbindung eingeht
mit der Dynamik der Gruppe, mit jenen Kriiften also, die aktiviert werden in dem
Augenblick, wo Menschen miteinander in Beziehung treten und aufeinander einwir-
ken. Der methodische Ansatz Cohns bringt eine Synthese zwischen Sachwissen und
Personlichkeitsentwicklung, wie gruppenrelevantes Verhalten bzw. dessen Stérungen
ins Wort, was fiir religise Gruppen insofern von Bedeutung ist, als mit dieser Me-
thode auch ein Austausch iiber die Erfahrungen der Glaubensexistenz im Miteinander
moglich wird®®. Nach Cohn stellt sich soziales Lernen als Wechselwirkung zwischen
drei Faktoren dar: 1. Ein gemeinsames Problem (= Thema) ist der Ausgangspunkt
der Interaktion. Cohn spricht vom ,ES”; 2. das ,ES” wird unter dem Gesichtspunkt
dessen untersucht, der sich zum ,,ES” duBert. Cohn spricht von der Relevanz fiir das
»ICH”; 3. die Gruppe — das ,WIR” — duflert sich im Hinblik auf die Relevanz
des ,ES” auf das , Hier-und-Jetzt” der Gruppensituation.

Der Gruppenprozeg verlduft zwischen diesen drei Faktoren. Sie kénnen als Eckpunkte
eines gleichseitigen Dreiecks gedacht werden, die selbst in ein gruppenbezogenes
Umfeld eingebettet sind und von diesem stindig beeinfluBt werden. Aufgabe des
Gruppenleiters ist es, eine Balance zwischen diesen drei Elementen herzustellen. Zu
Hilfe kommt ihm dabei ein Reglement, das wir die Kultur der Gruppe nennen méch-
ten: Jeder verantwortet sich selbst, d. h. er ist aufgefordert, dann zu reden oder zu
schweigen, wann er selbst es will. In der Sprache Cohns heifit das: ,Be your own
chairman®0. Dijese Selbstverantwortung im Miteinander konnte zur Passivitit ver-

@ Unter wahrnehmungspsychologischem Gesichtspunkt kann man die Verschirfung der
Selbst- und Fremdwahrnehmung” im Gruppenproze8 als ein wichtiges Ziel der Gruppen-
methode verstehen, Dariiber hinaus geht es aber wesentlich um soziales Lernen: Einiibung
von Kooperation und Erwerb neuer sozialer Fertigkeiten, Experimentieren mit neuen Rollen
und Erlernen von Verinderungsstrategien.

47 Vgl. R. Cohn: Das Thema als Mittelpunkt interaktioneller Gruppen — Eine Modifikation
gruppentherapeutischer Technik zum Zwedke der Fiihrung von Erziehungs- und anderer
Kommunikationsgruppen, in: Gruppenpsydhotherapie und Gruppendynamik, Bd. 3,
1969—70, 251—259; T. Sdtmmm/Kl? Vopel: R. Cohns Methode Ser Gruppenarbeit —
Darstellung und mégliche Anwendung in kirchlicher Praxis, in: O. Betz/F. Kaspar (Hg.):
Die Gruppe als Weg — Einfithrung in Gruppendynamik und Religionspiddagogik, Miin-
chen 1973, 101—114.

4 Auf den Widerstand gegen das ,Erfahrungslernen” machen alle Gruppenpsychologen auf-
merksam. Der psychologische Hintergrund diirfte mit der Angst vor Identititsverlust
zusammenhingen.

4 Kirche als Lebensvollzug ist psychologisch betrachtet immer Kommunikationsproze8 (vgl.
dazu D. Stollberg: Seelsorge durch die Gruppe, Gottingen 1971; R. Zerfafi: Herrschafts-
freie Kommunikation — eine Forderung an die kirchliche Verkiindigung?, in: W. Weber
[Hg.]: Macht — Dienst — Herrschaft in Kirche und Gesellschaft, Freiburg 1973, 81—106).

8 Das ,Sich-selbst-Verantworten” wird in kirchlichen Gruppen meist als Stérung der ,,Ge-
meinsamkeit”, als individualistisches Verhalten, abgelehnt. Sch&pferisches Miteinander ist
aber erst dann méglich, wenn jeder zunichst voll er selbst sein kann,

138



fithren gerade in der Initialphase, wenn die Angst noch sehr grof ist. Selbstverant-
wortung besagt aber auch, daf jeder im Miteinander so viel lernen kann, wie er
bereit ist, sich im Gruppenprozef zu engagieren.

Die Kommunikation in einem Sozialgebilde verindert stindig dessen Krifteverhilt-
nis. Diese Verinderung schligt sich in Spannungen nieder, die ein Konfliktfeld auf-
bauen, das die Gruppe in ihrer Funktionstiichtigkeit erhilt. Die Verantwortung eines
jeden Gruppenmitgliedes bezieht sich eben auch auf die Funktionstiichtigkeit des
Systems — auf das ,,WIR” also. Von daher ist die Gruppenregel verstindlich: ,Sté-
rungen haben immer ,Vorfahrt’“. Diese Regel ist insofern von Bedeutung, als sie
davon ausgeht, daB die Kommunikation von zwei entscheidenden Komponenten be-
stimmt wird: jener der Informationsiibermittlung und jener des Beziehungsgeflechtes
der Kommunizierenden. Letzteres bedeutet, da Kommunizierende durch die Art des
Kommunizierens immer auch etwas iiber ihre wechselseitigen Gefiihle aussagen®!, wel-
che die Art der Kommunikation beeinflussen. Gerade dieser Tatbestand wird in
Lebens- wie in Arbeitsgruppen zu wenig bedacht. So werden die Informationen u. U.
stindig verfilscht, was zu einer die Gruppe zerstbrenden Sprachverwirrung fithren
kann,

Weitere Regeln sollen hier nicht dargestellt werden, da in der Literatur geniigend
dariiber berichtet ist’2. Zu bemerken ist noch, daB mit dieser interaktionellen Methode
das Glaubensgesprich in einer Kommunitit seine Sterilitit, d. h. seine ,schlechte
Abstraktheit” verlieren konnte, da immer auch nach der persénlichen wie gruppalen
Relevanz eines Themas gefragt wird.

2. Beurteilung der Seminare durch Teilnehmer

Es wird immer wieder beklagt, da8 es bisher iiber bleibende Verhaltensinderungen
durch gruppendynamische Laboratorien keine zuverldssigen Untersuchungen gibt.
Abgesehen davon, daf eine 30- oder 40jihrige Geschichte eines Menschen nicht in
8 oder 10 Tagen grundsitzlich neugeschrieben werden kann, muB8 doch festgestellt
werden, da grundsitzlich Personlichkeitsverdnderungen primires Ziel von gruppen-
dynamischen Laboratorien sein kénnen. Das eigentliche Ziel dieser sozialen Lern-
methode ist sogar anspruchsvoller: Es besteht darin, im Miteinander durch Erfahrungen
zu lernen, die Wechselbeziige und Wedhselwirkungen zu durchschauen, um dann so
bewuf8t wie méglich, entstehende Divergenzen und Konflikte im Miteinander bearbei-
ten zu konnen. Die Folge davon ist erst eine Verinderung der Personlichkeit. Auf
diesem Hintergrund sind auch die Beurteilungen der Seminare durch Teilnehmer zu
verstehen. Auf einer Skala 1—9 (und 16 weiteren Fragen, die hier nicht weiter dis-
kutiert werden kénnen) sollten die Teilnehmer am Ende eines Seminars ihre Meinung
iiber die Methode (und wie sie gehandhabt wurde) dufern. 1 bedeutet: Ich erkenne
der Methode keine besondere Bedeutung zu; 9 bedeutet: Diese Methode ist von sehr
groBer Bedeutung fiir das Miteinander in den Orden.

Die Beurteilung der Seminare durch Ordenschristen lag bei N = 50 um 1,3 Punkte
hoher als bei ,freien Trainings”, nimlich bei 7,2 Punkten. Es scheint also, da8
Ordensdhristen gruppendynamischen Seminaren einen sehr hohen Wert beimessen.
Interessant ist in diesem Zusammenhang die Feststellung von 28 Teilnehmern (aus
N = 50), die unaufgefordert einen Vergleich zwischen den obligaten Jahresexerzitien

81 Vgl. dazu P. Watzlawick et alii: Menschliche Kommunikation — Formen, Storungen, Para-
doxien, Bern 31972, 53 ff.

52 Interaktionsregeln erleichtern im allgemeinen das Zusammensein von Menschen, reduzieren
Angste vor dem Unbekannten, verkiirzen den Proze8 der interdependenten Normfindung
und struktunieren den Verinderungsprozef (vgl. dazu S. Polizien: TZI-Kurse mit Ordens-
leuten und Weltpriestern, in: K.-W. Dahm/H. Stenger [Hg.]: Gruppendynamik in der
kirchlichen Praxis — Erfahrungsberichte, Miinchen 1974, 179 £.).

139



und dem Seminar anstellten. Der Fragebogen hatte erfragt: ,Halten Sie etwas in
diesem Seminar fiir besonders bedeutsam fiir sich selber?” Die zusammengefafite Ant-
wort lautete: ,,In den Exerzitien bin ich noch nie so dicht mit mir selber und meinem
Verhalten konfrontiert worden wie in diesem Seminar. Ich weif8 jetzt, dafl ich mich
nur im Austausch mit anderen &ndern kann.”

Man ist geradezu an eines der Ignatianischen Exerzitienziele erinnert, in dem es
heift: ,,... die Seele vorzubereiten und instand zu setzen, damit sie alle ungeordneten
Neigungen von sich entferne und nach deren Entfernung den géttlichen Willen suche
und finde in der Regelung des eigenen Lebens zum Heil der Seele”ss, Psychologisch
betrachtet geht es bei den Exerzitien um Verhaltensinderungen. Das ICH soll zu
immer groferer innerer Freiheit gefiihrt, seine narzistischen Wiinsche (Bediirfnisse,
infantilen Wiinsche etc.) erkennen und die, die jeweilige Begegnung verfilschenden,
Abwehrmechanismen durchschauen lernen. Die bis heute praktizierte Einweg-Kommu-
nikation bei Exerzitien kann per se nur wenig zu wirklichen Verhaltensinderungen
beitragen.

Unbezweifelbar ist, da das Werden der Personlichkeit — auch in spiritueller Hin-
sicht — des sozialen Austausches bedarf. Das Ich findet seine Identitit nur in der
Kommunikation, in einem wechselseitigen Austausch, wodurch es sich stindig neue
Erfahrungen integrieren kann, so da88 es zu immer neuen Ich-Synthesen gelangt’*.

M. Legaut® ist der Uberzeugung, dal die Kirche nur iiber den spirituellen Austausch
in iiberschaubaren Gruppen die Probleme der Zukunft wird bestehen kénnen. Damit
kommt der klosterlichen Hausgemeinde eine neue Bedeutung zu. Die Erfahrungen der
Trainingsteilnehmer miiBiten also in der Alltiglichkeit der Kommunititen reflektiert
und in diesen nachvollzogen werden.

3. Erfahrungen und Reflexionen

Im folgenden sollen einige Erfahrungen aus Seminaren reflektiert werden, die fiir eine
Neuordnung des Kommunititslebens von Bedeutung sind. Nach F. Wulf5¢ gehort die
briiderliche (schwesterliche) Gemeinschaft zu den Urmotiven katholischen Ordens-
wesens”. Die Trainingsgruppen erkannten sehr bald, daB sich hinter den Worten
,Jbriiderlich”, ,schwesterlich” und ,,Gemeinschaft” weit mehr pseudo-religiose Ideolo-
gien verbergen als akzeptierte Wirklichkeit.

a) Die ,liebe Mitschwester”, der ,liebe Mitbruder”

Auffallend war die Schwierigkeit bei den meisten Ordenschristen, sich ablehnender
und aggressiver Gefiihle bewuflt zu werden und diese zu #uBern. Ein intelligenter
Ordensoberer gebrauchte z. B. sehr hiufig die Redewendung ,lieb”. Es hatte jedoch
den Anschein, daf er damit jeweils eine personliche Attacke vorbereitete, um dem
LDu” eins ,auszuwischen”. Die Anredeform sollte die eigentliche Aggression ver-
bergen. Die Inkongruenz zwischen dem Inhalt der Mitteilung und der Art und Weise,
wie sie gemacht wurde, schaffte aber groSe Verwirrung und vergroflerte das Angst-
niveau. Der Grund ist klar: Was die Worte an sich ausdriicken, wurde durch den
Ton oder durch einen Gestus zuriickgenommen und ins Gegenteil verkehrt. Die da-
durch entstehende Unsicherheit in der Kommunikation wurde erst dann aufgehoben,
als er seine aggressiven Impulse bejaht hatte. Die Kommunikationsforschung’? weist
darauf hin, daB die Vieldeutigkeit in der Kommunikation auf Grund latenter, nicht

83 Jgnatius v. Loyola: Geistliche Ubungen, Nr. 1, neu hg. v. E. Raitz v. Frentz, Freiburg 1%1961.
84 Vgl. E. H. Erickson: Identitit und Lebenszyklus, Fra t 1971, 143 f.

5 Vgl. M. Légaut: a. a. O. (Anm. 36), 318 ff.

88 Vgl. F. Wulf: a. a. O. (Anm. 8), 297.

87 Vgl. P. Watzlawidk et alii: a. a. O. (Anm. 51), 72 ff.

140



bejahter Impulse und Gefithle aggressiver Natur, den anderen ,verriickt’®® machen
oder zur ,,Pseudo-Gemeinschaft*®® fithren.

Da es die Gruppendynamik wesentlich mit den Wechselwirkungen und Wechsel-
beziehungen von Personen oder Gruppen zu tun hat, kénnte sie den Ordenskommuni-
titen helfen, die Authentizitit des Verhaltens in jene Richtung zu lenken, wo sich
Gesagtes mit letztlich Gemeintem decken. Das wiirde eine groBe interpsychische Ent-
lastung des Miteinander bedeuten.

b) Die Rede von ,,meiner Gemeinschaft”

Es war zu beobachten, daf dann, wenn von einzelnen ein bestimmter Sachverhalt
gegeniiber anderen Gemeinschaftsmitgliedern abgegrenzt werden sollte, grofSer Wert
auf das Possessivpronomen ,,mein” oder ,,unsere” (Gemeinschaft) gelegt wurde. Meh-
rere Gruppen haben versucht, dieses Problem zu diskutieren. Was als Zugehorigkeits-
ausdruck (,,meine, unsere Gemeinschaft”) angeboten wurde, war in den meisten Fillen
der unzulingliche Versuch, sich hinter ,Selbstverstindlichkeiten’ sprachlicher Art zu
verstecken, die aber erlebnismifig nicht als selbstverstindlich empfunden wurden.
D. h. die Identifikationen mit der sozialen Wirklichkeit der eigenen Gemeinschaft
lagen weit tiefer, als es die Sprechweise vermuten lieB. Die Gruppen erlebten sehr
dicht, daB Gemeinschaft etwas stindig Werdendes ist, das als Besitz nicht fest-
gehalten werden kann, M. Buber®® hat auf das stindige Werden des Phinomens
Gemeinschaft hingewiesen, daf}, sobald das Werden stagniert, eben nicht mehr Ge-
meinschaft ist. Und K. Rahner®® bemerkt lapidar: ,Die amtliche rechtliche Struktur
eines Ordens trigt nicht mehr das faktische persénliche Gemeinschaftsleben ... Und
wo darum das Gemeinschaftliche als solches verlorengeht, empfindet man auch das
Rechtliche nicht mehr als eigentlich bindend.” Es sind daher immer Prozesse personaler
wie interpersonaler Nacherziehung notwendig, damit immer mehr Ordenschristen die
Qualititen der Unabhiingigkeit gewinnen bei gleichzeitiger, frei gewihlter und akzep-
tierter Fihigkeit fiir eine wechselseitige Abhingigkeit. Die Identifikation mit recht-
lichen Strukturen wird immer schwieriger, je weniger es zur Identifikation mit kon-
kreten Menschen kommt, die an einer gemeinsamen Aufgabe arbeiten und in ihr

Erfiillung finden.

4. Schlufbemerkung

Versuche der soeben apostrophierten personalen wie interpersonalen Nacherziehung
in Ordenskommunititen machen deutlich, da die Kommunititen meist iiberfordert
sind, den Verdnderungsproze zu einem konstruktiven Miteinander allein zu leisten.
Der eigentliche Grund scheint darin zu liegen, da es schier unméglich ist fiir einen
Ungeiibten, zugleich Subjekt wie Objekt eines Veridnderungsprozesses zu sein, der
im gleichen Mafl die manifesten (dem Bewufltsein zuginglichen) wie latenten (sich nur
unbewuft vollziehenden) Prozesse angeht.

Soll es zu einem befreienden und befriedigenden Miteinander in den Ordenskommuni-
titen kommen, so daf die notwendige Erneuerung an der Basis mdglich wird, dann
kann man wahrscheinlich auf einen ,Innovationshelfer”, ,supervisor” oder ,change-

58 Vgl. dazu H. F. Searles: Das Bestreben, den anderen verriidkt zu machen — ein Element
in der Atiologie und Psychotherapie der Schizophrenie, in: G. Bateson et alii: Schizophrenie
und Familie, Frankfurt 1972, 128—166.

% Vgl. L. C. Wynne et alii: Pseudo-Gemeinschaft in den Familienbezichungen von Schizo-
phrenen, in: G. Bateson et alii: a. a. O. (Anm. 58), 44—80.

0 Vgl M. Buber: Dialogisches Leben, Heidelberg 1948, 175 ff.

8t K, Rahner: Das Verhiltnis von personaler und gemeinschaftlicher Spiritualitdt, in: Ordens-
korrespondenz 12 (1971), 398.

141



agent” nicht verzichten, um gerade die komplexe Wirklichkeit des Miteinander durch-
schaubar zu machen. Unabwendbar diirfte sein, die nicht mehr funktionstiichtige
pyramidal-hierarchische Struktur durch eine symmetrisch-kommunikative zu ersetzen.
Die Frage bleibt, ob die Kommunititen diese Struktur des Miteinander lernend zu
erarbeiten bereit sind. Die Dynamik der Kommunitit kénnte ein Instrument sein; das
Instrument einer friedlichen Revolution fiir eine konflikthafte Welt des Miteinander
in den Orden zum Zeugnis fiir Kirche und Gesellschaft.

142



