
VOLKER EID

Kırche 1ın Gesellschaft
Überlegungen jll!x Moraltheologen
1. roblemstellung
In der derzeitigen bundesdeutschen Diskussion ..  ber die gesellschaftliche Bedeutung
der Kirche spielen viele anachronistische Argumente e1ne Rolle. Dies erlaubt aber nicht,
sich der Herausforderung der in dieser Diskussion immer wieder getroffenen Fest-
stellung entziehen!], 25 innerhalb der Kirchen . sozialer Tiefenwirksamkeit,

verbindendem Zusammenwirken (Interaktion) und Kommunikation fehle
icht zuletzt bestätigen die Ergebnisse der mfiragen ZUTr: Gemeinsamen ynode der
Bistümer der BRD®* diese Feststellung. Gije lassen erkennen, sehr vielen
Menschen schwerfällt, die Bedeutsamkeit dessen, 1  v  V sich ihnen als irche darstellt,
existentiell £ vollziehen. Gie erleben die irche offensichtlich als Gegenüber-
stehendes?, dessen objektive edeutung 61@e S  — iın seltenen Fällen gänzlich bestreiten,
61e erleben Kirche aber nicht als sozialen Bereich, dem S1e sich selbst anzusiedeln
und eng.  n vermögen. Dieses ‚„‚lautlose” Entschwinden der Kirche dem
Denken und ühlen der Menschen, auch vieler von denen, die sich den Gottes-
diensten beteiligen, ist das große Problem, das sich jetzt stellt*
Als besonderer moraltheologischer Aspekt erweist sich hierbei: üicht die Pflichten
auferlegende Te (mag 61e auch noch S0 „richtig  Is ein) hat plausible, lebensgestal-
tende Wirkung®, sondern der Prozeß gemeinsam erarbeiteter Wert-Stellungnahmen,
gemeınsamer (wenn auch bei weiıtem nicht ‚unisoner“‘) Orientierungsdiskussionen
iber menschlich wichtige Fragen und Probleme Der Moraltheologie kann PS folglich
B-  Pe mehr allein un die Ergründung sachlogisch und theologisch richtig begründeter
Normen gehen, s1e muß In ihre Überlegungen die sozial also besonders auch
siologisch) wichtige Tatsache mıit einbeziehen, dann Entwürtfe und Modelle
ittlich ran  ter Lebensgestaltung SOWIe die entsprechenden verhaltensnormie-
renden Konsequenzen 4181 Iragen kommen können, n  [} s1e einem sachlichen
Zusammenwirken zwischen allen Betroffenen hervorgehen. nsofern jeder Betroffene

eiıner Alitagswirklichkeit lebt, die komplexer Weise Jn verschiedenen gesell-
schaftlichen Einflüssen bestimmt wird, könnte durch ein solches Zusammenwirken
Bereich kirchlicher Gemeinde die Trennung zwischen kirchlicher und alltäglich-gesell-
schaftlicher Wirklichkeit S ihrer Entweder-oder-Situation befreit werden.

1 Vgl den Schl: des Beitrages VvVon Matth  aQuUsS Trennung von Kirche und Staat
Gegen die staatliche ‚aranı! der „scheindemokratischen Massenbasis” der Kirche:
Publik-Forum Nr. 12,

» ( cohmidtichen Verbindung mit dem Demoskopie ens Zwischen
Kirche und Gesellschaft. Forschungsbericht über die Umfragen ZUT: Gemeinsamen Synode
der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. reibur: 1973 (zitiert als FB); Forster
Hg.) Befragte Zur Zukunft vVon Glaube und Auswertungen und
Kommentare zu den Umfragen für die emeinsame ynode der Bistüimer der Bundes-
epublik euts  and, Freiburg 1973 Bericht und Auswertungen dürften -  r.ü 1IUFX für
die bundesdeutsche, sondern für jede Kirche westlichen Gesellschaften vVon Interesse
Se1n.

hierzu auch Marhold Die 1m Bewußtsein, .“  _ ZEvE
97 359..368.

qoOQhmidtchen atholiken Konflikt. erblick über die Ergebnisse der ynoden-
untersuchung und einige Schlußfolgerungen, .  2 Forster Hg.) Befragte Katholiken
164 ftf, hier 164

> Entsprechend die Kritik Traditionalismus und der Eigengesetzlichkeit kirchlicher
achtstrukturen und Dissonanzgefühle, wie cie nach Tabelle $ des 13)
rtikuliert wurden.

143

VOLKER EID 

Kirche in Gesellschaft 
Oberlegungen eines Moraltheologen 

1. Problemstellung 
In der derzeitigen bundesdeutschen Diskussion über die gesellschaftliche Bedeutung 
der Kirche spielen viele anachronistische Argumente eine Rolle. Dies erlaubt aber nicht, 
sich der Herausforderung der in dieser Diskussion immer wieder getroffenen Fest­
stellung zu entziehen1, daß es innerhalb der Kirchen an sozialer Tiefenwirksamkeit, 
d. h. an verbindendem Zusammenwirken (Interaktion) und an Kommunikation fehle. 
Nicht zuletzt bestätigen die Ergebnisse der Umfragen zur Gemeinsamen Synode der 
Bistümer in der BRD2 diese Feststellung. Sie lassen erkennen, .daß es sehr vielen 
Menschen schwerfällt, die Bedeutsamkeit dessen, was sich ihnen als Kirche darstellt, 
existentiell zu vollziehen. Sie erleben die Kirche offensichtlich als etwas Gegenüber­
stehendes3, dessen objektive Bedeutung sie nur in seltenen Fällen gänzlich bestreiten, 
sie erleben Kirche aber nicht als sozialen Bereich, in dem sie sich selbst anzusiedeln 
und zu engagieren vermögen. Dieses „lautlose" Entschwinden der Kirche aus dem 
Denken und. Fühlen der Menschen, auch vieler von denen, die sich an den Gottes­
diensten beteiligen, ist das große Problem, das sich jetzt stellt4• 

Als besonderer moraltheologischer Aspekt erweist sich hierbei: Nicht die Pflichten 
auferlegende Lehre (mag sie auch noch so „richtig" sein) hat plausible, lebensgestal­
tende Wirkung5, sondern der Prozeß gemeinsam erarbeiteter Wert-Stellungnahmen, 
gemeinsamer (wenn auch bei weitem nicht „unisoner") Orientierungsdiskussionen 
über menschlich wichtige Fragen und Probleme. Der Moraltheologie kann es folglicq 
nicht mehr allein um die Ergründung sachlogisch und theologisch richtig begründeter 
Normen gehen, sie muß in ihre Oberlegungen die sozial (also besonders auch ekkle­
siologisch) wichtige Tatsache mit einbeziehen, daß nur dann Entwürfe und Modelle 
sittlich verantworteter Lebensgestaltung sowie die entsprechenden verhaltensnormie­
renden Konsequenzen zum Tragen kommen können, wenn sie aus · einem sachlichen 
Zusammenwirken zwischen allen Betroffenen hervorgehen. Insofern jeder Betroff~ne 
in einer Alltagswirklichkeit lebt, die in komplexer Weise von verschiedenen gesell­
schaftlichen Einflüssen bestimmt wird, könnte durch ein solches Zusammenwirken im 
Bereich kirchlicher Gemeinde die Trennung zwischen kirchlicher und alltäglich-gesell­
schaftlicher Wirklichkeit von ihrer Entweder-oder-Situation befreit werden. 

1 Vgl. z. B. den Schluß des Beitrages von I. Matthäus: Trennung von Kirche und Staat. 
Gegen die staatliche Garantie der „scheindemokratischen Massenbasis" der Kirche; in: 
Publik-Forum 2 (1973) Nr. 12. 

2 G. Sdtmidtdten in Verbindung mit dem Institut für Demoskopie Allensbach: Zwischen 
Kirche und Gesellschaft. Forschungsbericht über die Umfragen zur Gemeinsamen Synode 
der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. Freiburg2 1973 (zitiert als FB); K. Forster 
(Hg.): Befragte Katholiken. Zur Zukunft von Glaube und Kirche. Auswertungen und 
Kommentare zu den Umfragen für die Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundes­
republik Deutschland, Freiburg 1973. Bericht und Auswertungen dürften nicht nur für 
die bundesdeutsche, sondern für jede Kirche in westlichen Gesellsdtaften von Interesse 
sein. 

a Vgl. hierzu auch: W. Marhold: Die Gesellschaft im kirchlichen Bewußtsein, dn: ZEvE 17 
(1973) 359-368. 

'G. Sdtmidtdten: Katholiken im Konflikt. Oberblick über die Ergebnisse der Synoden­
untersuchung und einige Schlußfolgerungen, in: K. Forster (Hg.): Befragte Katholiken 
164 ff, hier: 164. 

11 Entspredtend die Kritik am Traditionalismus und an der Eigengesetzlichkeit kirchlicher 
Machtstrukturen (FB 9) und die Dissonanzgefühle, wie sie nadt Tabelle 8 des FB (13) 
artikuliert wurden. 

143 



So gehen von der Behauptung aus, daß sich NUur dadurch Kirche als gesellschaft-
lich, und das heißt hinsichtlich der Gesamtwirklichkeit des Menschen, belangvoll
erweisen kann, S1e als e1n Beziehungsfeld mıiıt offener Kommunikation begriffen
und real gestaltet wird®

S Bereichsdenkens
UÜblicherweise Man In Beiträgen zZum Thema: Kirche und Gesellschaft auf eın
Denken, das nich:  Pr theologisch, soziologisch, juristisch und politisch die Bereiche
VO Kirche, es: und Staat achgemäß voneinander abhebt, sondern auch dem
Lebensbewußtsein des sich verstehenden und christlich lebenden Menschen
die Bereichstrennung auferlegt. Uns scheint als sich eses5 Bereichstrennungs-
enken als eın wichtiges Moment der derzeitigen Krise verstehen.
Das undifferenzierte Reden VOIN „der“ Kirche erweiıst sich kritischer Reflexion als
alarmierend pauschal Es hebt Z nicht die rein theologische Umschreibung der
Kirche Heilsgemeinschaft ab von der Ozialwirklichkeit irche un den fakti-
schen Bedingungen jeweiliger esells: Dadurch subjektiven Bewußtsein
der enschen die Kirche leicht zu „etwas anderem“‘ werden, s sich dann der
Vorstellung ausdrückt, Kirch  e sel 1n festumrissener, gleichsam ummauerter Bereich,
dem ZWar alle möglichen wichtigen Funktionen zuschreibt, über dessen Träger-
schaft sich allerdings S  e unklar bewußt ist und dessen rituelle Bedeutsamkeit
f£ür einen celbst allenfalls an einigen t+raditionellen Punkten des Lebens (Taufe, Hoch-
zeit, SonNNtagsmesse UuSwW.) anerkannt Die Ergebnisse des Forschungsberichtes
bestätigen diesen auch G die Befragung wohl Verständnis der Kirche
und die subjektive Einstellung ZU! Kirche alc Gozialbereich nicht unmittelbar t+hemahi-
siert. Vielmehr verwendet auch S1e den Begriff „Kirche” undifferenzierter We  1se

stuützt dadurch wıie cselbstverständlich das subjektive Bereichstrennungs-Denken,
das wohl jeder Mensch unserer esells erlernt hat.

Hand eines 1extes des Il Vatikanums sel das CGemeinte verdeutlicht® Die Pasto-
ralkonstitution über die Kirche der Welt vV«d heute spricht sStTei  n NnUul von „der”
Kirche, ohne deren soziale irklichkeit anders als mit ogmatisch selbstverständli:

Damit wird vorausgesetzt und zugleich betont, Ca ©5 hier un eine gerade auch für die
cittliche Lebensgestaltung von  E Sozi:  ereich Kirche äußerst wichtige Strukturproblematik
geht. Zirker Strukturen der Kirche als Gegenstand und Kriterium
ıner  b kirchlichen Sozialmoral, Gründel Rauh Eid (Hg.) Humanım. Moraltheologie
1m Hens: des Menschen, Düsseldorf 1972, jeweils besondere Art, aber
doch grundsätzlicher UÜbereinstimmung tindet sich in olgenden Arbeiten das Bemühen
n eine sozial-strukturelle Konzeption Theologischer Ethi)|  R Lehmann: Ethik als
Antwort. einer Koinonia-Ethik, München 19066; Dan der arck Grundzüge
‚B:  ıner stlichen Düsseldorf 1967; Egenter: Die Bedeutung des S5entire L}
Feclesia st*lichen Ethos, 74 (1965) 1—14; Ders „Ihr sel nämlı;
Freiheit en, rüder“” (Gal. D, 13) Zum Etho dere,e Fleckenstein U,
Ortskirche Welitkirche. Festgabe Julius Kardinal Döpfner, Würzburg 1973, 09;

Eid D Verbindlichkei: der aulinischen Freiheitsbotschaft für die qmAristliche ens-
gestaltung, Teichtweier/Dreier Hg.) Herausforderung und Kritik der Moraltheologie,
Würzburg 1971, 205  j B. Fraling: Glaube und 0S Normfindung der Gemein-
schaft der Gläubigen, ThGI 81—105; D, S  S ppen: Moral. Wie können
WIT heute miteinander leben? ;gar 1973,

7 FEinerseits schreiben sehr viele der Kirche bedeutende ufgaben im Bereich individueller
und sozialer Humanisierung wenige £ühlen sich aber in dieser Hinsicht als celbst
Betroffene: FB 7 —2 Andererseits ist der Anteil der SOß. Ritualisten beträchtlich:
B 1
Dabei scel von vornherein hervorgehobeh‚ der mit dem das Konzil immMmer
WIe auf die gesellschaftlichen Aufgaben der irche und der Christen hingewiesen hat,

nach dem Konzil ındie Bestätigung einer edeutsamen Entwicklung darstellt, die
einer bewußteren gesellschaftspolitischen Ausrichtung der kirchlichen Offentlichkeit wıe
atuch ım CHSCIEN theologischen Bereich niederschlug.

144

So gehen wir von der Behauptung aus, daß sich nur dadurch Kirche als gesellschaf t­
lich, und das heißt: hinsichtlich der Gesamtwirklichkeit des Menschen, belangvoll 
erweisen kann, daß sie als ein Beziehungsfeld mit offener Kommunikation begriffen 
und real gestaltet wm::16• 

2. Das Problem des Bereidtsdenkens 

üblicherweise trifft man in Beiträgen zum Thema: Kirche und Gesellschaft auf ein 
Denken, das nicht nur theologisch, soziologisch, juristisch und politisch ·die Bereiche 
von Kirche, Gesellschaft und Staat sachgemäß voneinander abhebt, sondern auch dem 
Lebensbewußtsein des sich christlich verstehenden und christlich lebenden Menschen 
die Bereichstrennung auferlegt. Uns scheint so, als ließe sich dieses Bereichstrennungs­
Denken als ein wichtiges Moment der derzeitigen Krise verstehen. 
Das undifferenzierte Reden von ,,der" Kirche erweist sich in kritischer Reßexion als 
alarmierend pauschal. Es hebt z. B. nicht die rein theologische Umschreibung der 
Kirche als Heilsgemeinschaft ab von der Sozialwirklichkeit Kirche unter den fakti­
schen Bedingungen jeweiliger Gesellschaft. Dadurch kann im subjektiven Bewußtsein 
der Menschen die Kirche leicht zu „etwas ganz anderem" werden, was sich dann in der 
Vor.stellung ausdrückt, Kirche sei ein festumrissener, gleichsam ummauerter Bereich, 
dem man zwar alle möglichen wichtigen Funktionen zuschreibt, über dessen Träger­
schaft man sich allerdings nur unklar bewußt ist und dessen rituelle Bedeutsamkeit 
für einen selbst allenfalls · an einigen traditionellen Punkten des Lebens (Taufe, Hoch­
zeit, Sonntagsmesse usw.) anerkannt wird. Die Ergebnisse des Forschungsberichtes 
bestätigen diesen Befund7, auch wenn die Befragung wohl das Verständnis der Kirche 
und die subjektive Einstellung zur Kirche als Sozialbereich nicht unmittelbar themati­
siert. Vielmehr verwendet auch sie den Begriff „Kirche" in undifferenzierter Weise 
und stützt dadurch wie selbstverständlich das subjektive Bereichstrennungs-Denken, 
das wohl jeder Mensch in unserer Gesellschaft erlernt hat. 
An Hand eines Textes des II. Vatikanums sei das Gemeinte verdeutlicht8• Die Pasto­
ralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute spricht stets nur von ,,der" 
Kirche, ohne deren soziale Wirklichkeit anders als mit dogmatisch selbstverständlich 

8 Damit wird vorausgesetzt und zugleich betont, daß es hier um eine gerade auch für die 
sittlkhe Lebensgestaltung im Sozialbereich Kirche äußerst wichtige Strukturproblematik 
geht. Vgl. L. Zirker - K. Berkel: Strukturen der Kirche als Gegenstand und Kriterium 
einer kirchlidten Sozialmoral, in: Gründel I Rauh I Eid (Hg.): Humanum. Moraltheologie 
im Dienst des Mensdten, Düsseldorf 1972, 93-115. Auf jeweils besondere Art, aber 
doch in grundsätzlidter Obereinstimmung findet sich in folgenden Arbeiten das Bemühen 
um eine sozial-strukturelle Konzeption Theologischer Ethik: P. L. Lehmann: Ethik als 
Antwort. Methodik einer Koinonia-Ethik, München 1966; W. van der Marck: Grundzüge 
einer christlidten Ethik, Düsseldorf 1967; R. Egenter: Die Bedeutung des 6entire cum 
Ecclesia im christlichen Ethos, in: TThZ 74 (1965) 1-14; Ders.: ,,Ihr seid nämlich zur 
Freiheit berufen, Brüder"' (Gal. 5, 13). Zum Ethos der Ortskirche, in: H. Fledcenstein u. a.: 
Ortskirche Weltkirche. Festgabe für Julius Kardinal Döpfner, Würzburg 1973, 394-409; 
V. Eid: Die Verbindlichkeit der paulinisdten Freiheitsbotschaft für die christliche Lebens­
gestaltung, in: Teic:htweier/Dreier (Hg.): Herausforderung und Kritik der Moraltheologie, 
Würzburg 1971, 184-205; B. Fraling: Glaube und Ethos. Normfindung in der Gemein­
schaft der Gläubigen, in: ThGI 63 (1973) 81-105; D. von Oppen: Moral. Wie können 
wir heute miteinander leben? Stuttgart 1973. 

7 Einerseits schreiben sehr viele der Kirche bedeutende Aufgaben im Bereidt individueller 
und sozialer Humanisierung zu; nur wenige fühlen sich aber in dieser Hinsidtt als selbst 
Betroffene: FB 57-62. Andererseits ist der Anteil der sog. Ritualisten beträchtlich: 
FB 107 ff. 

8 Dabei sei von vornherein hervorgehoben, daß der Nachdruck, mit dem das Konzil immer 
wieder auf die gesellschaftlichen Aufgaben der Kirche und der Christen hingewiesen hat, 
die Bestätigung einer bedeutsamen Entwicklung darstellt, die sich nach dem Konzil in 
einer bewußteren gesellschaftspolitischen Ausrichtung der kirchlichen Öffentlichkeit wie 
auch im engeren theologisdten Bereich niederschlug. 

144 



zutreffenden, aber gegenüber der gegebenen gesellschaftlichen Wirklichkeit erst noch
umzusetzenden Theologoumena zZzu bedenken?. 1e5 ] dann ausschnitthaft
durchbrochen, wenn die Vorstellungen hinsichtlich der gesellschaftlichen Bedeutung
der Kirche ctärker konkretisiert werden. Grundsätzlich dürfte aber Z 4 Be-
nann! Konstitution exemplarisch verdeutlichen, daß gegenüber dem Problem der
Verbindung zwischen Kirche und Gesellschaft Verlegenheit besteht. 1265 zeigt etwa
schon die Überschrift des Artikels IID  he e, mıt der die Kirche durch die Chri-
sten19 das menschliche Schaffen unterstutzen möchte”. Hier 1s$ nämli: deutlich eın
An-sich-Sein der irche vorausgesetzt, von IC 3 die Christen ınter der Anleitung
dessen, wWas 12e07r un Kirche verstanden WII  d, die Gesellschaft 1Neın handeln.
Wenn kurz darauf die Christen denn auch folgerichtig „Bürger beider Gemein-
wesen“” (cives trı  que civitatis) bezeichnet werden, muß 25 verwirren, mıit welcher
Gelbstverständlichkeit dem einzelnen die Bereichstrennung auferlegt wircd Das Sowohl-
als-Auch der Bürgerschaft Kirche und Gesellschaft mag ZWAaärTr theologisch sinnvoll
dargestellt werden können!!, die brage ist aber, Wie heute praktiziert werden kann,
ohne laf der Christ Z. soNntags als Kirchenglied, werktags aber Gesellschafts-
mitglied empfindet und sich verhält und damit ZWwWe1 fact unverbundenen
Schichten ebt
Noch auf ıt  en CSatz US Art sSe1 hingewiesen, der ZWOäaT eiıne praktische
ÄAnregung ür das qAhristliche Welt-Engagement artikulieren will, aber gerade h  J1erın
In. e1n beinahe elitäres wIıie auch illusorisches Bereichsdenken dokumentiert: „Auf:
gabe ihres (der Laien) azuı VO  z vornherein richtig geschulten CGewissens ist 65, das
Gebot Gottes Leben der profanen Gesellschaft ZUT e bringen”. Da
nämlichen rtike davon gesprochen WIT!  d, a.len 5Selen eher für das ußen, Priester
dagegen für das Innen der irche zuständig, erscheint die ermu gerechtfertigt,
1er 6e1 von einliniger (von ‚„innen“ nach „auße:  n  &4 verlaufender) Belehrung und Schu-
lung 1e Rede. Selbstverständli ctellen WIT' den missionarischen Auftrag der 1Tr
nich  Pr rage Wohl aber 6e1 fragend und rage stellend auf das 1er angedeu-
tete kirchen-strukturelle Lehrer-Schüler-Verhältnis verwiesen, das icht 1LUFr einen
wirklich offenen Kommunikationsprozeß innerhalb der Kirche praktisch ausschließt,
sondern auch noch von der Vorstellung ausgeht, das „‚Gebo Gottes“” liege praktikabel
VOTL, bzw. &5 bedürfe lediglich der auftforıtatıven Interpretation derer, cdie ‚schulen“.
Kan CS, ist fragen, 1mM wahren Interesse der Kirche liegen, in dieser Weise
Gewissen „richtig schulen“, also etztlich doch ZUu indoktrinieren? Bedeutet nich  mn
eine gefährliche Verkennung heutiger gesellschaftlicher Realität, anzunehmen, die
Alltagswirklichkeit auch des Christen WUTF':  a  de nicht Vor allem bestimmt on den Inter-
C55CN, Bedürfnissen und Verhaltensnotwendigkeiten der Gesellschaftsumwelt, der
Christ k  Oonne  H vielmehr nalıver We:  1s6@e einem ungebrochenen Kirchenbewußtsein
heraus leben, einem unproblematischen, „kernigen“ Glaubensbewußtsein? Wir
unterstellen nicht, diese 1er angesprochene Problematik etwa unseren Kirchen-
leitern unbekannt sel, ware aber möglich, 612e celbst noch stark in eiıner
rchlich geschlossenen subjektiven Erfahrungswelt leben??, als 661e leicht reali-

Y Vgl „Gaudium et spes“ Kap.
10 Hervorhebung A Vf.

Wobei UNn£ theologiegeschichtlich D  rar csehr abwegig erscheint, E 171 die problema-
tische Wirkungsgeschichte vVon ti Civitas Dei erinnern. Das Arbeitspapier
ufgaben der Kirche aal und Gesellschaft” der Sachkommission der Gemeinsamen
Synode der Bistümer in der Bundesrepub Deutschland (in Synode 1/1973) gebraucht
iın 1/6 OB5d: den Ausdruck „Bürger Zzweier Welte:  n’',  e wäas noch merkwürdiger edünken
muß Übrigens erscheint auch in diesem Synodenpapier die Kirche letztlich als Organi-
satıonsıiınstanz. Die Umfrage hier insofern LIUF wenig Wirkung gezeitigt en.

19 . Kassel: Das Prinzip „Mitarbeit“, Erfahrungen mı$ der Beratertätigkeit iın bischöf-
lichen Kommissionen, B  e Diakonia 350—354, hier 253

145

zutreffenden, aber gegenüber der gegebenen gesellschaftlichen Wirklichkeit erst noch 
umzusetzenden Theologoumena zu bedenken9• Dies wird nur dann ausschnitthaft 
durchbrochen, wenn die Vorstellungen hinsichtlich der gesellschaftlichen Bedeutung 
der Kirche stärker konkretisiert werden. Grundsätzlich dürfte aber z. B. Art. 43 ge­
nannter Konstitution exemplarisch verdeutlichen, daß gegenüber dem Problem der 
Verbirn:lung zwischen Kirche und Gesellschaft Verlegenheit besteht. Dies zeigt in etwa 
schon die Oberschrift des Artikels: ,,Die Hilfe, mit der die Kirche durch die Chri­
sten10 das menschliche Schaffen unterstützen möchte". Hier ist nämlich deutlich ein 
An-sich-Sein der Kirche vorausgesetzt, von wo aus die Christen unter der Anleitung 
dessen, was hier unter Kirche verstanden wird, in die Gesellsdtaft hinein handeln. 
Wenn kurz darauf die Christen denn auch folgerichtig als „Bürger beider Gemein­
wesen" (cives utriusque civitatis) bezeichnet werden, muß es verwirren, mit welcher 
Selbstverständlichkeit dem einzelnen .die Bereichstrennung auferlegt wiro. Das Sowohl­
als-Auch der Bürgerschaft in Kirche und Gesellschaft mag zwar theologisch sinnvoll 
dargestellt werden können11, die Frage ist aber, wie es heute praktiziert werden kann, 
ohne daß der Christ z. B. sonntags als Kirchenglied, werktags aber als Gesellschafts­
mitglied empfindet und sich verhält und damit sozusagen in zwei fast unverbundenen 
Schichten lebt. 
Noch auf einen weiteren Satz aus Art. 43 sei hingewiesen, der zwar eine praktische 
Anregung für das christliche Welt-Engagement artikulieren will, aber gerade hierin 
m. E. ein beinahe elitäres wie auch illusorisches Bereichsdenken dokumentiert: ,,Auf­
gabe ihres ( der Laien) dazu von vornherein richtig geschulten Gewissens ist es, das 
Gebot Gottes im Leben der profanen Gesellschaft zur Geltung zu bringen". Da im 
nämlichen Artikel davon gesprochen wird, Laien seien eher für das Außen, Priester 
dagegen für das Innen der· Kirche zuständig, erscheint die Vermutung gerechtfertigt, 
hier sei von einliniger (von „innen" nach „außen" verlaufender) Belehrung und Schu­
lung die Rede. Selbstverständlich stellen wir den missionarischen Auftrag der Kirche 
nicht in Frage. Wohl aber sei fragend und in Frage stellend auf das hier angedeu­
tete kirchen-strukturelle Lehrer-Schüler-Verhältnis verwiesen, das nicht nur einen 
wirklich offenen Kommunikationsprozeß innerhalb der Kirche praktisch ausschließt, 
sondern auch noch von der Vorstellung ausgeht, das „Gebot Gottes" liege praktikabel 
vor, bzw. es bedürfe lediglich der autoritativen Interpretation derer, die „schulen". 
Kann es, so ist zu fragen, im wahren Interesse der Kirche liegen, in dieser Weise 
Gewissen „richtig zu schulen", also letztlich doch zu indoktrinieren? Bedeutet es nicht 
eine gefährliche Verkennung heutiger gesellschaftlicher Realität, anzunehmen, die 
Alltagswirklichkeit auch des Christen würde nic:ht vor allem bestimmt von den Inter­
essen, Bedürfnissen und Verhaltensnotwendigkeiten der Gesellschaftsumwelt, der 
Christ könne vielmehr in naiver Weise aus einem ungebrochenen Kirchenbewußtsein 
heraus leben, aus einem unproblematischen, ,,kernigen" Glaubensbewußtsein? Wir 
unterstellen nicht, daß diese hier angesprochene Problematik etwa unseren Kirchen­
leitern unbekannt sei, es wäre aber möglich, daß sie selbst noch zu stark in einer 
kirchlich geschlossenen subjektiven Erfahrungswelt leben12, als daß sie leicht reali-

0 Vgl. ,,Gaudium et spes", 4. Kap. 
10 Hervorhebung vom Vf. 
11 Wobei es uns theologiegeschichtlich nicht sehr abwegig erscheint, z. B. an die problema­

tische Wirkungsgeschichte von Augustinus Civitas Dei zu erinnern. Das Arbeitspapier 
„Aufgaben der Kirche in Staat und Gesellschaft" der Sachkommission V der Gemeinsamen 
Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland (in: Synode 1/1973) gebraucht 
in 1/6 sogar den Ausdrud< ,,Bürger zweier Welten", was noch merkwürdiger bedünken 
muß. übrigens erscheint auch in diesem 6ynodenpapier die Kirche letztlich als Organi­
sationsinstanz. Die Umfrage dürfte hier insofern nur wenig Wirkung gezeitigt haben. 

12 M. Kassel: Das Prinzip „Mitarbeit". Erfahrungen mit der Beratertätigkeit in bischöf­
lichen Kommissionen, in: Diakonia 4 (1973) 350-354, hier: 353. 

10 145 



en können, D (68) folgendermaßen ormuliert IID  ıe Gtrukturen
Kirche und Gesellschaft werden VOoO vIe  len Katholiken diskrepant empfunden
Die Menschen verstehen sich eute von der Gesellschaft her und versuchen, csich
infolgedessen auych von der Gesellschaft her Zu gestalten Das 15 modernes cäkulares
Bewußtsein D  hese enkform hat merkwürdige Durchsetzungskraft Verbreitet
sind Fortschrittserwartungen, Erwartungen all die Selbstgestaltungsfähigkeit des Men-
schen, die utopisch-religiöse Züge iragen Die Kirche und die christliche Überlieferung
werden Von vielen nicht mehr als instrumentell (das bedeutet wohl hilfreich nützlich

der Vf.) diese Werte empfunden 50 geraten mit christlicher Überlieferung
oder dem, W halten, Konflikt, geben die Beziehung vA  _r Kirche auf.  d
Diese Formulierung zeigt z wesentliches rgebnis der Befragungen und dürfte mıit

wieder gemachten Erfahrungen der Seelsorgepraxis übereinstimmen
Die Erfahrung der Diskrepanz zwischen Kirche und Gesellschaft wird I der AÄAus-
wertung der efragung a bezeichnet als Inkongruenz (Nichtvereinbarkeit) der
Wertsysteme Man ann sicherlich S{reıten iber die theoretische Richtigkeit der Ver-
wendung dieser Begriffe!? die Formulierung dürfte aber die subjektive Erfahrung der
Befragten celbst treffend wiedergeben Denn diese beinhaltet wohl R1 eben subjektiv
erlebtes Gegenübergestelltsein von Kirche und „Normalbereich“ Gesellschafts-
bereich (wie dieser auch rfahren erden mag) Es handelt sich dabei die
Erfahrung Kirche, deren innn  n und deren Lehre (wobei diese
Jer sicherlich VoOrITang1ıg Gittenlehre verstanden wird) der „Normalmensch“” keinen
aktiven Anteil at, weshalb € sich wohl auch celhbst hinsichtlich der Prinzipien
praktischen Lebensgestaltung eher der Gesellschaft zugeordnet erlebt Unter dem
Druck sich für wesentliche Entscheidungen orlentieren, häalt Han sich g die
praktikableren Angebote z der Gesellschaft: sicherlich häufig ohne Reflexion ber
deren Sinnhaftigkeit Man wendet sich aber ab autoriıtar lehrenden (fordern-
den) Kirche, auch wenmin deren Argumente cich Einzelfall noch sinnvoll
WAadren Man muß 1im übrigen fragen, ob sich icht auch JENE, die S1| als ctärker
die Kirche gebunden bezeichnen, subjektiv dieser Distanzsituation befinden iel-
leicht verkraften PSe auf rund einer stabileren „pro-kirchlichen“ Erziehung N
Sinne des oben zıitierten Konzilssatzes, dem S1€e einfach „annehmen ”n die Kirche
lehrt WOom]! Ja icht gesagt wird laß auch alles irklich „vefolgt” ber der
wissensmäßige Druck sich entweder nach der Kirche oder nach sonstigen gesell-
schaftlichen „Wertsystemen z1 richten, bewirkt 1er nicht den entscheidenden Kon-
Aikt, der ZUT Abwendung Vo der Kirche führt. Wenn ese Vermutung auch LUr

halbwegs zutrifft, dann ist ohl bei vielen Menschen die Distanz-Erfahrung nNUur

zugedeckt. Sie ommft icht oder UT halb ZUum usdruck und häufig (da und
dort zweifellos atıch ideologisch) unterdrückt
Die Dissonanzerlebnisse gegenüber der Kirche, die cich Rahmen der Befragung

allem auf clie Probleme der Empfängnisverhütung der GSexualmoral der Ehe-
scheidung, 127r Autorität des Papstes, der Lebensgestaltung us1ı  W beziehen
signalisieren sichtlich Überlegungen, die Kirche nicht als die
wichtigen Lebensprobleme relevanter Bezugsbereich erfahren und beurteilt WIT“  d Und

der irche etwa wichtige Funktionen für die Erhaltung des Friedens, bzw die
chsetzung und Erhaltung humaner Basiswerte zugesprochen werden!® WIT'!  d
5 sich dabei doch vielfach AÄussagen ber die Kirche handeln, die entsprechend

Vgl. hierzu (s, midtchen Rückblick auf das Symposion über Kirche und Gesellschaft,
..  vvn Forster  g.) Befragte Katholiken, 258—276, hier 265—268.

1d iıne grundsätzlichere moraltheologische Stellungnahme findet sich bei Gründel Kirche
und moderne Wertsysteme, Forster Hg.) Befragte Katholiken, 64—72

vgl hierzu / Gründel

146

sieren können, was im FB (68) folgendermaßen formuliert wird: ,,Die Strukturen 
Kirche und Gesellschaft werden von vielen Katholiken als diskrepant empfunden. 
Die Menschen verstehen sich heute von der Gesellschaft her und versuchen, sich 
infolgedessen auch von der Gesellschaft her zu gestalten. Das ist modernes säkulares 
Bewußtsein. Diese Denkform hat eine merkwürdige Durchsetzungskraft. Verbreitet 
sind Fortsmrittserwartungen, Erwartungen an die Selbstgestaltungsfähigkeit des Men­
schen, die utopisch-religiöse Züge tragen. Die Kirche und die christliche Oberlieferung 
werden von vielen nicht mehr als instrumentell (das bedeutet wohl: hilfreich, nützlich 
- der Vf.) für diese Werte empfunden. So geraten sie mit christlicher Oberlieferung 
oder dem, was sie dafür halten, in Konflikt, geben die Beziehung zur Kirche auf." 
Diese Formulierung zeigt ein wesentliches Ergebnis der Befragungen und dürfte mit 
immer wieder gemachten Erfahrungen der Seelsorgepraxis übereinstimmen. 

Die Erfahrung der Diskrepanz zwischen Kirche und Gesellschaft wird in der Aus­
wertung der Befragung u. a. bezeichnet als Inkongruenz (Nichtvereinbarkeit) der 
Wertsysteme. Man kann sicherlic:h streiten über die theoretische Richtigkeit der Ver­
wendung dieser Begriffe13, die Formulierung dürfte aber die subjektive Erfahrung der 
Befragten selbst treffend wiedergeben. Denn diese beinhaltet wohl ein eben subjektiv 
erlebtes Gegenübergestelltsein von Kirche und „Normalbereich" = Gesellschafts­
bereich (wie diffus dieser auch erfahren werden mag). Es handelt sich dabei um die 
Erfahrung einer Kirche, an deren inneren Struktur und an deren Lehre (wobei diese 
hier sicherlich vorrangig als Sittenlehre verstanden wird) der „Normalmensch" keinen 
aktiven Anteil hat, weshalb er sich wohl auch selbst hinsichtlich der Prinzipien seiner 
praktischen Lebensgestaltung eher der Gesellschaft zugeordnet erlebt. Unter dem 
Druck, sich für wesentliche Entscheidungen zu orientieren, hält man sich an die 
praktikableren Angebote aus der Gesellschaft; sicherlich häufig ohne Reflexion über 
deren Sinnhaftigkeit. Man wendet sich aber ab von einer autoritär lehrenden (fordern­
den) Kirche, auch wenn deren Argumente an sich im Einzelfall noch so sinnvoll 
wären. Man muß im übrigen fragen, ob sich nicht auch jene, die sich als stärker an 
die Kirche gebunden bezeichnen, subjektiv in dieser Distanzsituation befinden. Viel­
leicht verkraften sie diese auf Grund einer stabileren „pro-kirchlichen" Erziehung im 
Sinne des oben zitierten Konzilssatzes, indem sie einfach „annehmen", was die Kirche 
lehrt, womit ja nicht gesagt wird, daß man auch alles wirklich „befolgt". Aber der 
wissensmäßige Druck, sich entweder nach der Kirche oder nach sonstigen gesell­
schaftlichen l,Wertsystemen" zu richten, bewirkt hier nicht den entscheidenden Kon­
flikt, der zur Abwendung von der Kirche führt. Wenn diese Vermutung auch n.ur 
halbwegs zutrifft, d_ann ist wohl bei vielen Menschen die Distanz-Erfahrung nur 
zugedeckt. Sie kommt nicht oder nur halb zum Ausdruck und wird häufig ( da und 
dort zweifellos auch ideologisch) unterdrückt. 

Die Dissonanzerlebnisse gegenüber der Kirche, die sich im Rahmen der Befragung 
vor allem auf die Probleme der Empfängnisverhütung, der Sexualmoral, der Ehe­
scheidung, der Autorität des Papstes, der Lebensgestaltung usw. beziehen (FB 15)14, 

signalisieren hinsichtlich unserer Oberlegungen, daß die Kirche nicht als ein für die 
wichtigen Lebensprobleme relevanter Bezugsbereich erfahren und beurteilt wird. Und 
wenn der Kirche etwa wichtige Funktionen für die Erhaltung des Friedens, bzw. für die 
Durchsetzung und Erhaltung humaner Basiswerte zugesprochen werden15, so wird 
es sich dabei doch vielfach um Aussagen über die Kirche handeln, die entsprechend 

13 Vgl. hierzu G. Smmidtchen: Rückblick auf das Symposion über Kirche und Gesellschaft, 
in: K. Forster (Hg.): Befragte Katholiken, 258-276, hier: 265-268. 

14 Eine grundsätzlichere moraltheologische Stellungnahme findet sich bei ]. Gründel: Kirche 
und moderne Wertsysteme, in: K. Forster (Hg.): Befragte Katholiken, 64-72. 

15 FB 41; vgl. hierzu]. Gründel a. a. 0. 66 f. 

146 



einem wissensmäßig erlernten Bild der Kirche getätigt werden, aber nichts AUSSAKEIL
ae'  ber die Bedeutsamkeit der Kirche für Cdie eigene Lage Der Kirche alc erlerntem
Begriff (Religionsunterricht!) wird ZV  Jal Wichtigkeit zugeschrieben, aber eine elang-
;olle oder Wir-Erfahrung der Kirche steht nicht hinter diesem Wissen.
Die Kirche erscheint dem Menschen als eine ihren eigenen unantastbaren Gesetzen
gehorchende Amtsstruktur und eine Lehre, die unverstandene, ımmer NUur eingren-
zende Forderungen zeitigt, IM E denen Inan da G1e SO unpraktisc i S1iN!  d etztlich
nichts zZuUu at, deren Befolgung allenfalls Freude und Lebensgenuß behindert1®

läßt sich die Vorstellung, die Kirche schränke die Lebensfreude ein, unschwer
auf eıne Morallehre zurückführen, die je erößere Pflichterfüllung bei gleichzeitig
weitreichendem Opferverzicht auf Genußwerte (im inne unbeschwerter Lebens-
eu wichtiger, weil der schuldbeladenen Gesamtlage entsprechender hielt als
ganzheitliche, die vollen Lebensmöglichkeiten realistisch einplanende und gewinn-
bringende Konzepte und Modelle Lür eine sittlich verantwortete Lebensgestaltung.
Beständig moralisierende Mahnungen Statt kritisch-realistische Eröffnung vVon Ginn-
perspektiven, cdie auf das Problembewußtsein der Menschen eingehen, lassen die
Kirche dann als Jästige Mahnerin erscheinen, die obwohl ihr cittlicher rnst sechr
wohl eignet keine Wege der menschlich erfüllenden Realisierung zeigt. Moral, die
V der Kirche kommt, hatte im Bewußtsein der Menschen bisher ohl icht 1MmMer
das Image des Produktiven, des Planend-Fördernden, sondern eher das einer ZOUVETI-
nantenhaften Rechthaberei.
Go scheint folgender Tatbestand gegeben sSe1in? Das theologisch ın gewisser Hin-
sicht gerechtfertigte Bereichstrennungsdenken bedingt der Situation einer immer
stärker säkularisierten gesellschaftlichen Wirklichkeit die Entwicklung der Kirche zu
einem Sonderbereich, dem die Eigenschaft e1nes sOozialen Beziehungsfeldes immer
deutlicher mangelt Da die Lebensgestaltungslehren dieser Kirche anscheinend wenig
vAN haben mit dem säkularen gesellschaftlichen Bewußtsein, entscheiden sich die
meilisten Menschen dazu, ihr Leben nach den Mustern und odellen Z gestalten, clie
ihnen vl der ‚wichtigeren” Realität, der gesellschaftlichen, angeboten werden. Da-
durch aber erlischt gradweise die gesellschaftliche Wirksamkeit der Kirche Im Mo-
ment noch wenıger ZUu en gesellschafts-öffentlichen Bereich, wWenn 1er auch
deutlich geworden durch die derzeitige Kirche-Staat-Gesellschaft-Diskussion;: mehr
aber 1m erkenntnis-gemütsmäßig bestimmten Bewulßftsein der Menschen!?.

A, K  11© Beziehungs- und Interaktionsfteld
Natürlich beanspruchen die Überlegungen dieses Abschnittes nicht, Lösungsmöglich-
keiten vorzustellen. Sie versuchen aber, die Richtung ; akzentuieren, 1ın der Kirche
stärkere Bedeutsamkeit für den Menschen un den Be  gungen seiner Gesellschaft
erbringen und damit eben aııch Öördernd der Gesellschaft wirken kann.
Entsprechend dem bisherigen edankengang ommt darauf arl, Kirche SC zu
gestalten, 812e von den Menschen „nostrifiziert“” wird durch Überwindung des
hemmenden, weil verfremdenden Bereichsdenkens. moraltheologischer Hinsicht
WUT'|  s  de ese Entwicklung e1ne entschiedenere innerkirchliche Kommunikation hin-
sichtlich wichtiger Werteinstellungen und Normbildungen bewirken!®8, 6S1e  < WUFr:!  e  de auch
eine stärkere Einbeziehung der jeweiligen gesellschaftlichen Wirklichkeit der Men-
schen In den Kommunikationsbereich Kirche mıit sich bringen. Die Kirche WUTN  de sich

Vgl hierzu: Noelle-Neumann: Lebensfreude Ke:; Thema für die Kirche?
HerKorr (1974) 141—47

17 Vgl 4
Wie 1E ) n  on den eutschen Bischöfen Hirtenbrieftf Z Fragen der Sexualmoral (1973) jaerstmals direkt angeregt wird, wobei der Mangel iner entsprechenden Kommunikations-
struktur sofort ehr bewußt werden muß

147

einem wissensmäßig erlernten Bild der Kirche getätigt werden, aber nichts aussagen 
über die Bedeutsamkeit der Kirche für die eigene Lage. Der Kirche als erlerntem 
Begriff (Religionsunterricht!) wird zwar Wichtigkeit zugeschrieben, aber eine belang­
volle Ich- oder Wir-Erfahrung der Kirche steht nicht hinter diesem Wissen. 
Die Kirche erscheint dem Menschen als eine ihren eigenen unantastbaren Gesetzen 
gehorchende Amtsstruktur und eine Lehre, die unverstandene, immer nur eingren­
zende Forderungen zeitigt, mit denen man - da sie „so unpraktisch" sind - letztlich 
nichts zu tun hat, deren Befolgung allenfalls Freude und Lebensgenuß behindert16• 

Z. B. läßt sich die Vorstellung, die Kirche schränke die Lebensfreude ein, unschwer 
auf eine Morallehre zurückführen, die je größere Pflichterfüllung bei gleichzeitig 
weitreichendem Opferverzicht auf Genußwerte (im Sinne unbeschwerter Lebens­
freude) für wichtiger, weil der schuldbeladenen Gesamtlage entsprechender hielt als 
ganzheitliche, d. h. die vollen Lebensmöglichkeiten realistisch einplanende und gewinn~ 
bringende Konzepte und Modelle für eine sittlich verantwortete Lebensgestaltung. 
Beständig moralisierende Mahnungen statt kritisch-realistische Eröffnung von Sinn­
perspektiven, die auf das Problembewußtsein der Menschen eingehen, lassen die 
Kirche dann als lästige Mahnerin erscheinen, 1die - obwohl ihr sittlicher Ernst sehr 
wohl eignet - keine Wege der menschlich erfüllenden Realisierung zeigt. Moral, die 
von der Kirche kommt, hatte im Bewußtsein ,der Menschen bisher wohl nicht immer 
das Image des Produktiven, des Planend-Fördernden, sondern eher das einer gouver­
nantenhaften Rechthaberei. 
So scheint folgender Tatbestand gegeben zu sein: Das theologisch in gewisser Hin­
sicht gerechtfertigte Bereichstrennungsdenken bedingt in der Situation einer immer 
stärker· säkularisierten gesellschaftlichen Wirklichkeit die Entwicklung der Kirche zu 
einem Sonderbereich, dem ,die Eigenschaft eines sozialen Beziehungsfeldes immer 
deutlicher mangelt. Da die Lebensgestaltungslehren dieser Kirche anscheinend wenig 
zu tun haben mit dem säkularen gesellschaftlichen Bewußtsein, entscheiden sich die 
meisten Menschen dazu, ihr Leben nach den Mustern und Modellen zu gestalten, die 
ihnen von der „wichtigeren" Realität, der gesellschaftlichen, angeboten werden. Da­
durch aber erlischt gradweise die gesellschaftliche Wirksamkeit der Kirche: Im Mo­
ment noch weniger zu spüren im gesellschafts-öffentlichen Bereich, wenn hier auch 
deutlich geworden durch die derzeitige Kirche-Staat-Gesellschaft-Diskussion; mehr 
aber im erkenntnis-gemütsmäßig bestimmten Bewußtsein der Menschen17• 

3. Kirche als Beziehungs- und Interaktionsfeld 
Natürlich beanspruchen die Oberlegungen dieses Abschnittes nicht, Lösungsmöglich­
keiten vorzustellen. Sie versuchen aber, die Richtung zu akzentuieren, in der Kirche 
stärkere Bedeutsamkeit für den Menschen unter den Bedingungen seiner Gesellschaft 
erbringen und damit eben auch fördernd in der Gesellschaft wirken kann. 
Entsprechend dem bisherigen Gedankengang kommt es darauf an, Kirche so zu 
gestalten, daß sie von den Menschen „nostrifiziert" wird durch Oberwindung des 
hemmenden, weil verfremdenden Bereichsdenkens. In moraltheologischer Hinsicht 
würde diese Entwicklung eine entschiedenere innerkirchliche Kommunikation hin­
sichtlich wichtiger Werteinstellungen und Normbildungen bewirken18, sie würde auch 
eine stärkere Einbeziehung der jeweiligen gesellschaftlichen Wirklichkeit der Men­
schen in den Kommunikationsbereich Kirche mit sich bringen. Die Kirche würde sich 

18 Vgl. hierzu: E. Noelle-Neumann: Lebensfreude - Kein Thema für die Kirche? in: 
HerKorr 28 (1974) 41-47. 

17 Vgl. Anm. 4. 
18 Wie sie von den deutschen Bischöfen im Hirtenbrief zu Fragen der Sexualmoral (1973) ja 

erstmals direkt angeregt wird, wobei der Mangel einer entsprechenden Kommunikations­
struktur sofort sehr bewußt werden muß. 

147 



dann als belangvoll können das gesellschaftlich bestimmte Bewußtsein
der Menschen.
Um das zu erreichen, nicht genügen, das theologische Wort „Volk Gottes“
endlos zZu wiederholen, €  e aber dem chenvolk gleichsam al Würden- Titel zZu
verleihen. Gewiß, das I1 Vatikanum wollte mıt der cehr berechtigten Hochstellung
eses5 theologischen Begriffs eine Verlebendigung der Sozialwirklichkeit bewir-
ken Ist aber die realisierende mse des theologischen Wissens: „Wir alle sind
die Kirche“” das Wirklichkeitsbewußtsein der Christen Gesellschaft
gelungen? Vielleicht ist S übertrieben, diese Umsetzung, die Ja einen Jangen rozeß
erfordert, den wenigen Jahren schon > erwarten. Andererseits müßte aber jener
Zustand beseitigt werden, der die Menschen der Kirche IW letztlich Fremdem
gegenüberstehen läßt. „Volk Gottes” ist ebenso wiıe „Leib Christi“ eın sozialer
und als solcher ein dynamischer Begriff. Betrachtet clie Kirche alc etiw: Dynami-
sches, kann 61e nicht als bloße Ämterstruktur begriffen werden, auch cht als sich
selbst genügende Gruppe mit einer Mitgliedschaft, die 1Ur Kirche ist und Ur aus
kirchlichen Ordnungsvorstellungen heraus lebt19 Hese Aussage gilt hier generell,
B- AnUur für die Ergebnisse der Synodenumfrage, denn rechnet damit, Kirche
eine Kirche In Gesellschaft ist. als solche stellt S1e sich VO  5 dogmatischen
und kirchenrechtlichen Definitionen einmal[ abgesehen dar als das Zusammen,
Zu- und Miteinander S  S Menschen, die siıch auf Jesus Christus als ıhre verbindliche
Lebensorientierung einlassen und berufen
Man muß nicht eiInNner Romantik der £rühen Kirche verfallen Seln, erkennen,

dies die Ursituation christlicher Sozialisierung Menschen ıst, die gleichwohl
ihrer Gesellschaft verhaftet sind Die Dynamik dieses Zusammen, Zu- und Mit-
einander hat füglich dadurch sozialisierende (gemeinschaftsbildende) Wirkung, lafd
sich enschen ge:  am Jesus Christus orientieren, sich ıunter seın Maß stellen
und ihre Probleme, ihre Bedürfnisse und Vorhaben den Perspektiven Jesu heraus
kritisch diskutieren, rten und planen1%, Auseinandersetzung il Jesus AUS den BCHC-
benen gesellschaftlichen Problemstellungen heraus, Zusammenschluß unter seinen
Voraussetzungen, allerdings ohne Uniformität: Das ist zugleich der dynamische Pro-
zeß der Gemeindebildung, Kirchenbildung auUu>s enschen unt:  43 den Bedingungen ihrer
jeweiligen Gesellschaft Und wenn sich auch von selbst versteht, die Geme:  1N-
den erst durch Institutionen sozial wirksam und Sta| werden, muß doch sofort
auch werden, dafß gerade durch die Institutionen (wie die Führung oder
Leitung) der dynamische Charakter der Gemeinden un der Sache Jesu, also der
Menschen willen zu garantieren ist. Die Gemeinde üßte cich S0 als das zwischen-
und mitmenschliche Beziehungsfeld für jeden erweilisen, der die erlösende Befreiung
durch Jesus tragender Solidarität erfahren, der sich an Jesus Orjentieren will2®

„Beziehungsfeld” steht 1er für die Überwindung des bereichstrennenden Bewußft-
sSeins VO der Kirche e1n: Der Mensch nımmt das Angebot Jesu durch seine Bezie-
hung Gemeinde wahr, und ausgehend von einer gesellschaftlichen Gitua-
t10n. Dazu mu(ß die irche durch Zuwendung ZUmnm gesellschaftlichen S6e1Nn
gleichsam entgegenkommen. Das bedeutet, die Grenzen dieses Beziehungsteldes
ffen seıin ussen.  .. Genauer: Es darf eigentlich keine Grenzen haben, VOr allem

atzınger: Die christliche Brüderlichkeit, München 1960, 107
Hiezu: Hoffmann Fid esus von Nazareth und eıne christliche oral Sittliche Per-

spektiven der Verkündigung Jesu, Freiburg 1975
z0 Dieser Gedanke Orjientiert ch Lehmann: Ethik als Antwort. Methodik ıner  ‘

Koinoniaethik; Uon Oppen: Moral (vgl el und N Kessier: Erlösung
als Befreiung, Düsseldort 1972.

148

dann als belangvoll erweisen können für das gesellschaftlich bestimmte Bewußtsein 
der Menschen. 

Um das zu erreichen, kann es nicht genügen, das theologische Wort „Volk Gottes'1 

endlos zu wiederholen, es aber dem Kirchenvolk gleichsam nur als Würden-Titel zu 
verleihen. Gewiß, das II. Vatikanum wollte mit der sehr berechtigten Hochstellung 
dieses theologischen Begriffs eine Verlebendigung der Sozialwirklichkeit Kirche bewir­
ken. Ist aber die realisierende Umsetzung des theologischen Wissens: ,, Wir alle sind 
die Kirche" in das Wirklichkeitsbewußtsein der Christen in unserer Gesellschaft 
gelungen? Vielleicht ist es übertrieben, diese Umsetzung, die ja einen langen Prozeß 
erfordert, in den wenigen Jahren schon zu erwarten. Andererseits müßte aber jener 
Zustand beseitigt werden, der die Menschen der Kirche ~s etwas letztlich Fremdem 
gegenüberstehen läßt. ,, Volk Gottes" ist ebenso wie „Leib Christi" ein sozialer 
und als solcher ein dynamischer Begriff. Betrachtet man die Kirche als etwas Dynami­
sches, so kann sie nicht als bloße Ämterstruktur begriffen werden, auch nicht als sich 
selbst genügende Gruppe mit einer Mitgliedschaft, die nur Kirche ist und nur aus 
kirchlichen Ordnungsvorstellungen heraus lebt19• Diese Aussage gilt hier generell, 
nicht nur für die Ergebnisse der Synodenumfrage, denn sie rechnet damit, daß Kirche 
eine Kirche in Gesellschaft ist. Und als solche stellt sie sidl - von dogmatisdlen 
und kirchenrechtlichen Definitionen einmal abgesehen - dar als das Zusammen, 
Zu- und Miteinander von Menschen, die sich auf Jesus Christus als ihre verbindliche 
Lebensorientierung einlassen und berufen. 

Man muß nicht einer Romantik der frühen Kirche verfallen sein, um zu erkennen, 
daß dies die Ursituation christlicher Sozialisierung von Menschen ist, die gleichwohl 
ihrer Gesellschaft verhaftet sind. Die Dynamik dieses Zusammen, Zu- und Mit­
einander hat füglich dadurch sozialisierende Cgemeinschaftsbildende) Wirkung, daß 
sich Menschen gemeinsam an Jesus Christus orientieren, sich unter sein Maß stellen 
und ihre Probleme, ihre Bedürfnisse und Vorhaben aus den Perspektiven J esu heraus 
kritisch diskutieren, orten und planen19a. Auseinandersetzung um Jesus aus den gege­
benen gesellschaftlichen Problemstellungen heraus, Zusammenschluß unter seinen 
Voraussetzungen, alle11dings ohne Uniformität: Das ist zugleich der dynamische Pro­
zeß der Gemeindebildung, Kirchenbildung aus Menschen unter den Bedingungen ihrer 
jeweiligen Gesellschaft. Und wenn es sich auch von selbst versteht, daß die Gemein­
den erst ,durch Institutionen sozial wirksam und stabil weroen, so muß doch sofort 
auch gesagt werden, daß gerade durch die Institutionen (wie etwa die Führung oder 
Leitung) der dynamische Charakter der Gemeinden um der Sache J esu, also um der 
Menschen willen zu garantieren ist. Die Gemeinde müßte sich so als das zwischen­
und mitmenschliche Beziehungsfeld für jeden erweisen, der die erlösende Befreiung 
durch Jesus in tragender Solidarität erfahren, der sich an Jesus orientieren will20 • 

.,,Beziehungsfeld" steht hier für die Überwindung des bereichstrennenden Bewußt­
seins von der Kirche ein: Der Mensch nimmt das Angebot J esu durch seine Bezie­
hung zur Gemeinde wahr, und zwar ausgehend von seiner gesellschaftlichen Situa­
tion. Dazu muß ihm die Kirche durch Zuwendung zum gesellschaftlichen Bewußtsein 
gleichsam entgegenkommen. Das bedeutet, daß die Grenzen dieses Beziehungsfeldes 
offen sein müssen. Genauer: Es darf eigentlich gar keine Grenzen haben, vor allem 

lll Vgl.]. Ratzinger: Die christliche Brüderlichkeit, München 1960, 107 f. 
19a Hiezu: P. Hoffmann/ V. Eid: Jesus von Nazareth und eine christliche Moral. Sittliche Per­

spektiven der Verkündigung Jesu, Freiburg 1975. 
20 Dieser Gedanke orientiert sich an P. L. Lehmann: Ethik als Antwort. Methodik einer 

Koinoniaethik; D. von Oppen: Moral (vgl. für beide Anm. 6) und an H. Kessler: Erlösung 
als Befreiung, Düsseldorf 1972. 

'148 



cht ın dem Sinne, wıe das Bereichsdenken S1e nahelegt „Wir mMusSsen  a Zukunft
nicht 1Ne Kirche der ‚offenen Türen‘, sondern eine ‚offene Kirche‘ wagen“*,“
Eine solche Zielsetzung tragt der komplexen Situation der Menschen
Gesellschaft insofern Rechnung, als Kirche vA nicht mehr eine einzig mögliche
Ethik-Konzeption ZU befolgen VOTrSe{ZzT, sondern offensteht für die soziale Produktion

Modellen sittlicher Lebensgestaltung verschiedener Voraussetzungen und Vel-
schiedener Ziele. Die Verschiedenheiten ergeben sich der Verschiedenheit der
gesellschaftlichen Räume, ruppen, Bewußtseinsstrukturen, aUSs denen Menschen
Kirche kommen. Kirche als Beziehungsfeld bietet sich Al gradweiser Dazugehörig-
eit Sinne eines durch coziale Vermittlung Elternhaus, Gemeinde, Bezugspersonen
UuSW.) erlangten Sich-Verhaltens vA| Jesus und Z entsprechender Aktivität Bereich
der Kirche, eilich ın verschiedenen möglichen formellen und informellen Formen
(Initiativgruppen, Mitgliedschaft Räten, karitative Arbeit uSsw.).
Das Beziehungsfeld Kirche vermittelt den Glauben: Angebot des existentiellen Be-

zZu Jesus. Zugleich ermöglicht aber aA1ch den nötigen Spielraum, sich der
Lebensbedingungen ın konkreter Gesellschaft bewußt werden und jJe nach Not-
wendigkeit SO Modelle kritischer Änderung Zu entwerten und der Realisierung
zuzuführen, die der freien Selbstgestaltung des Menschen ohne wänge dienen. Schließ-

bietet sich das Beziehungstfel Kirche auch eintfach Raum der Begegnung all,
dem enschen freien Spiel der Interessen Erfahrungen - und miteinander

gewinnen können. Zwar kann das auch anderswo geschehen, aber gehört Kir-
che innerlich logisch hinzu. Viele Menschen das zeigen cdie Befragungsergebnisse“*
werden nämlich die Erfahrung Jesu geringerer oder weiterer Ferne zu institutio-
nellen Formen der Kirche suchen, manche werden ihr Christsein 1n anderer Weise
leben wollen als die vielen anderen. Wieder andere werden S11 trotz ihres partiellen
Desinteresses der Kirche doch ihres vermittelnden Angebotes bedienen: Jesus zZu

erfahren, viele wichtige gesellschaftliche Probleme auch christlicher Sicht ZUuU sehen,
wIıe IMMeTr das einzelnen geschehen Mag eden Fall ist die Kirche, die
Gemeinde als Beziehungsfeld nicht formalistisch auf e1ne offiziös sanktionierte Le-
bensform einzugrenzen“S,
Die Menschen auch das illustrieren Cdie Befragungsergebnisse die herkömm-
Hcher Form oder aber In distanzierterer, vielleicht auch mehr oder weniger abständiger
We  156e dennoch ZUT irche Beziehung stehen, gehören pluralistischen Indu-
striegesellschaft mit ihren vielen Orientierungssystemen, ihren Meinungsbildungs-
medien, ihren Wettbewerbsanforderungen und ihrem Konsumdenken Es sind
Menschen, die vieler Hinsicht mündig geworden sind, eren Mündigkeit und
Freiheit, deren Weltorientierung aber ortwährend auf die harte TO|
nivellierenden Proßfitstrebens und barer Orientierungsunsicherheit gestellt werden.
Wie gesagt, e1ne offene Kirche könnte für viele Menschen, sofern S1e einen exısten-
ellen Bezug zu Jesus Christus gewinnen, die Chance bedeuten, auUuSs gemeinsamen
VOI der Dynamik Jesu Erfahrungen heraus Alternativen zl gesellschaft-
lichen Orientierungstrends zu entwickeln, die icht einfach modischem Gefälle oder
permissiven Neigungen folgen, sondern sich kritisch um cie Werthaftigkeit mensch-
lichen Lebens und Zusammenlebens bemühen. Damit erwıiese sich Kirche als
aktiver, geistigen Rückhalt gewährender Teil der Gesellschaft.

4 ( Rahner: Gt;  andel derQals Aufgabe und Chance, Freiburg 1972, 100.
2 Vel. Tabellen 7 12) und des Forschungsberichtes von der Synoden-
age und auıch Fleckenstein: Kirchenbesuch und aktive Mitarbeit D kirchli 441
Leben Beziehung U3 Verhältnis Kirche und Gemeinde, Forster (Hg.)
Befragte Katholiken, 73—82, hier 74

Kaufmann Theologie soziologischer Sicht, Freiburg 1973, 7 2—77,

149

nicht in dem Sinne, wie das Bereichsdenken sie nahelegt. ,, Wir müssen in Zukunft 
nicht nur eine Kirche ,der ,offenen Türen', sondern eine ,offene Kirche' wagen21.'' 

Eine solche Zielsetzung trägt der komplexen Situation der Menschen in unserer 
Gesellscha.6t insofern Rechnung, als Kirche z. B. nicht mehr eine einzig mögliche 
Ethik-Konzeption zu ·befolgen vorsetzt, sondern offensteht für die soziale Produktion 
von Modellen sittlicher Lebensgestaltung verschiedener Voraussetzungen und ver­
schiedener Ziele. Die Verschiedenheiten ergeben sich aus der Verschiedenheit der 
gesellschaftlichen Räume, Gruppen, Bewußtseinsstrukturen, aus denen Menschen zur 
Kirche kommen. Kirche als Beziehungsfeld bietet sich an zu gradweiser Dazugehörig­
keit im Sinne eines durch soziale Vermittlung (Elternhaus, Gemeinde, Bezugspersonen 
usw.) erlangten Sich-Verhaltens zu Jesus und zu entsprechender Aktivität im Bereich 
der Kirche, freilich in verschiedenen möglichen formellen und informellen Formen 
(Initiativgruppen, Mitgliedschaft in Räten, karitative Arbeit usw.). 

Das Beziehungsfeld Kirche vermittelt den Glauben: Angebot des existentiellen Be­
zuges zu Jesus. Zugleich ermöglicht es aber auch den nötigen Spielraum, sich der 
Lebensbedingungen in konkreter Gesellschaft bewußt zu werden und je nach Not­
wendigkeit solche Modelle kritischer Änderung zu entwerfen und der Realisierung 
zuzuführen, die der freien Selbstgestaltung des Menschen ohne Zwänge dienen. Schließ­
lich bietet sich das Beziehungsfeld Kirche auch einfach als Raum der Begegnung an, 
in dem Menschen im freien Spiel der Interessen Erfahrungen an- und miteinander 
gewinnen können. Zwar kann das auch anderswo geschehen, aber es gehört zur Kir­
che innerlich logisch hinzu. Viele Menschen - das zeigen ,die Befragungsergebnisse22 -

werden nämlich die Erfahrung J esu von geringerer oder weiterer Feme zu institutio­
nellen Formen der Kirche suchen, manche werden ihr Christsein in anderer Weise 
leben wollen als die vielen anderen. Wieder andere werden sich trotz ihres partiellen 
Desinteresses an der Kirche doch ihres vermittelnden Angebotes bedienen: Jesus zu 
erfahren, viele wichtige gesellschaftliche Probleme auch aus christlicher Sicht zu sehen, 
wie immer das im einzelnen Fall geschehen mag. Auf jeden Fall ist die Kirche, die 
Gemeinde als Beziehungsfeld nicht formalistisch auf eine offiziös sanktionierte Le­
bensform einzugrenzen23• 

Die Menschen - auch das illustrieren die Befragungsergebnisse -, die in herkömm­
licher Form oder aber in distanzierterer, vielleicht auch mehr oder weniger abständiger 
Weise dennoch zur Kirche in Beziehung stehen, gehören einer pluralistischen Indu­
striegesellschaft mit ihren vielen Orientierungssystemen, ihren Meinungsbildungs­
medien, ihren Wettbewerbsanforderungen und ihrem Konsumdenken an. Es sind 
Menschen, die zwar in vieler Hinsicht mündig gewo11den sind, deren Mündigkeit und 
Freiheit, deren Wert- und Weltorientierung aber fortwährend auf die harte Probe 
nivellierenden Profitstrebens und barer Orientierungsunsicherheit •gestellt werden. 
Wie gesagt, eine offene Kirche könnte für viele Menschen, sofern sie einen existen­
tiellen Bezug zu Jesus Christus gewinnen, die Chance bedeuten, aus gemeinsamen 
von der Dynamik J esu getragenen Erfahrungen heraus Alternativen zu ,gesellschaft­
lichen Orientierungstrends zu entwickeln, die nicht einfach modischem Gefälle oder 
permissiven Neigungen folgen, sondern sich kritisch um die Werthaftigkeit mensch­
lichen Lebens und Zusammenlebens bemühen. Damit erwiese sich Kirche als ein 
aktiver, geistigen Rückhalt gewährender Teil der Gesellschaft. 

21 K. Rahner: Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance, Freiburg 1972, 100. 
22 Vgl. die Tabellen 7 (FB 12) und 19 (FB 25) des Forschungsberichtes von der Synoden­

umfrage und auch H. Fleckenstein: Kirchenbesuch und aktive Mitarbeit am kirchlichen 
Leben .:... in ihrer Beziehung zum Verhältnis zur Kirche und Gemeinde, in: K. Forster (Hg.): 
Be&agte Katholiken, 73-82, hier 74 f. 

u F. X. Kaufmann: Theologie in soziologischer Sicht, Freiburg 1973, 72-77. 

149 



Begibt sich Kirche damit aber nicht doch ihres notwendigen Querstehens Ur Gesell-
schaft, durch das s1e unbeugsam die Jesu Gottesverkündigung ewonnenen Werte
wahrer Menschlichkeit Dvertritt?
Diese rage ıst NUüu  fa dann ZUuU bejahen, wWenn Kirche Sinne des Bereichsdenkens
als institutionalisierte Querstellung, als institutionalisierte „moralische Unbequem-
lichkeit“ versteht, Das Sich-Offnen der Kirche die komplexen gesellschaftlichen
Erfahrungen der Menschen, für die Tobleme der Realisierung idealer csittlicher For-
derungen (Empfängnisverhütung; Ehescheidung; atıge Liebe Feind. akso auch

Gewaltverbrecher UuSW.) ist aber wahrhaftig nicht notwendig Dermissiv“*, Indem
dieses Sich-OÖffnen durch verantwortliche Kommunitkation IM Beziehungsfeld Kirche
geschieht, n der sicherlich immer auch vorhandene Hang Zu unkritischer
‚passung und Nachgiebigkeit vermieden und bekämpft werden. Die Querstellung
der Kirche ist eıne Sache ihrer kritischen die schöpferischen Aufgreifen
und Verhandeln (M allgemeinen Problemen ZUur ommt -  P durch das
autorıtative Vorlegen eINZIE möglicher Handlungs- Verhaltensregeln. Querstehen
heißt Mißlichkeiten, Ungerechtigkeiten auch gerade ufdecken, auf
Ursachen und ereinigungsmöglichkeiten untersuchen, ”  alı ele, schon ange s1e
gewohnte ens: s1ie icht csehen können oder wollen: heißt Z einem Arbeiter
seıiıne Abhängigkeit und seine Bildungseinschränkung bewußt machen damit
die ugen Zu öffnen ur  ar bessere Entfaltungsmöglichkeiten und seine Familie,
auch S mit seinem bisherigen Leben „KalZ zufrieden“ 15£. Querstehen heißt
schließlich tatıge Initiativen dort ZuUu ergreifen, PG U die wehr Schädigun-
genN, €5 un kritische Prüfung Z überkommener Normvorstellungen
und wCd un die Gestaltung besserer Strukturen geht
Um noch einmal zu SageN: Das Querstehen der Kirche S Gesellschaft dürfte So,
zumindest unter Umständen, wie s1e bei uns gegeben S1. nicht eine institutionali--
stierte Konfrontation ZUF Gesellschaft beinhalten. Vielmehr besteht darin, das
kritische Jesu 1 Sinne unbeugsamer Stellungnahme zugunsten freien Mensch-
Se11ns immer dort Tragen kommt, W  H.  (  J die kritische Analyse gefährliche Einseitig-
keiten feststellt. Natürlich wird das immer wieder zl Konflikten und Konfrontationen
führen vA auch dann schon, wWenn sich ber die richtigen Mittel treıtet. ber
25 bedeutet durchaus nicht, das Querstehen der Kirche Sinne eines ideolo-
gischen „nicht vV«( dieser elt” verabsolutiert wird. Dieses Querstehen ist nämlich
eın sinnvoller und notwendiger Dienst der Kirche 1n der Gesellschaft und für S1e,

Hier bedarf logischerweise die Kirche alc Beziehungsfeld der frei engagierten Inter-
aktion und Kommunikation. Dabei handelt sich um das Zusammenwirken VvVon
Menschen bezug auf ihre Probleme und Bedürfnisse, 1e Ja zugleich auch die ihrer
gesellschaftlichen Umwelt sind Solange Kirche faktisch alc abgetrennter Bereich VeTtT-
standen und wird, kennt s1e Probleme und Bedürfnisse der enschen wohl
vorwiegend aAus eıner kirchlich-selektiven Engführung® Zumal dann, etw.:
moralische Fragen der Lebensgestaltung (z Mischehe, geschiedene Wiederverhei-
ratete) eıiınen abstrakten, relativ statischen Idealraster eingespannt werden. Inter-
aktion und Kommunikation bedeuten die aktive Ausfüllung der Kirche Bez:  1e-
hungsfeld durch gemeinsame Suche nach den Maß-Perspektiven Jesu problema-
schen Situationen, ohne Normtraditionen als jeder Hinsicht an sich unauf-
gebbar auferlegt werden. Solche gemeınsame Suche cschließt die UÜbernahme der Wert-
Perspektiven Z. AUS den sittlichen Traditionen des Christentums (früher BEWONNENE
Erfahrungen, früher erreichte Wert- und Normeinsichten) selbstredend e1n. icht

. 1eses Wort taucht mit negativer Akzentuierung letzter eit häufig auf, wohl mit der
inhaltlichen Bedeutung von nachsi  ,
Vgl Kassel d. .

(}

Begibt sich Kirche damit aber nicht doch ihres notwendigen Querstehens zur Gesell­
schaft, durch das sie unbeugsam die aus Jesu Gottesverkündigung gewonnenen Werte 
wahrer Menschlichkeit vertritt? 
Diese Frage ist nur dann zu bejahen, wenn man Kirche im Sinne des Bereichsdenken-s 
als institutionalisierte Querstellung, als institutionalisierte „moralische Unbequem­
lichkeit" versteht. Das Sich-öffnen der Kirche für die komplexen gesellschaftlichen 
Erfahrungen der Menschen, für die Probleme der Realisierung idealer sittlicher For­
derungen (Empfängnisverhütung; Ehescheidung; tätige Liebe zum Feind. also auch 
zum Gewaltverbrecher usw.) ist aber wahrhaftig nicht notwendig permissiv24• Indem 
dieses Sich-Öffnen durch verantwortliche Kommunikation im Beziehungsfeld Kirche 
geschieht, kann nämlich der sicherlich immer auch vorhandene Hang zu unkritischer 
Anpassung und Nachgiebigkeit vermieden und bekämpft werden. Die Querstellung 
der Kirche ist eine Sache ihrer kritischen Dynamik, die im schöpferischen Aufgreifen 
und Verhandeln von allgemeinen Problemen zur Geltung kommt und nicht durch das 
autoritative Vorlegen einzig möglicher Handlungs- und Verhaltensregeln. Querstehen 
heißt z. B.: Mißlichkeiten, Ungerechtigkeiten auch und gerade dann aufdecken, auf 
Ursachen und Bereinigungsmöglichkeiten untersuchen, wenn viele, schon lange an sie 
gewohnte Menschen sie nicht sehen können oder wollen; heißt z. B.: einem Arbeiter 
seine Abhängigkeit und seine Bildungseinschränkung bewußt zu machen und damit 
die Augen zu öffnen für bessere Entfaltungsmöglichkeiten für ihn und seine Familie, 
auch wenn er mit seinem bisherigen Leben „ganz zufrieden" ist. Querstehen heißt 
schließlich: tätige Initiativen dort zu ergreifen, wo es um die Abwehr von Schädigun­
gen, wo es um kritische Prüfung z. B. überkommener Wert- und Normvorstellungen 
und wo es um die Gestaltung besserer Strukturen geht. 
Um es noch einmal zu sagen: Das Querstehen der Kirche zur Gesellschaft dürfte also, 
zumindest unter Umständen, wie sie bei uns gegeben sind, nicht eine institutionali­
sierte Konfrontation zur Gesellschaft beinhalten. Vielmehr besteht es darin, daß das 
kritische Maß J esu im Sinne unbeugsamer Stellungnahme zugunsten freien Mensch­
seins immer dort zum Tragen kommt, wo idie kritische Analyse ,gefährliche Einseitig­
keiten feststellt. Natürlich wiro das immer wieder zu Konflikten un,d Konfrontationen 
führen: z. B. auch dann -schon, wenn man sich über die richtigen Mittel streitet. Aber 
es bedeutet ,durchaus nicht, daß das Querstehen der Kirche im Sinne eines ideolo­
gischen „nicht von dieser Welt" verabsolutiert wim. Dieses Querstehen ist nämlich 
ein sinnvoller und notwendiger Dienst der Kirche in der Gesellschaft und für •sie. 

Hier bedarf logischerweise die Kirche als Beziehungsfeld der frei engagierten Inter­
aktion und Kommunikation. Dabei handelt es sich um ,das Zusammenwirken von 
Menschen in bezug auf ihre Probleme und Bedürfnisse, die ja zugleich auch die ihrer 
gesellschaftlichen Umwelt sind. Solange Kirche faktisch als abgetrennter Bereich ver­
standen und gewertet wiI'd, kennt sie Probleme und Bedürfnis,se der Menschen wohl 
vorwiegend aus einer kirchlich ... selektiven Engführung25• Zumal dann, wenn etwa 
moralische Fragen der Lebensgestaltung (z. B. Mischehe, geschiedene Wiederverhei­
ratete) in einen -abstrakten, relativ statischen IdealrctSter eingespannt werden. Inter­
aktion und Kommunikation bedeuten die aktive Ausfüllung der Kirche als Bezie­
hungsfeld durch gemeinsame Suche nach den Maß-Perspektiven J esu in problema­
tischen Situationen, ohne daß Normtraditionen als in jeder Hinsicht an sich· unauf­
gebbar auferlegt weroen. Solche gemeinsame Suche schließt die Obernahme der Wert­
Perspektiven z. B. aus den sittlichen Traditionen des Christentums (früher gewonnene 
Erfahrungen, früher erreichte Wert- und Normeinsichten) selbstredend ein. Nicht zu-

u Dieses Wort taucht mit negativer Akzentuierung in letzter Zeit häufig auf, wohl mit der 
inhaltlichen Bedeutung von „allzu nachsidttig". 

u Vgl. M. Kassel a. a. 0. (Anm. 12). 

150 



letzt bedeutet soziales Handeln dem Jesu die Möglichkeit verbindlicher
Mitmenschlichkeitserfahrung gerade auch für Zu-kurz-Gekommene, für Vereinsamte,
für die Outsider, für die täglichen Irott Verstummten USW. Doch ıst dies „Nur  ‚rr
die olge dessen, sich Menschen ihrer vollen gesellschaftlichen Ta und Be-
deutung gemeinsam der Herausforderung Jesu stellen und c1e durch soziales, c1t11a-
tionsbezogenes Planen und realisieren.
1er tritt das „Volk Gottes” AQUuUS der bloßen theologischen Erhabenheit des Bereichs-
trennungsdenkens heraus in SOZ]:  al belangvolle Wirklichkeit. Und soziale Wirklichkeit
kann heute sinnvoll ohl NUuUr eine demokratisterte cein®®. Demokratisierung bedeu-
tet nicht die fragwürdige strukturelle Festlegung, du:  Q stimmungen die
einen mehr Recht bekommen als ctie anderen®”, S1e bedeutet vielmehr eıne „erhöhte
Strukturvariabilität der Kirch  e,  ‘ die „Zulassung mehr Handlungsmöglichkeiten
als legitimer Ausprägung ‚kirchlichen Lebens’ 28 Das bedeutet wiederum, daß e1ine
oHene Kirche den verschiedenen Kompetenzen ihrer Mitglieder her lebt, die eben
gewiß üicht ın allem gleichzeitig gleichem Maße kompetent sind miıt-
entscheiden können und wollen, aber doch einer We  15€@ miteinander umgehen, durch
die Entscheidungsprozesse und ÄArgumentationen durchsichtig gemacht behandelt,
nicht aber einfach hoheitlich-selektiv beeinflußt werden®®. Fs bedeutet die Anerken-
NUun_n; der Möglichkeit, Menschen der Kirche verschiedene Wege einschlagen
können, Christsein Zu leben, 61e angesichts bestimmter gesellschaftlicher und
kirchlicher Probleme verschiedene Konzepte Z ihrer Ösung erarbeiten können, ohne

unbedingt Harmonisierungsversuche untern! würden.
.  28

Wird damit aber nicht die Funktion der jeweiligen itung ın rage gestellt, (
daß die Sache der Kirche selbst Schaden erleiden könnte?
Sie wird erganz oder auch erweitert durch Zuführung möglicher Alternativen, w_
durch die eigenen Denkpositionen gewinnen können. Schließlich hat die
rungsautorität auch darin ihren großen unüberholbaren ıinn, daß SI die Prozesse
der Kommunikation und Interaktion ımmer nNnNeu anstößt und fordert, 61e Mei-
nungsminderheiten ermuntert und ominierende Gruppen R entsprechender Zu-
rückhaltung anhält. Selbstverständlich ıst in diesem Kontext die und wich-
tigste Aufgabe der Leitung, ımmer auf die Maßvorgabe Jesu hinzuweisen und
die Sinnperspektiven der qOhristlichen Traditionen In die Diskussion bringen.
Meinungskonflikte und Einstellungskonflikte hinsichtlich ıttlicher Fragen sind eıner
dynamischen und demokratisierten Kirche nicht vermeiden: die rage ist, wIıie
die Konflikte verantwortlich handhabt, ohne s1e zUu unterdrücken oder manipulie-
ren®®, einungs- und Einstellungsverschiedenheiten hindern die Kirchenleiter dann
icht daran, 1ım Namen und Auftrag ihrer Gemeinden z.u sprechen und Z rAN wich-

Kaufmann: d, 145—154; Rahner: d, <, 127—130.
27 K, Forster eın das so aufzufassen:;: vgl Zur theologischen Motivation und zZu den

pastoralen Konsequenzen der Umfrage ZUr: Gemeinsamen Synode der Bistiüimer der
Bundesrepublik Deutschland, Forster Hg.) Befragte Katholiken, 0-—22, hier:

Kaufmann: d, d. 151. An dieser Stelle wäre zweifelsohne auch der große Problem-
kreis nicht-gelenkter Kommunikation ehande vgl azu e  4 Herrschaftsfreie
Kommunikation Eine Forderung die irchliche Verkündigung?, ..  . nn Diakonia (1973)
339—350.
Vgl nochmals Kassel 7 a. O., bes. 357 f,; sicherlich gelten die hier gemachten Erfah-
Ngen mutatis mutandis auch für den mgang mit vielen Gemeindeseelsorgern.Vgl Hürter: Soziale Konflikte und christliches Ethos, ..  —- Gründel auh Eid Hg.)
umanum (siehe Anm. 131—141; ebenso: Der Bischof VvVon Limburg eim Kempf):Über Konflikte und hre Lösung. Brief die Gemeinden des Bistums Zur Öösterlichen
Bußzeit 197'

1571

letzt bedeutet soziales Handeln unter dem Maß J esu die Möglichkeit verbindlicher 
Mitmenschlichkeitserfahrung gerade auch für Zu-kurz-Gekommene, für Vereinsamte, 
für -die Outsider, für die im täglichen Trott Verstummten usw. Doch ist dies „nur" 
die Folge dessen, daß sich Menschen in ihrer vollen gesellschaftlichen Kraft und Be­
deutung gemeinsam ,der Herausfoi:,derung J esu stellen und sie durch soziales, situa­
tionsbezogenes Planen und Handeln realisieren. 
Hier tritt das „Volk Gottes" aus ,der bloßen theologischen Erhabenheit des Bereichs­
trennungsdenkens heraus in sozial belangvolle Wirklichkeit. Und soziale Wirklichkeit 
kann heute sinnvoll wohl nur eine demokratisierte sein26• Demokratisierung bedeu­
tet nicht die fragwürdige strukturelle Festlegung, daß durch Abstimmungen die 
einen mehr Recht bekommen als die anderen27, sie bedeutet vielmehr eine „erhöhte 
Strukturvariabilität der Kirche", die „Zulassung von mehr Handlungsmöglichkeiten 
als legitimer Ausprägung ,kirchlichen Lebens' "28• Das bedeutet wiederum, daß eine 
offene Kirche von den verschiedenen Kompetenzen ihrer Mitglieder her lebt, die eben 
gewiß nicht in allem gleichzeitig und in gleichem Maße kompetent sind und mit­
entscheiden können und wollen, aber -doch in einer Weise miteinander umgehen, durch 
die Entscheidungsprozesse und Argumentationen durchsichtig gemacht und behandelt, 
nicht aber einfach hoheitlich-selektiv beeinflußt werden29• Es bedeutet die Anerken­
nung der Möglichkeit, daß Menschen in der Kirche verschiedene Wege einschlagen 
können, ihr Christsein zu leben, daß sie angesichts bestimmter gesellschaftlicher und 
kirchlicher Probleme verschiedene Konzepte zu ihrer Lösung erarbeiten können, ohne 
daß unbedingt Harmonisierungsversuche unternommen würden . 

• 
Wird damit aber nicht die Funktion der jeweiligen Leitung in Frage gestellt, so 
daß die Sache der Kirche selbst Schaden erleiden könnte? 
Sie wird ergänzt oder auch erweitert durch Zuführung möglicher Alternativen, wo­
durch die eigenen Denkpositionen nur gewinnen können. Schließlich hat die Füh­
rungsautorität auch darin ihren großen unüberholbaren Sinn, daß sie die Prozesse 
der Kommunikation und Interaktion immer neu anstößt und fordert, daß sie Mei­
nungsminderheiten ermuntert und dominierende Gruppen zu entsprechender Zu­
rückhaltung anhält. Selbstverständlich ist es in diesem Kontext die erste und wich­
tigste Aufgabe der Leitung, immer neu auf die Maßvorgabe ]esu hinzuweisen und 
die Sinnperspektiven der christlichen Traditionen in die Diskussion zu bringen. 
Meinungskonßikte und Einstellungskonflikte hinsichtlich sittlicher Fragen sind in einer 
dynamischen und demokratisierten Kirche nicht zu vermeiden; die Frage ist, wie man 
die Konflikte verantwortlich handhabt, ohne sie zu unterdrüd<en oder zu manipulie­
ren30. Meinungs- und Einstellungsverschiedenheiten hindern die Kirchenleiter dann 
nicht daran, im Namen und Auftrag ihrer Gemeinden zu sprechen und z. B. zu wich-

28 F. X. Kaufmann: a. a. 0. 145-154; K. Rahner: a. a. 0. 127-130. 
27 K. Forster scheint das so aufzufassen; vgl.: Zur theologischen Motivation und zu den 

pastoralen Konsequenzen der Umfrage zur Gemeinsamen Synode der Bistümer in der 
Bundesrepublik Deutschland, in: K. Forster (Hg.): Befragte Katholiken, 9-22, hier: 
13 ff. 

28 F. X. Kaufmann: a. a. 0. 151. An dieser Stelle wäre zweifelsohne auch der große Problem­
kreis nicht-gelenkter Kommunikation zu behandeln; vgl. dazu R. Zerfaß: Herrschaftsfreie 
Kommunikation - Eine Forderung an die kirchliche Verkündigung?, in: Diakonia 4 (1973) 
339-350. 

29 Vgl. nochmals M. Kassel a. a. 0., bes. 351 f.; sicherlich gelten die hier gemachten Erfah­
rungen mutatis mutandis auch für den Umgang mit vielen Gemeindeseelsorgern. 

30 Vgl. 0. Hürter: Soziale Konflikte und christliches Ethos, in: Gründel / Rauh / Eid (Hg.): 
Humanum (siehe Anm. 6) 131-141; ebenso: Der Bischof von Limburg (Wilhelm Kempf): 
Ober Konflikte und ihre Lösung. Brief an die Gemeinden des Bistums zur österlichen 
Bußzeit 1972. 

151 



tigen sittlichen Problemen Stellung z.u nehmen. Gegenteil, S1e können eine rele-
vante Diskussion benützen, LEL entscheidende Argumente offen auszusprechen und
abzuwägen, ohne die YVYO:  . ihnen selbst vertretenen Einstellungen Z.U VeelIi-

schweigen. Damit geraten S1Ie atıch icht SO leicht 1n Gefahr, ihre eigenen Finstellun-
gen schließlich doch mit den offiziellen „‚der“ Kirche zu vermischen. Solch ein Ver-
halten erscheint nicht IT deshalb nützlich und wirkungsvoll, weil glaubwürdiger
1st; sondern VOT allem auch darum, weil einerseits niemand csich der Kirche gegenüber
fremd zu fühlen braucht, der eine Minderheitsmeinung vertritt, weil andererseits das
Darlegen VO verantwortlichen Standpunkten und gumenten £ür 1ne gesamt-
gesellschaftliche Meinungsbildung wesentlich förderlicher ist alc bloßes Erklären sol-
cher Lehrformeln, die durch ihre Gilattheit verschleiern oder Ur ihre theoretische
Ungriffigkeit nicht wirken.
Der komplexe Pluralismus Gesellschaft macht Ja VOT eren Gemeinden
nicht halt, wıe das Gesamtbild der Synodenumfrage wohl eindrucksvol bestätigt.
Und 5 ware  + fals ihn U5 den Gemeinden hinauszuwünschen; ware  ; ZUu1L1 einen
nicht realistisch, vA | anderen verurteilte die Gemeinden erst recht ZuUu der konflikt-
losen Belanglosigkeit, die ihnen Bewußtsein vieler jetzt schon 7zukommt Wenn sich
die Menschen 1n der irche auch ZU. einen Jesus Christus bekennen und VO ihm
her Initiativen und Perspektiven Z für die Findung von eattlichen Normen
winnen, O werden Sie doch nicht monolithischer Lebensauffassung SPe1M. S5ie werden
ZU verschiedenen cittlichen Konzeptionen finden, mMan wird S1e 1n verschiedenen poli-
+ischen tungen arbeiten sehen. Gie werden innerhalb und außerhalb des Bezie-
hungsfeldes Kirche ihre Konflikte unl die besseren rogramme und odelle aıusfech-
ten. 561e iın bezug auf Kirche, der Finheit der irche tun können, zeigt
die Kraft und Bedeutung der Kirche eines Beziehungsfeldes einer demokrati-
schen Gesellschaft; besser: ©5 zeigt, die Kirche die demokratische Freiheit und
Mündigkeit unterstützen, zu stabilisieren aß. Wenn es wirklich erreicht ist,
hat die Kirche ihre Bedeutsamkeit den Christen mit seinem gesellschaftlichen
Bewußtsein wiedergewonnen: icht durch totale Überformung, sondern durch rien-
tierung und Bewußtwerdung S Glauben. Das hemmende Bereichstrennungsbewußt-
Se1in könnte also überwunden werden.

152

tigen ·sittlichen Problemen Stellung zu nehmen. Im Gegenteil, sie können eine rele­
vante Diskussion benützen, um ent5cheidende Argumente offen auszusprechen und 
abzuwägen, ohne deshalb die von ihnen selbst vertretenen Einstellungen zu ver­
schweigen. Damit geraten sie auch nicht so leicht in Gefahr, ihre eigenen Einstellun­
gen schließlich dodt mit den offiziellen ,,der" Kirche zu vermischen. Solch ein Ver­
halten erscheint nicht nur deshalb nützlich und wirkungsvoll, weil es glaubwür.diger 
ist; sondern vor allem auch darum, weil einerseits niemand sich ,der Kirche gegenüber 
fremd zu fühlen braucht, der eine Minderheitsmeinung vertritt,- weil andererseits das 
Darlegen von verantwortlichen Standpunkten und Argumenten für eine gesamt­
gesellschaftliche Meinungsbildung wesentlich förderlicher ist als bloßes Erklären sol­
cher Lehrformeln, ,die durch ihre Glattheit verschleiern oder durch ihre theoretische 
Ungriffigkeit nicht wirken. 

Der komplexe Pluralismus unserer Gesellschaft macht ja vor unseren Gemeinden 
nicht halt, wie •das Gesamtbild ,der Synodenumfrage wohl eindrucksvoll bestätigt. 
Und es wäre falsch, ihn aus .den Gemeinden hinauszuwünschen; es wäre zum einen 
nicht realistisch, zum anderen verurteilte es die Gemeinden erst recht zu der konflikt­
losen Belanglosigkeit, die ihnen im Bewußtsein vieler jetzt schon zukommt. Wenn sich 
die Menschen in der Kirche auch zum einen Jesus Christus bekennen und von ihm 
her Initiativen und Perspektiven z. B. für die Findung von -sittlichen Normen ge­
winnen, so werden ·sie doch nicht monolithischer Lebensauffassung sein. Sie werden 
zu verschiedenen sittlichen Konzeptionen finden, man wird sie in verschiedenen poli­
tischen Richtungen arbeiten sehen. Sie werden innerhalb und außerhalb des Bezie­
hungsfeldes Kirche ihre Konflikte um die besseren Programme und Modelle ausfech­
ten. Daß sie es in bezug auf Kirche, in ,der Einheit der Kirche tun können, izeiglt 
die Kraft und Bedeutung •der Kirche als eines Beziehungsfeldes in einer d~mokrati­
schen Gesellsdtaft; besser: es zeigt, daß die Kirdte die demokratische Freiheit und 
Mündigkeit zu unterstützen, zu stabilisiel'.en vermag. Wenn ,dies wirklich erreicht ist, 
hat die Kirdte ihre Bedeutsamkeit für -den Christen mit seinem gesellschaftlidten 
Bewußtsein wiedergewonnen: nidi.t ,durdi. totale Oberformung, sondern durch Orien­
tierung und Bewußtwerdung aus Glauben. Das hemmende Bereidtstrennungsbewußt­
sein könnte also überwunden wer.den. 

152 


