GOTTFRIED GRIESL

Pastoraltheologische Anregungen fiir die Hinfiihrung
zum Sakrament der Bufle

Mit der ziemlich unvermittelten Einfilhrung des neuen Buflordo am 1. Jinner 1975
wurde nach elf Jahren die konziliare Bestimmung des Liturgiedekrets eingeldst: , Ritus
und Formeln des Bufisakramentes sollen so revidiert werden, daR sie Natur und Wir-
kung des Sakraments deutlicher ausdriicken” (n. 72). Es gibt mehrere Griinde, sich
iiber die Neuerung zu freuen. Der erfahrene Seelsorger wird aber kaum iibertriebene
Erwartungen an sie allein kniipfen. Die seit dem Konzil offenkundig gewordene Mi-
sere unserer BufSpraxis hat weitverzweigte und zum Teil recht tiefgehende Wurzeln.
Das Unbehagen an der bisherigen liturgischen Gestalt mag eine Rolle gespielt haben,
ist aber sicher nicht die bedeutendste oder gar einzige Ursache des BuBSschwundes; man
kann sich daher eine Heilung nicht von der rituellen Erneuerung allein erwarten,
sondern erst von einer pastoralen Bewiltigung der Misere in ihrem ganzen Umfang,
ansetzend bei ihren Wurzeln. S. Kierkegaard bemerkt einmal: ,,Alle Darstellung des
Christlichen muf8 Ahnlichkeit haben mit dem Verhalten des Arztes am Krankenbett”.
Wenn wir heute vor unserer schwerkranken BuBpraxis stehen, vermégen ihr unbe-
dachte Hausmittelchen ebenso wenig zu helfen wie Schimpfen oder Jammern. Das
kénnte sogar schaden.

Fiir viele Menschen sind im gesellschafthchen Sikularisierungsprozef Grundlagen des
Glaubens ins Wanken geraten und ist die Beziehung zu Gott diinn geworden; damit
verliert menschliche Schuld fiir sie die religiose Dimension: Man vermag Schuld nicht
mehr als ,,Siinde” zu empfinden. Oder noch tiefer: Nach sozialpsychologischen Unter-
suchungen verliert sich vielfach die Schulddimension selbst aus dem Bewufltsein; man
leidet an ,,Storungen”, besonders im mitmenschlichen Bereich, und médchte sie beseitigen;
aber sie erscheinen nur noch als Ubel wie eine Krankheit unter dem Gesichtspunkt
von Ursache und Wirkung, nicht mehr unter dem von Schuld und Siihne. Solche Men-
schen ,haben keine Siinde”. Auch bei vielen Getauften ist das religibse Grundwasser
so weit gesunken, daB ihr SiindenbewuBtsein und ihre Siihnebereitschaft wie vertrock-
net erscheint. Sie stehen dann verstindnislos dem Verséhnungsangebot der Kirche
gegeniiber und fithlen sich in jhrer eigenen Not nicht verstanden. Sie reagieren
drgerlich, wenn man die Beichtpflicht urgiert. Hier braucht es als ersten pastoralen
Schritt doch die Glaubensverkiindigung, das Metanoeite auf den Vatergott Christi hin.
Freilich mit jenem Verstehen, das den Verkiindiger dort stehen 1d8t, wo der Ange-
sprochene steht. Auch Christus hat dieses Verstiindnis gezeigt, als er sich um mensch-
liche Leiden helfend kiimmerte, um davon zu iiberzeugen, da das Reich Gottes ange-
brochen sei. Kurz, es braucht in unserer Bulpastoral zuerst eine besonnene Diagnose,
um dann eine wirksame Therapie anzusetzen.

Der neue BuBordo legt Wert darauf, daB der bereitwillige Biier vom Seelsorger
viterlich (10, c) oder briiderlich (16) aufgenommen wird. Was den Seelsorger aber
viel mehr bekiimmert, ist die Frage, was zu tun sei, damit die Gliubigen iiberhaupt
noch zur Beichte kommen. Auch nach dem neuen BuBordo gilt: ,,Das vollstindige
Siindenbekenntnis und die Lossprechung des einzelnen sind nach wie vor der einzige
ordentliche Weg der Versshnung der Gliubigen mit Gott und der Kirche...” (n. 31,
vgl 7 a). BuBigottesdienste haben ihren guten pastoralen Sinn darin, zur Buflbereit-
schaft zu disponieren und den kirchlichen Siihnevollzug erfahren zu lassen, aber nicht
die sakramentale Einzelbeichte zu ersetzen. Wenn es uns nicht gelingt, den personalen
Gesinnungswandel aus dem Glauben fiir den einzelnen Christen zu retten und im
Sakrament zum Ausdruck zu bringen, dann wiirden auch die gemeinschaftlichen Ver-
sohnungsfeiern zum fadenscheinigen Alibi, das die wahre Not nicht behebt, sondern

164



nur verschleiert. Noch notwendiger als die liturgische Neuformung erscheint somit die
pastorale Erneuerung der Buffihigkeit und BuBbereitschaft, die durch ein rituelles
Zeichen nicht ersetzt oder magisch bewirkt, sondern zum sakramental wirksamen Aus-
drudk gebracht werden.

Die folgenden unvollstindigen Anregungen zielen nicht darauf, kurzschliissig eine
verlorengegangene Beichtfrequenz wieder herzustellen (es ist zu vermuten, daf der
statistische Schwund seit einigen Jahren nicht das eigentliche Ubel, sondern vielmehr
Symptom fiir eine Krankheit ist, die schon linger ihre Inkubationszeit hatte), sondern
zur Erneuerung des BuBvollzuges in unserer neuen kirchlichen und gesellschaftlichen
BewuBtseinslage beizutragen.

Gewissensbildung

Das Bufletun li8t sich nicht im Erstbeichtunterricht ,ein fiir allemal’” beibringen wie
das kleine Einmaleins. Weil unsere Religionspidagogik diese Tatsache lange nicht
realisierte, kam es bei vielen Gliubigen zu einem hoffnungslosen Infantilismus des
Beichtens und bei anderen zur Einstellung der Praxis, als sie ,erwachsen” waren.
Vielmehr hat die Buflerzichung den entwicklungspsychologischen Gesetzen der Ent-
faltung des Gewissens zu folgen. Diese vollzieht sich grob in drei Stufen: das infan-
tile, das iuvenile und das adoleszente Gewissen.

In der Infantilstufe geht es um die lebensgeschichtliche Vorgestalt des Gewissens,
die durch frithe Erfahrungen im Schof8 der Familie geprigt wird. Die elementaren
Gewissensreaktionen werden hier affektiv grundgelegt (oder verschiittet) und kénnen
spiter durch rationale Belehrung nur noch schwer umgelenkt werden. Jeder Seelsorger
wei, daf Erziehungsfehler (der Verhirtung oder Verwthnung) dem Kind das Ein-
sehen und Eingestehen eigener Schuld oder die Hoffnung auf Verzeihung ohne Rache
oft lebenslang unméglich machen. Es bleibt bei der dumpfen Schuldangst, die spiter
den Erlésungsglauben blockiert und das Siindenbekenntnis zur Quilerei oder zur
leeren Pflichtiibung werden li8t. In dieser Stufe muB sich der Seelsorger durch Bera-
tung der Eltern schon sehr um die Gewissensbildung der Kinder bemiihen, sonst
fehlt dem Religionsunterricht dann die unentbehrliche Unterlage.

In der iuvenilen Stufe (jenseits der Vorpubertit) zerbricht in der Introversion und
Selbstzuwendung das infantile Autorititsgefiige. War die Moral des Kindes noch
fremdgesetzlich und eigentlich nur auf den Gehorsam bezogen, so bekommt nun fiir
den Jugendlichen ,,Siinde” einen ganz neuen Stellenwert: ,Ich bin meinem eigenen
Ideal untreu geworden, ich habe gegen meine Uberzeugung gehandelt”. Die sittliche
Kritikinstanz wird von der duferen Autoritit abgezogen und dorthin verlegt, wohin
sie fortan gehort, ins eigene Herz. Dieser Schritt bedarf des seelsorglichen Geleits und
einer neuen Phase der Gewissensbildung, wenn es in diesem Bereich nicht zu einer
unheilvollen Fixierung kommen soll, die den BuBSvollzug ernstlich bedroht.

Der relative Abschluff der Entfaltung wird aber erst auf der dritten Stufe fillig, in der
Adoleszenz (etwa iiber 17 Lebensjahren). Da wendet sich die werdende Person neu
der Weltwirklichkeit zu und es erdffnet sich umfassender die Méglichkeit, die Nor-
men des sittlichen Urteils aus der Realitit abzuleiten, die Autoritit Gottes gliubig
anzuerkennen (die diese Realitit trdgt) und so im Vollsinn ver-antwortlich zu wer-
den. Die dhristliche Erwachsenenbildung hat hier mit der inhaltlichen Formation des
Gewissens in unserer Zeit eine unabdingbare, aber auch interessante Aufgabe. Wie
notwendig diese Information ist, ergibt sich schon aus der weitverbreiteten Ein-
engung des Gewissens darauf, ,sich selber treu zu bleiben” ohne Riicksicht darauf, ob
diese eigene Einstellung realititsgerecht ist.

Jede dieser Stufen stellt fiir die Gewissensentfaltung eine unauswechselbare Einheit
dar, die nicht ohne Schaden fiir den BuBvollzug iibersprungen, verkiirzt oder ver-

165



filscht werden darf. In diesem Zusammenhang steht auch die Frage nach dem rich-
tigen Alter fiir die Erstbeichte. Kl. Tilmann hat schon vor 20 Jahren auf ,,Baufehler”
des Beichtunterrichts aufmerksam gemacht, u. a. auf die ,Verzweckung” der Buflakte,
wenn die Siinden nimlich deshalb bereut und bekannt werden, damit alle ,Stiicke”
des Sakraments richtig seien, nicht weil es eben Siinden sind. Diese Gefahr droht
besonders dann, wenn die sakramentale Erstbeichte in einem Alter angesetzt wird,
in dem nach dem Urteil aller Theologen und Psychologen das Kind noch keine Siinde
begehen kann, die der sakramentalen Absolution bediirfte. Natiirlich muf die Hin-
fiihrung zur christlichen Bufle schon frith beginnen und im Religionsunterricht und
mit Bufifeiern zielbewuBt fortgesetzt werden, aber eben reifegerecht; das Kind lernt
in der 2. Schulstufe auch besonders leicht technische Abfolgen. Der zu rettende Be-
kehrungsvorgang verlangt jedoch eine ganz andere personale Reife an Einsicht, Er-
fahrung und Entscheidung, als sié hier gegeben ist. Die Ubertragung des Erwachsenen-
Schemas auf das Kind iiberfordert das Gewissen und belastet es zudem mit verderb-
lichen Angsten; theologisch entspricht sie iiberdies nicht dem Ernst des Sakraments.
Wenn dann in der iuvenilen Phase kein weiterer Lernproze8 nachfolgt, so wird umge-
kehrt das infantile Gewissensschema in das Erwachsenenalter weitergetragen. Wir
konnen die klassischen Symptome dafiir in der Erfahrung feststellen: den Legalismus,
Minimalismus und die Krise des Siindenbegriffs.

Unter Legalismus verstehen wir die Einengung des Gewissens auf den Gesetzes-
gehorsam. Fiir das Kind bedeutet Siinde ,etwas Verbotenes tun”, und verboten ist
etwas deshalb, weil es die Autoritit verboten hat. Christus hat sich in der Aus-
einandersetzung mit den Pharisiern nachdriicklich bemitht (Mt 23, 25 f u. a.), diese
verdinglichte Gesetzestreue zu verinnerlichen und auf die Hohe einer Gesinnungs-
ethik zu heben, die gut und bése letztlich nicht in den duBeren Vollzug, sondern in
die Entscheidung des Herzens verlegt. Dieser Schritt ist aber in jeder Generation und
in jedem Menschenleben von der kindlichen Fremdgesetzlichkeit zum reifen christ-
lichen Gewissen zu vollziehen und von der Seelsorge zu unterstiitzen. Weiters: Dem
Erwachsenen im Zeitalter der Emanzipation kann es einfach nicht mehr eingehen, da8
die Normen des Gewissens sich nicht aus der Realitit selbst (die ja Gottes ist!)
ergiben, sondern erst zusitzlich von jemandem dekretiert wiirden. Es scheint deshalb
nicht nur pidagogisch unklug, sondern auch theologisch anfechtbar, wenn man einzelne
Gebote oder auch die Schwere einzelner Siinden erst durch ein eigenes Dekret des
gottlichen Gesetzgebers begriinden wolltel.

Der Minimalismus wichst folgerichtig aus dem Boden des Legalismus. Er ist taub
fiir die Grundforderung der ntl Ethik ,,seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist”, und verwechselt sittliche Haltung mit der Einhaltung fixierter Gren-
zen. Das Gebotene ist zu erfiillen, das Verbotene zu vermeiden; der gesetzesfreie
Raum dazwischen scheint als Spielraum freien Beliebens: So hat sich im Zentrum
personlicher Lebensfiihrung der Libertinismus eingenistet, der Sithne und Umkehr
weithin iiberflitssig macht. Zur Uberwindung dieser Fehlhaltungen ist schon viel ge-
schehen, aber immer noch zu wenig, wie man aus den Mingeln der Durchschnitts-
beichten entnehmen kann: .

a) Die Verpflichtung, iiber die Buchstabentreue hinaus den positiven Sinn der Gebote
zu erfassen und zu erfiillen, scheint im Gewissen wenig verankert.

b) Ebenso das BewuBtsein, als Christ durch Nicht-Tun viel eher seiner Berufung
untrey zu werden als durch ein Getan-Haben.

c) Man geht auf die einzelnen siindhaften Akte aus, die addiert werden. Das fiir die
Gewissensbildung entscheidende ,,Bild” meiner Personlichkeit ist mehr als die Summe

1Vgl. Hans Rotter, Das Problem der schweren Schuld, in: F. Sdhlosser (Hg.), Schuld-
bekenntnis - Vergebung - Umkehr, Limburg 1971, 76.

166



aller Teile und entgeht so der BuBeinsicht. Auf diese Weise konnen sich trotz der
Beichte ungestort Gesinnungsverbildungen festsetzen.

d) Man 148t es mit dem Bekenntnis der Tatsachen bewenden und stéBt nicht vor zu
den Ursachen der Siinde. Echte Bekehrung muf8 aber gerade dort, an der Motivation
ansetzen.

e) Es bleibt oft bei der Bilanz an Hand eines papierenen Beichtspiegels, die an eine
unmittelbare personale Verantwortung nicht heranreicht?.

Die Krise des Siindenbegriffs signalisiert uns die Not und zugleich die Notwendig-
keit einer vertieften Gewissensbildung und zeigt gleichzeitig die Ansatzpunkte. Es
kann hier nur zusammengefaflt werden:

a) Der Schuf}, den ingstliche Sittenlehrer und gedankenlose Abschreiber abgegeben
haben, als sie das tigliche Leben mit schweren Siinden pflasterten, ist nach hinten
losgegangen; hier sind noch viele Folgewirkungen aufzuriumen, um einem glaub-
wiirdigen BuBruf wieder Gehor zu verschaffen.

b) Im kulturellen Pendelschlag wurde ein einseitiger vertikaler Verantwortungsbezug
(,,Siinde und BufBe ist eine Sache zwischen Gott und mir’) abgelést von einer ebenso
einseitigen horizontalen Sicht (,,Siinde ist unsoziales Verhalten zwischen Mensch und
Mensch. Gott kann man eigentlich nicht beleidigen; wozu eigentlich noch beichten,
wenn wir einander verziehen haben?”). Hier braucht es in redlicher Auseinander-
setzung theologischen Nachhilfeunterricht, um zur Integration zu kommen.

¢) In der gesellschaftlichen Sexualmoral versickert das SiindenbewuBtsein. Die Ver-
wirrung der sittlichen Orientierung, der Tabu-Bruch, ja die bewuBlte Sprengung der
Normen stellen eine Umkehr in Frage; sie erwecken den Eindruck einer affektiven
Reaktion und regen zur seelsorglichen Gewissenserforschung an. Waren nicht lange
Zeit die Schwerpunkte des SiindenbewuBtseins falsch verteilt? Das Zentralgebot aus
dem Glauben gelebter Liebe wiegt doch viel schwerer als die Verbote der Geschlechts-
moral. Es wird jetzt weiter viel geduldige Miihe brauchen, um das gestorte Gleich~
gewicht wieder herzustellen.

Spiritualitit des BuBSsakraments

Wenn nicht alles triigt, hingt die Beichtmisere zu einem guten Teil mit einem Schwund
der Glaubwiirdigkeit des Sakraments zusammen und kann insofern auch nur durch
Wiederherstellung der Glaubwiirdigkeit itberwunden werden (wie die Glaubwiirdig-
keit iiberhaupt einen Angelpunkt unserer kirchlichen Krise darstellt). Viele, besonders
jiingere Christen sind von der Fruchtlosigkeit der Beichte tief enttiuscht worden. Sie
haben im Katechismus gelernt, das Buflsakrament bewirke sittliche Besserung, weil
damit ja die sakramentale Gnade gegeben werde. Sie haben sich vertrauensvoll dar-
auf verlassen. Aber die gegenteilige Erfahrung, besonders bei Gewohnheitssiindern,
hat ihr Vertrauen zerbrochen. Oft blieb nicht nur die Hilfe aus, das Gefiihl der Ohn-
macht wurde nach wiederholten Beichten auch noch vertieft. So verzagen die einen,
die anderen geben es auf.

Jede Ent-tiuschung setzt eine Erwartungstiuschung voraus, die an der harten Wirk-
lichkeit zerbricht. Hier wurde dem Sakrament offensichtlich etwas zugeschrieben, was
es nicht leisten konnte. Um die Glaubwiirdigkeit des Bu8sakraments zu retten, bedarf
es einer besseren Seelenfilhrung und einer redlichen theologischen Information. An
der kirchlichen Bufllehre ist nichts auszusetzen; aber wie sie in der Vorstellung der
Glaubigen ankommt und dort Fehlerwartungen stiftet, grenzt vielfach an Sakramen-
tenmagie: Als ob der ausreichende Bekehrungsakt des Biilers nicht zur notwendigen
Materie gehérte und vom ,,0pus operatum” der Absolution ersetzt werden kénnte!

2 Vgl. Finkenzeller / Griesl, Entspricht die Beichtpraxis der Kirche der Forderung Jesu zur
Umkehr? Miinchen 1971, 148 £,

167



Wenn sich der Empfinger Wirkungen vom Sakrament verspricht, so muff er auch
wissen, da8 diese von seiner Disposition zwar nicht verursacht, wohl aber bedingt sind.

Am iibelsten scheinen sich die Fehlerwartungen in der Andachtsbeichte auszuwirken.
Trotz der kanonischen Vorschriften (ce, 125,1; 1367, 2; 595, 3) und der stindig
wiederholten Urgenzen diirfte der Beichtnotstand bei den Klerikern und Ordens-
leuten besonders kraB sein. Mystici Corporis und gleichlautend Menti nostrae schrei-
ben der Andachtsbeichte folgende Wirkungen zu: ,,... richtige Selbsterkenntnis wird
gefordert, die christliche Demut vertieft, schlechte Sitten ausgerottet, geistige Trigheit
und Lauheit bekimpft, das Gewissen geldutert, der Wille gestiirkt...”3, Die Verspre-
chungen diirften stimmen; sie ergeben sich aber nicht automatisch aus dem Vollzug
selbst, sondern gelten erst, wenn fiir zwei notwendige Bedingungen gesorgt ist: dafl
der Devotionsbiifer die sehr anspruchsvollen spirituellen Voraussetzungen dafiir mit-
bringt und daf charismatisch begabte und systematisch ausgebildete Seelenfiihrer zur
Verfiigung stehen. Das mufl ehrlich gesagt werden. Ignoriert man es, so wird der
Widerspruch zwischen Verheifung und Wirklichkeit weiterhin peinlich und abschrek-
kend wirken, Der Erfahrene weif}, wie hier u. U. gedankenlose Routine das Gewissen
abstumpft und das geistliche Leben erstarren 148t, ja mit psychologischer Gesetzmifig-
keit Abwehrmechanismen aufbaut. Auch ein gut funktionierender Leerlauf muf auf
die Linge enttiduschen. Es gilt noch einige Reste ritualistischer Vorstellungen abzubauen.

Fiir die Aufwertung des Buflsakramentes scheint es ferner wichtig, daB es von der
negativen Miilleimerfunktion befreit wird und stirker in den positiven Dienst des
,+Wachstums im Geiste” tritt. Es ist ihm weithin die Dimension der Zukunft verloren-
gegangen. Die durchschnittliche Erwartung begniigt sich zu sehr damit, begangene
Siinden loszuwerden und richtet sich zuwenig auf die Hilfe fiir das christliche Leben.
Ausdruck dafiir ist die Vernachlissigung des konkreten Vorsatzes. So wird die Dis-
position eingeschrinkt und damit die fruchtbare Wirkung des Sakraments, die es von
innen her — ,,an ihren Friichten sollt ihr sie erkennen”” — wieder attraktiv machen
konnte.

Im Abendland hat, besonders nach dem Zusammenbruch der altrémischen Buflpraxis,
eine einseitige juridische Sicht des Busakramentes die Oberhand bekommen im Ge-
gensatz zum Osten, wo bis heute der medizinale Aspekt vorwiegt. Das Sakrament
wurde zum BufBgericht; seit dem Lateranense IV. (1215) nennt man es weniger nach
poenitentia (Bue), sondern mehr nach confessio (Beichte). Dogmatisch ist diese Ge-
wichtsverteilung immerhin frag-wiirdig, pastoral aber eindeutig gefihrlich, besonders
heute. Die Einladung Christi an die Miihseligen und Beladenen wird hier zur listigen
Gerichtsvorladung und der vorgeschriebene Buflakt kann in einer Haltung erledigt
werden, die einem Gerichtsverfahren entspricht; eine solche Einstellung liuft so ziem-
lich in allen Einzelheiten einer personalen Umkehr aus dem Glauben zuwider.

Wo immer sich der Juridismus der Beziehung zwischen Gott und Mensch bemichtigt,
vergiftet er sie auch. Der Religionspidagoge weif3, welche Verheerungen die Heiden-
angst anrichtet, wo sie an die Stelle christlicher Gottesfurcht und -liebe tritt. Der
Mensch kann sich in seiner Schuldangst Gott gegeniiber nie rechtlich absichern, auch
nicht in einem ritualistisch miBverstandenen Buflvollzug, sondern nur sein Heil si-
chern, indem er sich Gottes freigeschenkter Gnade ausliefert. Wo der neue BufBordo
vom ,Dienst des Beichtvaters” spricht, wird wohl noch sein ,richterliches Amt” in
einem Nebensatz erwidhnt (n. 10 a), aber nicht mehr vorbetont. Das beseitigt einen
bosen Rollenkonflikt. Man wird aber in der BuBSverkiindigung noch sehr das erlésende
mysterium paschale hervorheben miissen, das hier sakramentale Wirklichkeit wird, um
juridistische Fehleinstellungen zu beseitigen.

3 Zit. nach A. Rohrbasser, Heilslehre der Kirche, Fribourg 1953, n. 827 und 1357.

168



Neue Ansiitze

Wenn man heute die iiberaus bedachtsamen Formulierungen der Liturgiekonstitution
mit der erfreulichen Erneuerung der Eucharistiefeier vergleicht, die sie in elf Jahren
trotz des Zerfalls der Volkskirche und aller Unkenrufe im Gegenwind der Sikulari-
sierungswelle hervorgebracht hat, dann erscheint der weitverbreitete Pessimismus auf
dem Gebiet der Beichtpraxis auch nicht ganz begriindet. Vielleicht kann man ebenso
dem neuen BuBordo eine giinstige Prognose stellen, wenn er nur pastoral entsprechend
vermittelt und verwirklicht wird. Es gibt ermutigende Vergleiche in der Geschichte des
Buffsakraments, das wie kein anderes Sakrament einem Gestaltswandel unterworfen
war. Der Pessimismus rithrt wohl davon her, da eine Riickkehr in jene Zeit un-
mdglich erscheint, als der Kaplan von Haus zu Haus die Beichtzettel einsammelte und
der Pfarrer auf eine moglichst vollstindige Evidenz der Osterbeichtpflicht dringen
konnte; und daB wir uns eine neue Gestalt zu wenig vorstellen konnen. Unsere bis-
herigen Anregungen, in der BufBidisziplin Fehleinstellungen zu iiberwinden, wollen
nicht zu einem Kampf gegen Windmiihlen auffordern. Es gibt durchaus positive
Ansatzpunkte. Ein Blick iiber den Zaun belehrt uns, daff in den evangelischen Kir-
chen die Beichte kaum praktiziert, aber erstaunlich viel iiber sie geschrieben wird.
Im Hintergrund steht ein kollektives Bediirfnis, das auf den Kirchentagen immer
wieder zum Ausdruck kommt. Nach soziologischen Untersuchungen richtet sich dieses
Bediirfnis allerdings weniger auf ein BufBinsitut zur Siindenvergebung, als vielmehr
auf seelsorgliche Beratung und Hilfe in den Storungen des christlichen Lebens. Daf
dieselben Erwartungen auch bei uns in der Luft liegen, geht eindeutig aus den
osterreichischen Synodenbefragungen hervor. Ohne hier etwas zu forcieren, bereiten
sich vielleicht seelsorgliche Bedingungen vor, in deren Aufwind die darniederliegende
Buflpraxis sich wieder entfalten kann.

Unbelastet vom Denken in Traditionsformen kdnnte man pastoral-anthropologisch
einmal schlicht die Frage stellen: Was darf der Glaubige vom Bufinstitut der Kirche
zurecht verlangen? Es sind drei unterschiedliche seelsorgliche Vollziige: 1. Die Kirche
sagt ihm das Urteil Gottes iiber die Siinde und die frohe Botschaft seiner Erlsung
auf den Kopf zu (kerygmatischer Vollzug). 2. Sie vermittelt dem BuBwilligen im
Auftrag des Herrn durch die liturgische Rekonziliation die Vergebung seiner Siinden
(sakramentaler Vollzug). 3. Sie bietet ihm durch gediegene seelsorgliche Beratung
Hilfen zur Erneuerung seines christlichen Lebens an (,Seelenfithrung”’). Jede dieser
kirchlichen Aufgaben ist vonnéten, hat ihre spezifische Wirkweise und kann nicht
durch die anderen ersetzt werden. Die bisher unbewiltigte Schwierigkeit besteht darin,
alle drei Aufgaben zu einer methodischen Einheit zu verbinden. Das hat in der Ge-
schichte unseres BuBisakraments zu einer gefihrlichen Unterdriickung des kerygmati-
schen und therapeutischen Elements durch das dominierende sakramentale Buflgericht
gefithrt. So mufSte sein Image verlorengehen. Ein grofler Vorzug des neuen Buflordo
besteht darin, dal er das Element der Verkiindigung wieder neu und voll zur Geltung
bringt. Was das therapeutische Element angeht, bleibt er allerdings ziemlich hilflos
in algebraischen Formulierungen stecken (n. 10a), und die Darstellung der ,Auf-
gabe der Gemeinde” (n. 8) hat die Tuchfiihlung mit der pastoralen Wirklichkeit ganz
verloren. Aber man darf den ersten Schritt einer liturgischen Studienausgabe nicht
iiberfordern.

Es ist die Aufgabe der Seelsorge, gerade das therapeutische Element wieder zu reak-
tivieren, denn gerade auf dem Gebiet der christlichen Lebenshilfe (was man frither
,Seelenfithrung” nannte) hat der Zusammenbruch einer einst blithenden Tradition am
meisten geschadet. Auf diesem Gebiet liegen m. E. auch die gré8ten Hoffnungen fiir
die Zukunft des Buflsakramentes. Der Gliubige erwartet weniger, daf er nach Gesetz

169



gerichtet wird, sondern daf man auf seine personale Not eingeht, die nie genormt
werden kann; wenn er das erfihrt, wird er auch wieder eine spontane Vertrauens-
beziehung zur Bufeinrichtung entwickeln. Aber das ist keine Frage der Institution,
sondern der Person. Wenn es wieder ausreichend gute, d. h. qualifizierte und enga-
gierte Beichtviiter gibt, die wirklich helfen kénnen, dann ist die gréBte Not behoben.
Solange diese Forderung nicht erfiillt ist, diirfte jede forcierte Hinfijhrung zur Bufle
Sisyphusarbeit bleiben. Das Pferd muff am Kopf aufgezdumt werden. Daraus ergibt
sich die Forderung einer entsprechenden Ausbildung und Einfiihrung der Seelsorger.
Die Zeichen stehen dafiir nicht ungiinstig. In der Praktischen Theologie gibt es heute
aus der Zusammenarbeit mit den Grenzdisziplinen erfreulich viele und schon sehr
brauchbare Angebote, wie eine Sondierung des Verfassers bei den deutschsprachigen
theologischen Lehranstalten 1972 ergeben hat. Ebenso iiberzeugend hat sich das Inter-
esse der Theologen — schon aus einem gewissen Nachholbedarf heraus — eingestellt.

Ein weiteres Postulat: In jeder kirchlichen Region (oder wenigstens Dibzese) sollte ein
ausgebildeter Fachseelsorger zur Verfiigung stehen, zu dem man Beichtkinder schicken
kann, mit deren schwieriger Problematik der Durchschnittsseelsorger iiberfordert ist. Es
ist hochste Zeit, daB wir die Glidubigen in einer Zeit der iiberhandnehmenden Neu-
rosen auf diese Weise ernstnehmen, wenn wir wollen, da unser Heilsinstitut von
den Gliubigen ernstgenommen werden soll. Kein Sprengelarzt operiert mehr einen
Blinddarm; und bei uns soll jeder Neuprieser Allroundspezialist sein? Schon ein
Handwerk, das auf seine Ehre hilt, wehrt sich selber gegen Pfusch und wartet nicht
auf Enthiillungen im ,,Spiegel”.

Der neue BuBlordo bringt einen Pluralismus in der Gestaltung der BuBfeiern und eine
wohltuende Befreiung aus ritualistischen Festlegungen, was Ort und Umstinde des
BuBlvollzugs angeht. So kann der Seelsorger auf die personliche Situation der Gliu-
bigen eingehen und entsprechend individualisieren. Diese Freiheit gilt es festzuhalten:
Wer die Anonymitit des Beichtstuhls braucht, soll sie finden; wer sich Aug in Aug
mit dem Seelsorger aussprechen will, soll die Méglichkeit in einem Beichtzimmer haben.
Es braucht Respekt vor dem alten Menschen, der nicht mehr aus dem eingefahrenen
Beichtgeleise kann, und Verstindnis fiir einen Randchristen, der eine ganz andere
Behandlung braucht. Der erste pastorale Schritt, der zu einer Erneuerung des Bufvoll-
zuges fithrt, ist — meist fiir beide Partner — das Beichigespriich. Man mufl es erst
einmal wagen. Manche Seelsorger machen dann eine neue Erfahrung: Die einen blei-
ben lieber bei der sicheren Routine, die anderen Gliubigen — besonders jiingere Men-
schen — entdecken in der Auseinandersetzung mit dem Beichtvater (wobei sich ein
autoritirer Paternalismus verliert) eine neue Mdglichkeit des ,,Wachstums im Geiste”,
die dem BuBlvollzug eine bessere Zukunft erdffnet.

170



