vor: Gesprichspartner 1: Sikulare Welt. Ge-
sprichspartner 2: Religion und Religionskri-
tik. Gesprichspartner 3: Katholizismus (Mo-
dellfrage: Glaube und Welt nach dem Vati-
kanum II). Gesprichspartner 4: Abstrakte
Kiinstler. Gespréchspartner 5: Abstrakte
Kunst (Modellfrage: Christusbild). Ge-
sprichspartner 6: Moderne Schriftsteller
(Modellfrage: Das Problem des B&sen).

Wir miissen es uns versagen, sie hier zu
skizzieren. Jedes verdient hochste Beachtung,
belohnt den Leser mit vertieften Einsichten,
wie etwa mit dem Ergebnis der 2. Unter-
suchung: ,daB die GréSe des dhristlichen
Glaubens darin besteht, da8 er gelassen sein
Ja und sein Nein zur Welt der Religion zu
formulieren versucht. Damit stellt sich sol-
cher Glaube nicht auf einen Zuschauerstand-
punkt, sondern das bedeutet, daff er sich
selber einmal als Religion mit all ihren Még-
lichkeiten und Zweideutigkeiten gestaltet und
ein andermal als Religionskritik. Die GroSe
des christlichen Glaubens besteht also in
seinem Entlassensein aus allem Zwang der
Kategorien. Dieses Entlassensein griindet in
der Transkategorialitit Jesu Christi. Dieses
Entlassensein wird daraufhin existentiell und
zum Lebensvollzug, wo sich Christen nicht
von Menschen abwenden, sondern sich mit
ihnen solidarisieren: je nach Situation einmal
mit dem ,homo religiosus” und einmal mit
dem miindig gewordenen Menschen von
heute” (109).
Graz Johannes B. Bauer
GRABNER-HAIDER ANTON, Theorie der
Theologie als Wissenschaft, (231.) Kosel,
Miinchen 1974, Paperback DM 28.—.

In einer kurzen Stellungnahme zur heutigen
theologischen Situation am Schluf dieses Bu-
ches stellt der Autor mit Recht fest, sie sei
,nicht selten gekennzeichnet durch einen Ver-
lust des scharfen Denkens einerseits und
durch einen Verlust an spiritueller Tiefe an-
derseits” (213). Zunehmende Kritik aus dem
kirchlichen Lager wie auch von den Vertre-
tern der Einzelwissenschaften haben die
Glaubenswissenschaft in eine Rollenunsicher-
heit getrieben, die hochst negative Auswir-
kungen hat. Ein wesentliches Gravamen be-
trifft gerade ihre Wissenschaftlichkeit, von
der sie nach Ansicht der einen zu viel, nach
der der anderen zu wenig habe. Vf. durch
einschligige Verdffentlichungen bereits re-
nommiert, mdchte angesichts dieser Lage den
Versuch einer wissenschaftlichen Selbstbe-
griindung der Theologie unternehmen. Er be-
dient sich dabei der analytischen Methode,
deren Grundlagen im besonderen wie im all-
gemeinen (wissenschaftstheoretische Erorte-
rungen) im 1. Teil (Kap. 1—5) knapp darge-
stellt werden. Im mittleren Teil (Kap. 6—)
geht der Autor auf sein eigentliches Thema
ein: die Verkniipfungen wie die Sonderhei-
ten von Glauben und Wissen werden erér-

300

tert, Deutlich wird auf den Entscheidungs-
charakter des erstgenannten abgehoben.
Dennoch eignet der Theologie als Systema-
tisierung der religidsen Glaubenssprache
Wissenschaftscharakter, wie an Hand einer
Analyse eben dieser Sprache gezeigt wird.
Im letzten Teil (Kap. 8) endlich leitet er aus
diesem Wissenschaftsbegriff die einzelnen
theologischen Disziplinen ab, deren Spezifi-
l:lum und Methoden kritisch untersucht wer-
en.

Das vorliegende Werk, eines der ersten von
kath. Seite auf diesem Gebiet iiberhaupt,
muf8 man lebhaft begriiffien: es bietet eine
erste Dedkung eines allmihlich erheblichen
Nachholbedarfs an theologiebezogenen wis-
senschaftstheoretischen Erdrterungen. Es gibt
eine wirklich fundamentale Theologie an die
Hand, die sehr sachlich und niichtern in die
Problematik einfiihrt, die heute allenthalben
in den Grundlagenwissenschaften diskutiert
wird. Dabei soll an dieser Stelle nicht die
Frage aufgeworfen werden, wie weit diese
dem Proprium dhristlicher Theologie adi-
quat gerecht werden konnen. Das Verdikt
gegeniiber dem dialektischen Denken wire
jedenfalls nochmals zu iiberpriifen. Wer die
zeitgendssische Debatte verstehen und sich
daran beteiligen will, wird jedenfalls eine
sachkundige Einfilhrung durch dieses Werk
vermittelt bekommen. Es ist freilich keine
leichte Lektiire, da die wissenschaftstheore-
tische Terminologie zwar klar dargelegt, aber
doch nicht geniigend illustriert wird, so daf$
Anfinger einige Miihe aufwenden miissen,
um die Basis der Untersuchung zu verstehen.
Bochum Wolfgang Beinert

SCHOLL NORBERT, Befreiter Glaube—be-
freiender Glaube. Orientierungshilfen. (133.)
(Experiment Christentum, Nr. 16) Pfeiffer,
Miinchen 1974. Kart. lam. DM 14.80.

Als Ausgangspunkt fiir sein Buch nennt Sch.
die Tatsache, da viele Menschen mit ihrem
Glauben Schwierigkeiten haben. Der Glaube,
der entlasten und befreien sollte, ist selbst
zu Last und Biirde geworden. In 14 Kap., die
schlagwortartig iiberschrieben sind, versucht
er nun, die Schichten abzutragen, die auf-
grund geschichtlicher oder menschlicher Ei-
genheiten den dhristlichen Glauben iiberwu-
chert haben, und zu dem vorzudringen, was
Christus offenbar gewollt hat und was die
Menschen aller Zeiten in Wahrheit zu erls-
sen vermochte und vermag. Dafl er dabei
mit manch liebgewordener Gewohnheit nicht
gerade zimperlich umgeht, liegt wohl auch in
der Natur der Sache.

Es wire nun gewi8 bedauerlich, wenn das
Buch lediglich denen Handhaben liefern
wiirde, die oberflichlich an der Kirche her-
umndrgeln und kritisieren, ohne mit dem
Herzen am Schicksal der Kirche Anteil zu
nehmen, es wire jedoch schon, wenn sich
jene, die sich fiir die Kirche verantwortlich



fithlen, mit derartigen Gedanken auseinan-
dersetzten. Auch wenn es bitter und anstren-
gend ist, unangenehme Wahrheiten zur
Kenntnis zu nehmen — ohne sie gleich im
vorhinein als bdse Unterstellung abzutun
und dadurch zu erreichen, daff andere erst
recht daran festhalten — so kann darin der
Anfang eines Heilungsprozesses liegen. Ob
dies tatsidchlich geschieht, liegt jedoch nicht
mehr in der Hand des V. eines Buches.

Das Gemeinte ist verstindlich dargelegt, die
Sprache ist leicht lesbar. Wer mit Menschen
zu tun hat, die daran sind, erwachsen zu
werden, und dabei Gefahr laufen, mit den
kindlichen Formen des Glaubens den Glau-
ben selbst hinter sich zu lassen, weiff wohl,
welche Hilfe von einem Buch kommen kann,
in dem versucht wird, den Glauben von
JUberwucherungen” und ,,Wildwuchs” zu be-
freien, und wird nicht in kritische Formulie-
rungen sogleich eine bdse Absicht hinein-

interpretieren.
Josef Janda

Linz

LEGAUT MARCEL, Der alte Glaube und
die neue Kirche, Erfahrungen eines Christen.
(128.) (Herder-Biicherei 503). Freiburg 1974,
Kart. lam. DM 3.90.

Rund zwei Drittel dieses Buches bildet ein
Interview, das 1972 erstmalig in einer fran-
zbsischen Zeitschrift verdffentlicht wurde.
Darin steht L. Rede und Antwort iiber sei-
nen Lebensweg, den er gegangen ist, und
iiber die Erfahrungen und Erkenntnisse, die
er dabei gewonnen hat. Im grofien und gan-
zen decken sich die gemachten AuBerungen
mit den bereits in den anderen Biichern dar-
gelegten Gedanken; durch die Form von
Frage und Antwort sowie durch andere For-
mulierungen kommen jedoch neue Gesichts-
punkte zur Geltung, die einem beim Lesen
der anderen Biicher unter Umstéinden nicht
in élerselben Deutlichkeit bewufit geworden
sind.

Das letzte Drittel des Buches ist der Ab-
druck eines Vortrages zum Thema: ,Eine
neue Kirche?”, den L. 1972 in Liittich (Bel-
gien) gehalten hat. Aus den Worten von L.
spricht eine tiefe Glidubigkeit und auch eine
klare Bejahung der konkreten Kirche, der er
sich immer zugehdrig wuflte. Dies hindert
ihn jedoch nicht, in einer sehr offenen Spra-
che von den Anderungen und Bekehrungen
zu sprechen, denen sich die heutige Kirche
dringend unterziehen miifte. Gerade aber
weil man L. nicht oberflichliche Kritiksucht
und Besserwisserei nachsagen kann, machen
seine diesbeziiglichen AuBerungen nachdenk-
lich. Man beginnt zu iiberlegen, warum diese
so selbstverstindlich erscheinenden Anderun-
gen dann in der Praxis offenbar doch sehr
schwer durchzufiihren sind.

Wer sich gern mit den Gedanken von L.
auseinandersetzt, wird auch dieses Buch mit
Gewinn zur Hand nehmen. Allerdings kann

man sich des Endrucks nicht ganz erwehren,
da der Grund fiir das Erscheinen dieses
Béndchens mit auch in der Nachfrage nach
den Biichern von L. gelegen ist.

Linz Josef Janda

FETSCHER IRING/MACHOVEC MILAN
(Hg.), Marxisten und die Sache Jesu. (Gesell-
schaft und Theologie, Systematische Beitrége,
Nr. 14) (115.) Kaiser, Miinchen/Griinewald,
Mainz 1974. Paperback.

»Die Geschichte des Urchristentums bietet
merkwiirdige Beriihrungspunkte mit der mo-
dernen Arbeiterbewegung” (13). Dieses von
I. Fetscher in seinem Beitragg ,Marxisten und
die Sache Jesu. Heute und einst” angefiihrte
Zitat von Fr. Engels beleuchtet die Grund-
tendenz des kleinen Sammelbandes. Es geht
um Gemeinsamkeiten, frither und heute. Die
Bedeutung und die Einmaligkeit der Person
Jesu wird erkannt und anerkannt. Sie liegt
nach L. Lombardo-Radice (sein Beitrag: Sohn
des Menschen) darin, daf Jesus die Leiden
seiner Mitmenschen auf sich genommen hat
(18). So ist nach L.-R. der ,,Charakteristische
Zug” des Christentums ,der Glaube an den
absoluten Wert jedes Menschen, so wie er
ist” (19). L.-R. ist sich bewuflt, daf auch
dann, ,wenn kein Mensch mehr an eine
heilige Dreifaltigkeit und an eine zweite
gottliche Person glauben wird, die Lehre
Jesu, des Sohns des Menschen, und sein Le-
ben und Sterben fiir die ganze Menschheit
sehr wichtig bleiben werden” (21).
R. Garaudy stellt in seinem Beitrag ,Glaube
und Revolution” 3 Postulate schépferischer
Existenz des Menschen auf, und zwar das
biblische Postulat der Transzendenz, das
Postulat der Relativitit und das Postulat des
Offenseins. Fiir G. sind die Postulate der
Hoffnung, des revolutioniren Handelns zu-
leich biblische, evangelische Postulate. Seine
uBerung, ,Der Marxismus mufSte kommen,
damit die Christen lernten, sich wieder um
die Zukunft dieser Erde zu sorgen” (3y)
trifft insofern die Wirklichkeit, als jene Kon-
kurrenz zur Neubesinnung zwingt. Daf8 der
Marxismus auch vieles enthilt, wovon das
Christentum lernen kann, wie man es nicht
machen soll, muf allerdings im selben Atem-
zug dazu vermerkt werden. Dennoch: Der
Marxismus enthilt viele Kernelemente, die
sich mit der Sache Jesu berithren. Dies be-
weisen auch die weiteren Beitrige des klei-
nen Sammelbandes.
L. Kofler mit ,Jesus und die Ohnmacht”,
K. Farner mit ,Jesus als Brandstifter — Chri-
stus als Brandloscher”, L. Kolakowski mit
.Jesus Christus — Prophet und Reformator”,
M. Macovec mit ,Die Sache Jesu und
marxistische Selbstreflexionen” und B. Bosn-
jak mit ,,Was bedeutet das Dilemma: Jesus-
Marx?” Wozu die Lektiire des kleinen Bénd-
chens anregen sollte, ist die von M. Macho-
vec erwihnte ,Selbstreflexion”. In solcher

301



