fraglos genannt werden kann. Auch L. weist
also auf Aporien des klassischen Gottesver-
stindnisses hin, um dann Médglichkeiten
eines Weges heutigen Sprechens von Gott
in Verantwortung anzugeben.

Die beiden letzten Vortrige, zusammenge-
faBt unter dem Titel ,,Auf dem Wege zur
Verkiindigung”, zeigen die Notwendigkeit
und die mogliche Weise heutiger Gottesver-
kiindigung auf. W. Kasper, ,Die Gottesfrage
als Problem der Verkiindigung. Aspekte der
systematischen Theologie” (143—161), bringt
zu BewuBtsein, daB8 das Wort ,Gott” einer-
seits aus der Uberlieferung iiberkommen,
andererseits aber eben auch verbindlich
immer neu zu verkiinden ist. Dem dhrist-
lichen Sprechen von Gott kommt eine inner-
lich geschichtliche und kirchliche Dimension
zu (144); ihm eignet immer Zeugnis-Charak-
ter. So stellt sich die Frage, auf Grund dieses
stets neuen Auftrages der christlichen Ver-
kiindigung, wie ,man innerhalb einer evolu-
tiv-geschichtlich gewordenen Welt verant-
wortlich und verstindlich von Gott sprechen”
kann (148). Auf diese Frage antwortet K.
vom Standpunkt eher der systematischen
Theologie, wihrend K. Delahaye das Pro-
blem aus der Sicht der praktischen Theologie
angeht: ,Die Gottesfrage als Problem der
Verkiindigung. Aspekte der praktischen
Theologie” (162—175).

Aus diesen kurzen Andeutungen diirfte klar
werden, welchen Dienst diese Qu. disp. allen
leistet, die sich in Systematik wie in der
Praxis mit der Gottesfrage und der Verkiin-
digung des christlichen Glaubens an Gott zu
befassen haben. Die weiterfiihrende Arbeit

tut not.
Wien Raphael Schulte
FINKENZELLER JOSEF, Glaube ohne

Dogma? Dogma, Dogmenentwicklung und
kirchliches Lehramt. (94.) Patmos Diissel-
dorf 1972. Paperback DM 9.80.

Weérter wie ,Dogma”, ,Dogmatismus” u.i.
sind bei modernen Menschen nicht gerade
beliebt. Thre (faktisch mit negativen Vorzei-
chen erscheinende) Verwendung heute trigt
mit dazu bei, daf man das, was dhristlich
eigentlich mit ,Dogmen” angesprochen sein
soll, schon wegen dieser Bezeichnung fiir su-
spekt und dem modernen Menschen nicht
mehr zumutbar hilt. So greift der Titel die-
ses Buches schon (freilich mit berechtigtem
Fragezeichen versehen) das Anliegen auf, das
man heute oft hort: Glauben ja, aber bitte
ohne Dogmen! Der Autor legt in leicht ver-
stindlicher Form dar, was das Verstehen
und dann auch Annehmen christlicher Glau-
bens,,sitze” moglich macht. Er versucht da-
bei, gerade auf jene ausgesprochenen oder
auch unausgesprochenen Fragen einzugehen,
die aufkommen, wenn es um das Glauben
von ,Dogmen” geht, zumal soldher, die in

304

weit zurlickliegender Geschichte gestaltet
worden sind.

Der 1. Paragraph behandelt ,das traditio-
nelle Verstindnis von Dogma und Dogmen-
entwicklung in der theologischen Problema-
tik von heute” (9—31), der 2. ,die sprach-
liche Gestalt und den geschichtlichen Stand-
ort des Dogmas” (32—59). Sodann werden
»die Grenzen des Dogmas und die Folge-
rungen fiir die Theologie” angegeben (60—
78). Den AbschluB bilden Uberlegungen un-
ter dem Thema ,Der Pluralismus in der
Theologie — die Einheit des Glaubens und
das kirchliche Lehramt” (79—94). Daraus er-
hellt, welch weiter Bereich heutigen Fragens
im Hinblik auf Dogma, Dogmenentwick-
lung, Lehramt usw. zur Sprache kommt. Ins-
gesamt gesehen sicher eine Hilfe fiir jene,
denen an einer kurzen, sachgerechten Infor-
mation und Wegweisung gelegen ist. Daf8
ein so weites und auch schwieriges Feld der
Theologie auf so wenigen Seiten nicht in
aller Tiefe noch Exaktheit dargelegt werden
kann, ist klar. Man darf also keine unbe-
rechtigten Forderungen an diese Darlegungen
stellen. Sie bieten iibrigens jene Gedanken-
ginge in aller Kiirze dar, die F. selbst, wie
auch bes. K. Rahner und W. Kasper in gré-
Beren und eher fiir Fachkollegen bestimm-
ten Abhandlungen schon friiher vorgelegt
haben; darauf wird allenthalben hingewiesen.

Bestimmte Aussagen wiirde man sich, auch
bei der gebotenen Kiirze, ein wenig differen-
zierter wiinschen. So kann man sicher nicht
derartig einfach sagen: ,Nach dem Ausweis
der Geschichte dienen als Sprachkleid und
Ausdrucksgestalt des Dogmas philosophische
Begriffe, die aus der Natur der Sache der
Philosophie einer bestimmten Zeit, eben der
Zeit der Definition, entnommen sind” (60).
So pauschal ist dieser Satz nicht zu halten.
Es unterliegt ja doch keinem Zweifel, daf8
fiir die meisten theologischen Aussagen und
sogar definierten Dogmen auch das Sprach-
kleid erst iiberhaupt gebildet werden mufite,
und zwar seitens der Theologen selbst,
wenngleich mittels (theologisch-1) denkeri-
scher Bemiithung und unter Einbezug vorhan-
dener Kategorien. Wire z.B. der Personen-
begriff in der Viiterzeit wie dann im Mittel-
alter ohne das christlich-dogmatische Bemii-
hen im Sinne des intellectus fidei iiberhaupt
so ausgestaltet worden, wie es faktisch ge-
schehen ist? Auch wiirde der Rez. noch eine
wesentliche Unterscheidung anbringen zwi-
schen Neugestaltung des Sprachkleides oder
der Sprachgestalt einer dogmatischen Aus-
sage und, andererseits, einer Neuinterpreta-
tion eines Dogmas (vgl. 61). Aber dieser-
art ,,Ungenauigkeiten” kdnnen sich leicht ein-
schleichen, wenn &duferste Kiirze der Aus-
fithrungen geboten ist. Solange sie nicht zu
Mifverstindnissen fithren, tun sie der Sache



keinen Abbruch. Und diese muf8 immer wie-
der geleistet werden.
Wien Raphael Schulte

GROSS JULIUS, Geschichte des Erbstinden-
dogmas. Ein Beitrag zur Geschichte des Pro-
blems vom Ursprung des Ubels. Bd. I: Ent-
stehungsgeschichte des Erbsiindendogmas.
Von der Bibel bis Augustinus; Bd. II: Ent-
widklungsgeschichte des Erbsiindendogmas im
nachaugustinischen Altertum und in der Vor-
scholastik (5. bis 11. Jh.) (583.); Bd. III: Ent-
widklungsgeschichte des Erbsiindendogmas im
Zeitalter der Scholastik (12. bis 15. Jh.)
(436.); Bd. IV: Entwicklungsgeschichte des
Erbsiindendogmas seit der Reformation
(360.). Reinhardt, Miinchen 1960, 1963, 1971,
1972. Ln. Dm 26.—, 56.—, 65.—, 68.—.

Innerhalb der christlichen Theologie hat eine
kritische Neubesinnung auf die traditionelle
Erbsiindenlehre eingesetzt, die spitestens
seit dem II. Vatikanum auch im kath. Be-
reich unternommen wird. In diesem Kontext
kann das vierbindige Werk mit insgesamt
beinahe 1800 Druckseiten lebhafter Auf-
merksamkeit sicher sein. Vom AT bis zum
Jahr 1970 untersucht und verarbeitet der
VE. alle wichtigen theologischen Stellungnah-
men des Katholizismus, des Protestantismus
und der &stlichen Orthodoxie. Das Schwer-
gewicht liegt allerdings auf der Darstellung
der Geschichte der Lehre innerhalb der kath.
Kirche. Das Dogma von Trient wird demge-
mif zum Ausgangs- und Fragepunkt der
Untersuchung gemacht. Mit einem offensicht-
lich unermiidlichen Fleil LiBt G, die Autoren
der einzelnen Voten zu Wort kommen, nach-
dem er sie kurz und treffend charakterisiert
hat. Dabei bleibt er immer Herr iiber die ge-
waltige Materialfiille, die lebendig, klar und
iibersichtlich dargeboten wird. Besonderen
Dank verdient er fiir die Zusammenfassun-
gen, die nach beinahe jedem Kap. und vor
allem am Ende der Darstellung eines grofe-
ren Entwidklungsabschnittes gegeben werden.
Sie vermitteln einen ausgezeichneten Uber-
blick iiber die anstehenden Fragen.

In diesem Rahmen kann der Rez. nicht auf die
Details der Arbeit eingehen, Er begniigt sich
daher, den Autor zu fragen, welchen Beitrag
er an Hand des Ergebnisses seiner Unter-
suchungen zur heutigen Debatte liefert.
Schon von Anfang an wird er auf ein sehr
kritisches Referat vorbereitet. ,Frei von be-
kenntnismiBiger Bindung soll diese Arbeit
einzig der Erforschung der Wahrheit, d.h.
des Geschichtlich-Tatsichlichen, dienen”, wo-
bei ,der Vernunft die fithrende Rolle des
Sichtens, Priifens und Ordnens” zukomme
(I, 11). G. geht also eher religionswissen-
schaftlich als dogmengeschichtlich vor. Er
kommt dabei zum Ergebnis, da weder das
AT noch das NT fiir die Begriindung des
tridentinischen Lehrsatzes hinreichen, der
darum unbiblisch genannt werden miisse

20

(I, 68). Sein eigentlicher Architekt ist Augu-
stinus gewesen, der ihn im antipelagiani-
schen Streit erfunden hat, gestiitzt auf eine
unhaltbare Exegese und einen unwissen-
schaftlichen Traditionsbeweis. Die ganze
Konstruktion muf daher ,wie ein Karten-
haus” zusammenfallen, wenn man sie mit
wissenschaftlichen MaBstiben iiberpriift (I,
370). Die Kirche, die sie, wenn auch nicht in
allen, so doch in den wesentlichen Punkten
iibernommen hat, ist somit einem Theologen
erlegen, bei dem Freiheit, Vernunft und
Menschlichkeit auf der Strecke bleiben (I,
375). Die Folgerung liegt nahe, daf diese
dann wohl dort auch keine Heimstatt haben.
In der weiteren Entwicklung im Abendland
— im Orient kann die Lehre wegen des
priponderanten Schdpfungsoptimismus nie
FuB fassen — mildert zwar bereits die Vor-
scholastik den strengen Augustinismus mit
seinen pessimistischen Thesen iiber die massa
damnata, die absolute Priddestination und
den Verlust der Wahlfreiheit durch Beto-
nung der These vom gdttlichen Heilsuniver-
salismus. Das aristotelische Denksystem der
Scholastik gestaltet die Erbsiindenlehre noch
weiter um. Aber letztlich erreicht auch diese
Epoche ihre Ergebnisse auf die gleiche Weise
wie der Lehrer von Hippo: durch eine un-
zulidngliche und unwissenschaftliche Exegese
der Bibel und der Viter in Verbindung mit
kiihnen philosophischen Spekulationen.

Bezeichnend fiir die Sicht des Vf. ist das
Motto, das er seinem 3. Bd. voranstellt; es
ist den Sdchriften Bellarmins entnommen, der
es freilich in ganz anderem Zusammenhang
verwandte: ,Nichts ist so absurd, daf man
es einem nicht einreden kénnte, wenn auch
nicht mit einem wahren, so doch mit einem
wahrscheinlichen Grund”. Die Reformatoren
des 16. Jh. machen nochmals den Versuch,
auf die strengen augustinischen Thesen zu-
ritdkzugreifen; das lehnt das Konzil von
Trient zwar ab, doch macht es sich wenig-
stens indirekt wieder den gleichen Erbsiin-
denbegriff zu eigen. Ernstliche Zweifel dar-
an melden erst die Modernisten an, deren
Argumente dann endgiiltig in der gegen-
wirtigen Diskussion aufgenommen werden.
Sie werden untermauert durch neue exege-
tische, dogmengeschichtliche und naturwis-
senschaftliche Argumente. Wihrend viele
progressive prot. und einige modern den-
kende kath. Theologen dem Dogma entschie-
den den Abschied geben, bemiihen sich an-
dere um Neuinterpretationen. G. qualifiziert
sie jedoch als ,abstruse Spekulationen” ab,
die widerspriichlich, unverstindlich und dem
modernen Empfinden abstoBend sind (IV,
327). Als Konsequenz und Ergebnis bleibt:
,Dem lihmenden Glauben, in die Schuld
und Strafe einer in grauer Vorzeit began-
genen Slinde schidksalhaft verstrickt zu sein,
entwachsen, stellt sich der moderne Mensch
entschlossen zum Kampf gegen das Ubel in

305



