
fraglos ann! werden kann. Auch eist eit zurückliegender Geschichte gestaltet
worden sind.also auf Aporien des klassischen Gottesver-

ständnisses hin, un Möglichkeiten
eges heutigen Sprechens S ott Der Paragraph „das traditio-

Verantwortung aNZUge nelie Verständnis VOo Dogma und Dogmen-
Die beiden letzten Vorträge, ZUSAMMENBEC- entwicklung der theologischen Problema-
faßt un dem itel dem Wege £1U tik VO heute (9—31), der 2. „die sprach-
Verkündigun i zeigen die Notwendigkeit liche Gestalt und den geschichtlichen Stand-
und die che Weise heutiger CGsottesver- e  S des Dogmas” Sodann werden
kündigung auf. Kasper, gg'  je Gottesfrage „die Grenzen des Dogmas und die Folge-als Problem der Verkün pekte der n für die Theologie“ angegeben (60—
systematischen Theologie”2bringt 78) Den Abschluß bilden Überlegungen un-

seits der
Zu Bewußtsein, das Wort „Gott“” einNner- ter dem Thema „Der SMUS in der

erlieferung über Theologie die Einheit des Glaubens und
andererseits aber eben auch Ver| das irchliche Lehramt“ Daraus OT —-
immer neu zu erkünden ist. Dem cOhrist- hellt, welch weiter Bereich heutigen bragens
en Sprechen Von ott kommt eine inner- 1m Hinblick auf Dogma, Dogmenentwi
lich geschichtliche und Chli Dimension lung, Lehramt ‚Ur Sprache kommt. Ins-

(144); eignet immer Zeugnis-Charak- gesamt gesehen sicher eıne Hilfe jene,
ter. S50 stellt sich die Frage, auf Grund dieses denen n einer kurzen, sachgerechten Infor-
21s HS Auftrages der christlichen Ver- mation und Wegweisung gelegen ist. Daf:

ündigung, wie fi ınerna. Iner evolu- ein s weites und auch schwieriges Feld der
tiv-geschichtlich gewordenen Welt verant- Theologie auf wenigen Seiten nicht
wortlich und verständlich von ott sprechen aller Tiefe noch Exaktheit dargelegt werden
kann ese Frage twortet kann, ist  . klar. Man darf also ke:  ıne unbe-
von andpunl|! eher der systematischen rechtigten Forderungen An diese Darlegungen
Theologie, während elahaye das Pro- tellen. Sie bieten übrigens jene 11-
blem der Sicht der pra.  en Theologie gänge in er ürze dar, die S|  st, wıe
angeht P  e Gottesfrage als Problem der auch bes. ahner und Kasper
Ver ün 1gung. Aspekte der praktischen Beren und eher chkollegen bestimm-
Theologie ten Abhandlungen schon früher vorgelegt
Aus diesen kurzen Andeutungen klar aben; darauf wird allenthalben hingewiesen.
werden, welchen ienst e5€e Qu disp. allen
leistet, die sich Systematik wIe der Bestimmte Aussagen würde S S51 auch
Praxis miıt der Gottesfrage und der Verkün- bei der gebotenen Kürze, eın wenig differen-
digung des stlıichen Glaubens Gott rANM zierter wünschen. So kann SIicher nicht
efassen en. Die weiterführende Arbeit derartig einfach SCn  *  * „Nach dem Auswels
tut nNOoFt. der Geschichte dienen als Sprachkleid und
Wien Raphael Schulte usdrucksgestalt des ogmas philosophische

Begriffe, die der Natur der Sache der
FI.  .ER Glaube ohne Philosophie einer bestimmten Zeit, eben der
ogma Dogma, Dogmenentwicklung und eit der Definition, entnommen z  M  dll (60)
25 Lehramt. (94.) Patmos Düssel- 50 pauschal ist dieser Satz nicht zu halten.
dorf 1972 aperba DM 9,80. Es unterliegt ja doch keinem Zweifel, dafß

für die meisten theologischen Aussagen und
Wörter wıe „Dogma”, „Dogmatismus“”“ u.a,  H S definierten Dogmen auch das Sprach-
sind bei modernen Menschen -  Pr gerade €l erst überhaupt ebildet werden mußte,
eliebt. hre (faktis mit negativen Vorzei- und sel1tens der Theologen elbst,

wenngleich mittels (theologisch-1) enkeri-chen erscheinende) Verwendung heute tragt ccher Bemühung und unter Einbezug vorhan-mi+t dazu bei, l af? das, wWa>5 TISEU| dener Kategorien. Wäre z.B der Personen-eigen: miıt „Dogmen“ angesprochen sein
soll, schon wegen dieser Bezeichnung für SU=- eg! 1  in der Väterzeit wiıie dann im\
spekt Un: dem modernen Menschen nicht alter ohne das christlich-dogmatische Bemü-
mehr zumutbar haält. So greift der Titel die- hen Sinne des intellectus Gdei überhaupt
D uches schon (freilich mit berechtigtem ausgestaltet worden, wie faktisch Be-
Fragezeichen versehen) das Anliegen auf, das schehen ist? Auch WUr  1  de der Rez. noch eine

heute oft hört Glauben Ja, aber bitte wesentliche Unterscheidung anbringen ZWI1-
ohne Dogmen! Der Autor Jlegt leicht Vel- schen Neugestaltung des Sprachkleides oder
ständlicher Form dar, S das Verstehen der Sprachgestalt einer dogmatischen AÄAus-
und dann auch Annehmen christlicher Jau- vape und, andererseits, einer Neuinterpreta-

tion eines ogmas vgl 61) Aber dieser-bens,,sätze” mög| macht. Er versucht da-
„Ungenauigkeiten“ können sich leicht ein-bei, gerade auf jene ausgesprochenen oder

auch unausgesprochenen Fragen einzugehen, chleichen, äußerste Kiürze der Äus-
die aufkommen, uın um das Glauben führungen geboten ist. Solange sie cht
WVC  S „Dogmen geht, zumal solcher, die in Mißverstäindnissen führen, 11 S1e der Sache

fraglos genannt werden kann. Audt L. weist 
also auf Aporien des klassisdten Gottesver­
ständnisses hin1 um dann Möglidtkeiten 
eines Weges heutigen Spredtens von Gott 
in Verantwortung anzugeben. 
Die beiden letzten Vorträge1 zusammenge­
faßt unter dem Titel 11Auf dem Wege zur 
Verkündigung"1 zeigen die Notwendigkeit 
und die möglidte Weise heutiger Gottesver­
kündigung auf. W. Kasper, ,,Die Gottesfrage 
als Problem der Verkündigung. Aspekte der 
systematisdten Theologie" (143-161)1 bringt 
zu Bewußtsein, daß das Wort „Gott" einer­
seits aus der Oberlieferung überkommen, 
andererseits aber eben audt verbindlidt 
immer neu zu verkünden ist. Dem christ­
lichen Spredten von Gott kommt eine inner­
lidt gesdtidttlidte und kirdtlidte Dimension 
zu (144); ihm eignet immer Zeugnis-Charak­
ter. So stellt sich die Frage, auf Grund dieses 
stets neuen Auftrages der christlichen Ver­
kündigung, wie „man innerhalb einer evolu­
tiv-gesdtichtlich gewordenen Welt verant­
wortlich und verständlich von Gott spredten11 

kann (148). Auf diese Frage antwortet K. 
vom Standpunkt eher der systematischen 
Theologie, während K. Delahaye das Pro­
blem aus der Sicht der praktischen Theologie 
angeht: ,,Die Gottesfrage als Problem der 
Verkündigung. Aspekte der praktisdten 
Theologie" (162-175). 
Aus diesen kurzen Andeutungen dürfte klar 
werden1 welchen Dienst diese Qu. disp. allen 
leistet, die sich in Systematik wie in der 
Praxis mit der Gottesfrage und der Verkün­
digung des christlichen Glaubens an Gott zu 
befassen haben. Die weiterführende Arbeit 
tut not. 
Wien Raphael Schulte 

FINKENZELLER JOSEF, Glaube ohne 
Dogma? Dogma, Dogmenentwiddung und 
kirchliches Lehramt. (94.) Patmos Düssel­
dorf 1972. Paperback DM 9.80. 

Wörter wie 11Dogma"1 „Dogmatismus11 u.ä. 
sind bei modernen Menschen nicht gerade 
beliebt. Ihre (faktisch mit negativen Vorzei­
chen erscheinende) Verwendung heute trägt 
mit dazu bei1 daß man das, was christlich 
eigentlich mit „Dogmen" angesprochen sein 
soll, schon wegen dieser Bezeichnung für su­
spekt und dem modernen Menschen nicht 
mehr zumutbar hält. So greift der Titel die­
ses Buches schon (freilich mit berechtigtem 
Fragezeichen versehen) das Anliegen auf, das 
man heute oft hört: Glauben ja, aber bitte 
ohne Dogmen I Der Autor legt in leicht ver­
ständlicher Form dar, was das Verstehen 
und dann auch Annehmen christlicher Glau­
bens„sätze" möglich macht. Er versucht da­
bei, gerade auf jene ausgesprochenen oder 
auch unausgesprochenen Fragen einzugehen, 
die aufkommen, wenn es um das Glauben 
von „Dogmen'' geht, zumal solcher, die in 

304 

weit zurückliegender Geschichte gestaltet 
worden sind. 

Der 1. Paragraph behandelt ,,das traditio­
nelle Verständnis von Dogma und Dogmen­
entwicklung in der theologischen Problema­
tik von heute" (9--31), der 2. ,,die sprach­
liche Gestalt und den geschichtlichen Stand­
ort des Dogmas" (32-59). Sodann werden 
,,die Grenzen des Dogmas und die Folge­
rungen für die Theologie" angegeben (60--
78). Den Abschluß bilden Oberlegungen un­
ter dem Thema „Der Pluralismus in der 
Theologie - die Einheit des Glaubens und 
das kirchliche Lehramt" (79-94). Daraus er­
hellt, welch weiter Bereich heutigen Fragens 
im Hinblick auf Dogma, Dogmenentwick­
lung, Lehramt usw. zur Sprache kommt. Ins­
gesamt gesehen sicher eine Hilfe für jene, 
denen an einer kurzen, sachgerechten Infor­
mation und Wegweisung gelegen ist. Daß 
ein so weites und auch schwieriges Feld der 
Theologie auf so wenigen Seiten nicht in 
aller Tiefe noch Exaktheit dargelegt werden 
kann, ist klar. Man darf also keine unbe­
rechtigten Forderungen an diese Darlegungen 
stellen. Sie bieten übrigens jene Gedanken­
gänge in aller Kürze dar, die F. selbst, wie 
auch bes. K. Rahner und W. Kasper in grö­
ßeren und eher für Fadtkollegen bestimm­
ten Abhandlungen schon früher vorgelegt 
haben; darauf wird allenthalben hingewiesen. 

Bestimmte Aussagen würde man sich1 auch 
bei der gebotenen Kürze, ein wenig differen­
zierter wünschen. So kann man sicher nicht 
derartig einfach sagen: 11Nach dem Ausweis 
der Geschichte dienen als Sprachkleid und 
Ausdrucksgestalt des Dogmas philosophische 
Begriffe, die aus der Natur der Sache der 
Philosophie einer bestimmten Zeit, eben der 
Zeit der Definition, entnommen sind" (60). 
So pauschal ist dieser Satz nicht zu halten. 
Es unterliegt ja doch keinem Zweifel, daß 
für die meisten theologischen Aussagen und 
sogar definierten Dogmen auch das Sprach­
kleid erst überhaupt gebildet werden mußte, 
und zwar seitens der Theologen selbst, 
wenngleich mittels (theologisch-!) denkeri­
scher Bemühung und unter Einbezug vorhan­
dener Kategorien. Wäre z.B. der Personen­
begriff in der Väterzeit wie dann im Mittel­
alter ohne das christlich-dogmatische Bemü­
hen im Sinne des intellectus fidei überhaupt 
so ausgestaltet worden, wie es faktisch ge­
schehen ist7 Auch würde der Rez. noch eine 
wesentliche Unterscheidung anbringen zwi­
schen Neugestaltung des Sprachkleides oder 
der Sprachgestalt einer dogmatischen Aus­
sage und, andererseits, einer Neuinterpreta­
tion eines Dogmas (vgl. 61). Aber dieser­
art „Ungenauigkeiten" können sich leicht ein­
schleichen, wenn äußerste Kürze der Aus­
führungen geboten ist. Solange sie nicht zu 
Mißverständnissen führen, tun sie der Sache 



keinen Und diese muß immer WI@e- (L, 68) Sein eigentlicher chitekt ist ÄAugu-
Wien
der geleistet werden. stinus gewesen, der ihn antipelagiani-phael Schulte schen Streit erfunden hat, gestützt ayf eine

unhaltbare Exegese und einen unwissen-
55 e5: des Erbsünden- schaftlichen Traditionsbeweis. Die
dogmas, Ein Beitrag Geschichte des Pro- Konstruktion muß daher >4  „wie ein Karten-
blems Ursprung des Übels. Ent- haus’  e zusammentftallen, wenn cie mit
stehungsgeschichte des Erbs  dendogmas wissenschaftlichen Maßstäben überprüft (I,Von der Bibel bis Augustinus; II Ent- 370) Die Kirche, die sie, auch nicht
WI  ungsges  chte des Erbsündendogmas allen, doch in den wesentlichen Punkten
nachaugustinischen Altertum und der Vor- übernommen hat, ist SOM inem Theologencholastik bis 11. Jh.) (58. ı1l Ent-

as im
erlegen, bei dem Freiheit, Vernunft und

wicklungsgeschichte des en ens  eit auf der Strecke leiben (I,Zeitalter der cholastik (12. bis 15., Jh.) 375) Die Folgerung liegt C, daß @52
Entwicklungsgeschichte des dann ohl dort auch keine Heimstatt haben.

Erbsündendogmas seit der Reformation In der weiteren Entwicklung im Abendland
Reinhardt, en 1960, 1963, 1971, 1171 Orient kann die Lehre WEegCI des

1972. Ln Dm 653.—, 68.—. präponderanten Schöpfungsoptimismus Pr
fassen mildert War bereits die Vor-nnerha der stlichen eologie hat eine scholastik den Augustinismus mıiıtNeubesinnung auf die traditionelle

bsündenlehre eingesetzt, spätestens seiınen pessimistischen Thesen über
seit dem IL Vatikanum auch im Be- damnata, die absolute Prädestination und
reich unternommen wird. In diesem Kontext den Verlust der Wahlfreiheit durch eto-
kann das vierbändige Werk mit insgesamt HNUunNng der These vom gl Heilsuniver-
beinahe Druckseiten ebhafter salismus. Das aristotelische Denksystem der
merksamkeit sicher Se1ın., Vom bis Olas: gestaltet die Erbsündenlehre noch

197(  .1  %. untersucht und verarbeitet der weiter Aber letztlich erreicht auch ese
Epoche ihre Ergebnisse auf die gleiche WeiseVE alle wichtigen theologischen Stellungnah- wIie der Lehrer vVonmn Hippo durch eine unl-4l des Katholizismus, des Protestantismus zuläng. und unwissenschaftliche Exegeseund der östlichen Orthodoxie. Das Wer- der Bibel und der Väter Verbindung mitgewicht liegt allerdings auf der Darstellung

der Geschichte der Lehre inner': der kühnen philosophischen Spekulationen.
Kirche. Das Dogma VO:  »3 Trient wird demge- Bezeichnend Sicht des Vt das
{ ZUmM Ausgangs- und Fragepunkt der Motto, das er seinem voranstellt;
Untersuchung gemacht. Mit einem ffensicht- ıs} den Schriften Bellarmins entnommen, er
lich unermüdlichen FI  &, läßt G, Cla utoren 25 freilich ganz anderem Zusammenhang
der einzelnen Voten Wort kommen, nach- verwandte: „Nichts 5{} absurd, ın
dem sc1e kurz und treffend charakterisiert einem nicht einreden könnte, G auch
hat. Dabei bleibt immer Herr über die nicht mit einem wahren, SO doch mit einem
waltige Materialfülle, cdie lebendig, klar und wahrscheinlichen Grun: Die Reformatoren
übersichtlich dargeboten wird. Besonderen des 16. machen no den Versuch,

verdient ©I die Zusammenfassun- auf die strengen augustinischen Thesen ZU -
die nach @1! jedem Kap und VO rückzugreifen; das ehnt das Konzil S

allem aı Ende der Darstellung eines größe- 7Trient War ab, doch macht sich wenig-
ren Entwicklungsabschnittes gegeben werden. ctens indirekt wieder den gleichen Erbsün-
Sie vermitteln unen  + ausgezeichneten Über- denbegriff A eigen. Ernstliche Zweifel dar-
blick über die anstehenden Fragen. an melden rSst die Modernisten E deren
In diesem Rahmen kannn der ez. B-  Pn auf Argumente dann ndgültig der Beg!  ‚-
Details der en eingehen. Er egn sich wärtigen Diskussion aufgenommen werden.
daher, den Autor zu fragen, welchen Beitrag 5ie werden ert durch Xeg!

Hand des Ergebnisses seiner nter- tische, dogmenges  chtliche und natıırwis-
suchungen ZU7 heutigen Debatte efrfe senschal  che Argumente. ährend viele
Schon Von nfan wird er auf ein sehr progressive pro(ft. und einige moöodern den-
kritisches Referat vorbereitet. „Frei VOo:  ; be- kende kath Theologen dem Dogma entschie-
kenntnismäßiger Bindung sol{ diese Arbeit den den Abschied geben, bemiihen sich AIl -

der Erforschung der ahrheit, dere E Neuinterpretationen. qualifiziert
des Geschichtlich-Tatsächlichen, dienen“, WO- cie als „abstruse Spekulationen“ ab,
bei „der Vernunft die führende des die widersp:  9 unverständlich und dem
Sichtens, Prüfens und rdnens“” omme e er nen Empfinden abstoßend sind
(L, 11) geht also eher religionswissen- 327) Als Konsequenz und Ergebnis bleibt
schaftlich als dogmenges: Ü „Dem läihmenden Glauben, die Schuld
kommt dabei Zumnm Ergebnis, daf weder und Otrafe ıner  - in grauer Vorzeit began-

noch das NT Begründung des BENCN Sünde schicksalhaft verstrickt sein,
dentinischen Lehrsatzes hinreichen, der entwachsen, c{e| cil  Q der moderne Mensch
darum unbiblisch genannt werden müsse entschlossen 5 Kampf das S  el in

A

keinen Abbruch. Und diese muß immer wie­
der geleistet werden. 
Wien Raphael Schulte 

GROSS JULIUS, Geschichte des Erbsünden­
dogmas. Ein Beitrag zur Geschichte des Pro­
blems vom Ursprung des Übels. Bd. 1: Ent­
stehungsgeschichte des Erbsündendogmas. 
Von der Bibel bis Augustinus; Bd. II: Ent­
wicklungsgeschichte des Erbsündendogmas im 
nachaugustinischen Altertum und in der Vor­
scholastik (5. bis 11. Jh.) (583.); Bd. III: Ent­
wicklungsgeschichte des Erbsündendogmas im 
Zeitalter der Scholastik (12. bis 15. Jh.) 
(436.); Bd. IV: Entwicklungsgeschichte des 
Erbsündendogmas seit der Reformation 
(360.). Reinhardt, München 1960, 1963, 1971, 
1972. Ln. Dm 26.-, 56.-, 65.-, 68.-. 

Innerhalb der christlichen Theologie hat eine 
kritische Neubesinnung auf die traditionelle 
Erbsündenlehre eingesetzt, die spätestens 
seit dem II. Vatikanum auch im kath. Be­
reich unternommen wird. In diesem Kontext 
kann das vierhändige Werk mit insgesamt 
beinahe 1800 Druckseiten lebhafter Auf­
merksamkeit sicher sein. Vom AT bis zum 
Jahr 1970 untersucht und verarbeitet der 
Vf. alle wichtigen theologischen Stellungnah­
men des Katholizismus, des Protestantismus 
und der östlichen Orthodoxie. Das Schwer­
gewicht liegt allerdings auf der Darstellung 
der Geschichte der Lehre innerhalb der kath. 
Kirche. Das Dogma von Trient wird demge­
mäß zum Ausgangs- und Fragepunkt der 
Untersuchung gemacht. Mit einem offensicht­
lich unermüdlichen FleiB läßt G. die Autoren 
der einzelnen Voten zu Wort kommen, nach­
dem er sie kurz und treffend charakterisiert 
hat. Dabei bleibt er immer Herr über die ge­
waltige Materialfülle, die lebendig, klar und 
übersichtlich dargeboten wird. Besonderen 
Dank verdient er für die Zusammenfassun­
gen, die nach beinahe jedem Kap. und vor 
allem am Ende der Darstellung eines grö8e­
ren Entwicklungsabschnittes gegeben werden. 
Sie vermitteln einen ausgezeichneten über­
blick über die anstehenden Fragen. 
In diesem Rahmen kann der Rez. nicht auf die 
Details der Arbeit eingehen. Er begnügt sich 
daher, den Autor zu fragen, welchen Beitrag 
er an Hand des Ergebnisses seiner Unter­
suchungen zur heutigen Debatte liefert. 
Schon von Anfang an wird er auf ein sehr 
kritisches Referat vorbereitet. ,,Frei von be­
kenntnismäßiger Bindung soll diese Arbeit 
einzig der Erforschung der Wahrheit, d.h. 
des Geschichtlich-Tatsächlichen, dienen", wo­
bei „der Vernunft die führende Rolle des 
Sichtens, Prüfens und Ordnens" zukomme 
(1, 11). G. geht also eher religionswissen­
schaftlich als dogmengeschichtlich vor. Er 
kommt dabei zum Ergebnis, daß weder das 
AT noch das NT für die Begründung des 
tridentinischen Lehrsatzes hinreichen, der 
darum unbiblisch genannt werden müsse 

20 

(1, 68), Sein eigentlicher Architekt ist Augu­
stinus gewesen, der ihn im antipelagiani­
schen Streit erfunden hat, gestützt auf eine 
unhaltbare Exegese und einen unwissen­
schaftlichen Traditionsbeweis. Die ganze 
Konstruktion muß daher „wie ein Karten­
haus" zusammenfallen, wenn man sie mit 
wissenschaftlichen Maßstäben überprüft (1, 
370). Die Kirche, die sie, wenn auch nicht in 
allen, so doch in den wesentlichen Punkten 
übernommen hat, ist somit einem Theologen 
erlegen, bei dem Freiheit, Vernunft und 
Menschlichkeit auf der Strecke bleiben (1, 
375). Die Folgerung liegt nahe, daß diese 
dann wohl dort auch keine Heimstatt haben. 
In der weiteren Entwicklung im Abendland 
- im Orient kann die Lehre wegen des 
präponderanten Schöpfungsoptimismus nie 
Fuß fassen - mildert zwar bereits die Vor­
scholastik den strengen Augustinismus mit 
seinen pessimistischen Thesen über die massa 
damnata, die absolute Prädestination und 
den Verlust der Wahlfreiheit durch Beto­
nung der These vom göttlichen Heilsuniver­
salismus. Das aristotelische Denksystem der 
Scholastik gestaltet die Erbsündenlehre noch 
weiter um. Aber letztlich erreicht auch diese 
Epoche ihre Ergebnisse auf die gleiche Weise 
wie der Lehrer von Hippo: durch eine un­
zulängliche und unwissenschaftliche Exegese 
der Bibel und der Väter in Verbindung mit 
kühnen philosophischen Spekulationen. 
Bezeichnend für die Sicht des Vf. ist das 
Motto, das er seinem 3. Bd. voranstellt; es 
ist den Schriften Bellarmins entnommen, der 
es freilich in ganz anderem Zusammenhang 
verwandte: ,,Nichts ist so absurd, da8 man 
es einem nicht einreden könnte, wenn auch 
nicht mit einem wahren, so doch mit einem 
wahrscheinlichen Grund". Die Reformatoren 
des 16. Jh. machen nochmals den Versuch, 
auf die strengen augustinischen Thesen zu­
rückzugreifen; das lehnt das Konzil von 
Trient zwar ab, doch macht es sich wenig­
stens indirekt wieder den gleichen Erbsün­
denbegriff zu eigen. Ernstliche Zweifel dar­
an melden erst die Modemisten an, deren 
Argumente dann endgültig in der gegen­
wärtigen Diskussion aufgenommen werden. 
Sie werden untermauert durch neue exege­
tische, dogmengeschichtliche und naturwis­
senschaftliche Argumente. Während viele 
progressive prot. und einige modern den­
kende kath. Theologen dem Dogma entschie­
den den Abschied geben, bemi1hen sich an­
dere um Neuinterpretationen. G. qualifiziert 
sie jedoch als „abstruse Spekulationen" ab, 
die widersprüchlich, unverständlich und dem 
modernen Empfinden abstoßend sind (IV, 
327). Als Konsequenz und Ergebnis bleibt: 
„Dem lähmenden Glauben, in die Schuld 
und Strafe einer in grauer Vorzeit began­
genen Sünde schicksalhaft verstrickt zu sein, 
entwachsen, stellt sich der moderne Mensch 
entschlossen zum Kampf gegen das übel in 

305 


