
keinen Und diese muß immer WI@e- (L, 68) Sein eigentlicher chitekt ist ÄAugu-
Wien
der geleistet werden. stinus gewesen, der ihn antipelagiani-phael Schulte schen Streit erfunden hat, gestützt ayf eine

unhaltbare Exegese und einen unwissen-
55 e5: des Erbsünden- schaftlichen Traditionsbeweis. Die
dogmas, Ein Beitrag Geschichte des Pro- Konstruktion muß daher >4  „wie ein Karten-
blems Ursprung des Übels. Ent- haus’  e zusammentftallen, wenn cie mit
stehungsgeschichte des Erbs  dendogmas wissenschaftlichen Maßstäben überprüft (I,Von der Bibel bis Augustinus; II Ent- 370) Die Kirche, die sie, auch nicht
WI  ungsges  chte des Erbsündendogmas allen, doch in den wesentlichen Punkten
nachaugustinischen Altertum und der Vor- übernommen hat, ist SOM inem Theologencholastik bis 11. Jh.) (58. ı1l Ent-

as im
erlegen, bei dem Freiheit, Vernunft und

wicklungsgeschichte des en ens  eit auf der Strecke leiben (I,Zeitalter der cholastik (12. bis 15., Jh.) 375) Die Folgerung liegt C, daß @52
Entwicklungsgeschichte des dann ohl dort auch keine Heimstatt haben.

Erbsündendogmas seit der Reformation In der weiteren Entwicklung im Abendland
Reinhardt, en 1960, 1963, 1971, 1171 Orient kann die Lehre WEegCI des

1972. Ln Dm 653.—, 68.—. präponderanten Schöpfungsoptimismus Pr
fassen mildert War bereits die Vor-nnerha der stlichen eologie hat eine scholastik den Augustinismus mıiıtNeubesinnung auf die traditionelle

bsündenlehre eingesetzt, spätestens seiınen pessimistischen Thesen über
seit dem IL Vatikanum auch im Be- damnata, die absolute Prädestination und
reich unternommen wird. In diesem Kontext den Verlust der Wahlfreiheit durch eto-
kann das vierbändige Werk mit insgesamt HNUunNng der These vom gl Heilsuniver-
beinahe Druckseiten ebhafter salismus. Das aristotelische Denksystem der
merksamkeit sicher Se1ın., Vom bis Olas: gestaltet die Erbsündenlehre noch

197(  .1  %. untersucht und verarbeitet der weiter Aber letztlich erreicht auch ese
Epoche ihre Ergebnisse auf die gleiche WeiseVE alle wichtigen theologischen Stellungnah- wIie der Lehrer vVonmn Hippo durch eine unl-4l des Katholizismus, des Protestantismus zuläng. und unwissenschaftliche Exegeseund der östlichen Orthodoxie. Das Wer- der Bibel und der Väter Verbindung mitgewicht liegt allerdings auf der Darstellung

der Geschichte der Lehre inner': der kühnen philosophischen Spekulationen.
Kirche. Das Dogma VO:  »3 Trient wird demge- Bezeichnend Sicht des Vt das
{ ZUmM Ausgangs- und Fragepunkt der Motto, das er seinem voranstellt;
Untersuchung gemacht. Mit einem ffensicht- ıs} den Schriften Bellarmins entnommen, er
lich unermüdlichen FI  &, läßt G, Cla utoren 25 freilich ganz anderem Zusammenhang
der einzelnen Voten Wort kommen, nach- verwandte: „Nichts 5{} absurd, ın
dem sc1e kurz und treffend charakterisiert einem nicht einreden könnte, G auch
hat. Dabei bleibt immer Herr über die nicht mit einem wahren, SO doch mit einem
waltige Materialfülle, cdie lebendig, klar und wahrscheinlichen Grun: Die Reformatoren
übersichtlich dargeboten wird. Besonderen des 16. machen no den Versuch,

verdient ©I die Zusammenfassun- auf die strengen augustinischen Thesen ZU -
die nach @1! jedem Kap und VO rückzugreifen; das ehnt das Konzil S

allem aı Ende der Darstellung eines größe- 7Trient War ab, doch macht sich wenig-
ren Entwicklungsabschnittes gegeben werden. ctens indirekt wieder den gleichen Erbsün-
Sie vermitteln unen  + ausgezeichneten Über- denbegriff A eigen. Ernstliche Zweifel dar-
blick über die anstehenden Fragen. an melden rSst die Modernisten E deren
In diesem Rahmen kannn der ez. B-  Pn auf Argumente dann ndgültig der Beg!  ‚-
Details der en eingehen. Er egn sich wärtigen Diskussion aufgenommen werden.
daher, den Autor zu fragen, welchen Beitrag 5ie werden ert durch Xeg!

Hand des Ergebnisses seiner nter- tische, dogmenges  chtliche und natıırwis-
suchungen ZU7 heutigen Debatte efrfe senschal  che Argumente. ährend viele
Schon Von nfan wird er auf ein sehr progressive pro(ft. und einige moöodern den-
kritisches Referat vorbereitet. „Frei VOo:  ; be- kende kath Theologen dem Dogma entschie-
kenntnismäßiger Bindung sol{ diese Arbeit den den Abschied geben, bemiihen sich AIl -

der Erforschung der ahrheit, dere E Neuinterpretationen. qualifiziert
des Geschichtlich-Tatsächlichen, dienen“, WO- cie als „abstruse Spekulationen“ ab,
bei „der Vernunft die führende des die widersp:  9 unverständlich und dem
Sichtens, Prüfens und rdnens“” omme e er nen Empfinden abstoßend sind
(L, 11) geht also eher religionswissen- 327) Als Konsequenz und Ergebnis bleibt
schaftlich als dogmenges: Ü „Dem läihmenden Glauben, die Schuld
kommt dabei Zumnm Ergebnis, daf weder und Otrafe ıner  - in grauer Vorzeit began-

noch das NT Begründung des BENCN Sünde schicksalhaft verstrickt sein,
dentinischen Lehrsatzes hinreichen, der entwachsen, c{e| cil  Q der moderne Mensch
darum unbiblisch genannt werden müsse entschlossen 5 Kampf das S  el in

A

keinen Abbruch. Und diese muß immer wie­
der geleistet werden. 
Wien Raphael Schulte 

GROSS JULIUS, Geschichte des Erbsünden­
dogmas. Ein Beitrag zur Geschichte des Pro­
blems vom Ursprung des Übels. Bd. 1: Ent­
stehungsgeschichte des Erbsündendogmas. 
Von der Bibel bis Augustinus; Bd. II: Ent­
wicklungsgeschichte des Erbsündendogmas im 
nachaugustinischen Altertum und in der Vor­
scholastik (5. bis 11. Jh.) (583.); Bd. III: Ent­
wicklungsgeschichte des Erbsündendogmas im 
Zeitalter der Scholastik (12. bis 15. Jh.) 
(436.); Bd. IV: Entwicklungsgeschichte des 
Erbsündendogmas seit der Reformation 
(360.). Reinhardt, München 1960, 1963, 1971, 
1972. Ln. Dm 26.-, 56.-, 65.-, 68.-. 

Innerhalb der christlichen Theologie hat eine 
kritische Neubesinnung auf die traditionelle 
Erbsündenlehre eingesetzt, die spätestens 
seit dem II. Vatikanum auch im kath. Be­
reich unternommen wird. In diesem Kontext 
kann das vierhändige Werk mit insgesamt 
beinahe 1800 Druckseiten lebhafter Auf­
merksamkeit sicher sein. Vom AT bis zum 
Jahr 1970 untersucht und verarbeitet der 
Vf. alle wichtigen theologischen Stellungnah­
men des Katholizismus, des Protestantismus 
und der östlichen Orthodoxie. Das Schwer­
gewicht liegt allerdings auf der Darstellung 
der Geschichte der Lehre innerhalb der kath. 
Kirche. Das Dogma von Trient wird demge­
mäß zum Ausgangs- und Fragepunkt der 
Untersuchung gemacht. Mit einem offensicht­
lich unermüdlichen FleiB läßt G. die Autoren 
der einzelnen Voten zu Wort kommen, nach­
dem er sie kurz und treffend charakterisiert 
hat. Dabei bleibt er immer Herr über die ge­
waltige Materialfülle, die lebendig, klar und 
übersichtlich dargeboten wird. Besonderen 
Dank verdient er für die Zusammenfassun­
gen, die nach beinahe jedem Kap. und vor 
allem am Ende der Darstellung eines grö8e­
ren Entwicklungsabschnittes gegeben werden. 
Sie vermitteln einen ausgezeichneten über­
blick über die anstehenden Fragen. 
In diesem Rahmen kann der Rez. nicht auf die 
Details der Arbeit eingehen. Er begnügt sich 
daher, den Autor zu fragen, welchen Beitrag 
er an Hand des Ergebnisses seiner Unter­
suchungen zur heutigen Debatte liefert. 
Schon von Anfang an wird er auf ein sehr 
kritisches Referat vorbereitet. ,,Frei von be­
kenntnismäßiger Bindung soll diese Arbeit 
einzig der Erforschung der Wahrheit, d.h. 
des Geschichtlich-Tatsächlichen, dienen", wo­
bei „der Vernunft die führende Rolle des 
Sichtens, Prüfens und Ordnens" zukomme 
(1, 11). G. geht also eher religionswissen­
schaftlich als dogmengeschichtlich vor. Er 
kommt dabei zum Ergebnis, daß weder das 
AT noch das NT für die Begründung des 
tridentinischen Lehrsatzes hinreichen, der 
darum unbiblisch genannt werden müsse 

20 

(1, 68), Sein eigentlicher Architekt ist Augu­
stinus gewesen, der ihn im antipelagiani­
schen Streit erfunden hat, gestützt auf eine 
unhaltbare Exegese und einen unwissen­
schaftlichen Traditionsbeweis. Die ganze 
Konstruktion muß daher „wie ein Karten­
haus" zusammenfallen, wenn man sie mit 
wissenschaftlichen Maßstäben überprüft (1, 
370). Die Kirche, die sie, wenn auch nicht in 
allen, so doch in den wesentlichen Punkten 
übernommen hat, ist somit einem Theologen 
erlegen, bei dem Freiheit, Vernunft und 
Menschlichkeit auf der Strecke bleiben (1, 
375). Die Folgerung liegt nahe, daß diese 
dann wohl dort auch keine Heimstatt haben. 
In der weiteren Entwicklung im Abendland 
- im Orient kann die Lehre wegen des 
präponderanten Schöpfungsoptimismus nie 
Fuß fassen - mildert zwar bereits die Vor­
scholastik den strengen Augustinismus mit 
seinen pessimistischen Thesen über die massa 
damnata, die absolute Prädestination und 
den Verlust der Wahlfreiheit durch Beto­
nung der These vom göttlichen Heilsuniver­
salismus. Das aristotelische Denksystem der 
Scholastik gestaltet die Erbsündenlehre noch 
weiter um. Aber letztlich erreicht auch diese 
Epoche ihre Ergebnisse auf die gleiche Weise 
wie der Lehrer von Hippo: durch eine un­
zulängliche und unwissenschaftliche Exegese 
der Bibel und der Väter in Verbindung mit 
kühnen philosophischen Spekulationen. 
Bezeichnend für die Sicht des Vf. ist das 
Motto, das er seinem 3. Bd. voranstellt; es 
ist den Schriften Bellarmins entnommen, der 
es freilich in ganz anderem Zusammenhang 
verwandte: ,,Nichts ist so absurd, da8 man 
es einem nicht einreden könnte, wenn auch 
nicht mit einem wahren, so doch mit einem 
wahrscheinlichen Grund". Die Reformatoren 
des 16. Jh. machen nochmals den Versuch, 
auf die strengen augustinischen Thesen zu­
rückzugreifen; das lehnt das Konzil von 
Trient zwar ab, doch macht es sich wenig­
stens indirekt wieder den gleichen Erbsün­
denbegriff zu eigen. Ernstliche Zweifel dar­
an melden erst die Modemisten an, deren 
Argumente dann endgültig in der gegen­
wärtigen Diskussion aufgenommen werden. 
Sie werden untermauert durch neue exege­
tische, dogmengeschichtliche und naturwis­
senschaftliche Argumente. Während viele 
progressive prot. und einige modern den­
kende kath. Theologen dem Dogma entschie­
den den Abschied geben, bemi1hen sich an­
dere um Neuinterpretationen. G. qualifiziert 
sie jedoch als „abstruse Spekulationen" ab, 
die widersprüchlich, unverständlich und dem 
modernen Empfinden abstoßend sind (IV, 
327). Als Konsequenz und Ergebnis bleibt: 
„Dem lähmenden Glauben, in die Schuld 
und Strafe einer in grauer Vorzeit began­
genen Sünde schicksalhaft verstrickt zu sein, 
entwachsen, stellt sich der moderne Mensch 
entschlossen zum Kampf gegen das übel in 

305 



jeglicher Gestalt, überzeugt, in esem Kampé noNn1icCae mit 22 eingefügten Qu. speculativae,
allein auf cich angewiesen S1'  H7 (IV, Royal VII SO WwWIe aırf In 1- 111 Ib. Sent.,
n Royal VI) Hintergrund der textkriti-
Dem Autor kannn niemand das Verdienst schen Untersuchung bildet die immer noch
streitig machen, ein schier uınerm! Ma- unüberholte Gesamtdarstellung ‚De magistro
terial SOTgSam dargestellt zZu haben. Hat Iohanne Baconthorp‘ von Xiberta
damit aber schon eın Kapitel Dogmenge- (Louvain« Der Variantenappara| ist  —
schichte geschrieben? Sofern darunter gekennzeichnet durch die Kollationen
das Bemühen versteht, die Intentionen des des 25 von Venedig 1526 auch un

Berufung auf Xiberta benutzt) der Cano-fraglichen Glaubenssatzes und der tra-
nıicae IvVm Sent.genden chli Lehre aufzuzeigen, mukß

1a die Frage er verneinen. Die Grund- John Bacon (T 1 Magister der eologie+hese des Werkes ıst ntge: der Vor- Paris, Cambridge und Or! und Provin-
ort erklärten Absicht polemisch; die Dar- zial England, verteidigte die rthodoxiestellung wird daher auf weit! Strecken hin und kämpfte Bn den aufkommenden No-einseitig: mit ıner  ‚D gängigen prot,. Ansicht minalismus. Den nhalt der vorliegendensieht a1uch Dogmenentwicklung als Ab- Quaestionen kennzeichnet Bacon selbst mitfall E  > Ursprung. FEine wirkli den Worten: nIn qUO perfractantur quaestio-hermeneutische Untersuchung kann
schon deswegen kaum ücken, weil PT den testamentum fidem christianam et Ca-

nNnes theologicae detendentes Per vetus et

gesamten Prozeß der Dogmenbildung vom
„modernen“” historisch-kritischen Standpunkt nentes conscientiam.“ Diese These den

nonicae ;"l veteris quam NOvV1 1Ur5 perti-
S beurteilt und ungeschicht
von den Theologen anderer Zeiten verlangt, einzelnen vorliegenden Texten Zu überprü-

ten, dem Leser dann überlassen. ]
Man kann dem Autor zustimmen, W  VeIn
sie Äätten auch schon anlegen müÜüs- etiwas aus:  cher Anhang, der sich miıt den

Lehren Bacons auseinandergesetzt hätte, VOoOrfordert, überholten materialen Inhalten allem in Bezug auf die Stellung des Autorsdes Dogmas ale: Sag! die heutige beginnenden NominalismusTheologie il dies auch cehr eherzt. Das Wirkungsgeschichte dieser Lehrmeinungendarf ber q wirklis historischen Denkens innerhalb des ens der Karmeliter deren nicht dazu führen, auch den bleiben- alteren Servanz, als deren Ordenslehrerden und stets mitgemeinten Kern über Bord der doctor resolutus angesehen werden darf,Zu wertfen. Dieser besteht d ler h:  Aätte die Al sich schon edeu:  svolle Ar-ens! nicht £ existentialistischen Durch-
halten einer tragischen Welt verurteilt ist, beit Borcherts sicher noch wedvng erschei-

I aA5e1n.sondern aufgerufen ist, in der na: Got-
tes5 eiıne existentiale Freiheit verwirk- Carl-FEriedrich Geyer Münster/Westfalen
lichen auch und gerade ın einer bösen Weilt.
Diese „situierte Freiheit” rmöglicht OKUMENE
Adurch die universale Erlösung in hristus.
So bietet B verstandene den- BRAUNISCH EINHARD, Die Theologie

der Rechtfertigung in „Enchiridion” (1538)ehre sowochl der optimistischen GCelbstüber- des Johannes Gropper., Dialogschätzung wie der pessimistischen Kesigna- mit hilipp elanchtho: (RGStT v.tıon Paroli. 5ie ı5t das Plädoyer ınen Iserloh, 109.) (VIlI 458.) Aschendorff,nüchternen Realismus, der offen auch
ünster 1974 Kart. DMott, den Grund aller mens: Freiheit.

Insofern ist S1e unverzichtbar. Im Prozeß der Vf. Wesen und en der Rechtfer-Transparentmachung auf diese Mitte tigung, wiıe Sie Gropper G.), in seinemwird sich der Theologe dann auch dankbar
auf die Materialien berufen, die ın seinem theologischen Erstlingswerk begreift, untier-

groß angelegten Werk cchließt, suchen. Zunächst bringt eine ausgezeich-
Bochum Wolfgang Beinert ete Übersicht ® CL  lie bisherige Gropper-

forschung (1—26), soOwie eine kurze Vorstel-
BORCHERT ERNSTI, Die Quaestiones SDE- lung deson Wie etho-
culativae et Canonıcade des Johannes ACcCON- disch sein eigentliches Vorhaben angehen
thorp x  ber den sakramentalen arakter. will, zeigt seine an Kötter, VOo

Textausgabe auıf handsı  cher Grund- dem g  e konkretere, reformatori-
schen und kirchlich-fraditionellen en be-lage. (Veröff. des Grabmann-Institutes NF, rücksichtigende und vergleichende AnalyseBd 19) (48.) Paderborn 15

Kart. DM 6,80. der Texte scht” hätte (268 346)
J9}  he wenig Sprache G.s,

Diese kritische Edition stützt Si|  Q VOrwie- nicht definiert, sondern eschreibt“ (317),
BeEN auf das John Bacon SOrg schwert ese Aufgabe. B. WEe1S5| deshalb

jerte, 1  n Britischen Museum in London ımmer 3 arauf hin, 9-  —
efindliche Autograph (Royal B AII) gele Welt schreibt, sondern für den
wie auf ZwWEel weitere andschriften (Qu. Ü:  Ca Seelsorger vgl 82, 124, u.ö.)

2056

jeglidter Gestalt, überzeugt, in diesem Kampf 
allein auf sidt angewiesen zu sein" (IV, 
352). 
Dem Autor kann niemand das Verdienst 
streitig madten, ein schier unermeßlidtes Ma­
terial sorgsam dargestellt zu haben. Hat er 
damit aber schon ein Kapitel Dogmenge­
schichte gesdtrieben 7 Sofern man darunter 
das Bemühen versteht, die Intentionen des 
fraglidten Glaubenssatzes und der ihn tra­
genden kirdtlidten Lehre aufzuzeigen, muß 
man die Frage leider verneinen. Die Grund­
these des Werkes ist entgegen der im Vor­
wort erklärten Absidtt polemisdt; die Dar­
stellung wird daher auf weite Strecken hin 
einseitig: mit einer gängigen prot. Ansidtt 
sieht audt G. Dogmenentwicklung als Ab­
fall vom Ursprung. Eine wirklich kritische 
hermeneutisdte Untersuchung kann ihm 
sdton deswegen kaum glücken, weil er den 
gesamten Prozeß der Dogmenbildung vom 
modernen" historisch-kritisdten Standpunkt 

;us beurteilt und - höchst ungeschidttlidt -
von den Theologen anderer Zeiten verlangt, 
daß sie ihn hätten auch schon anlegen miis­
sen. Man kann dem Autor zustimmen, wenn 
er fordert, überholten materialen Inhalten 
des Dogmas Valet zu sagen; die heutige 
Theologie tut dies audt sehr beherzt. Das 
darf aber um wirklidt historischen Denkens 
willen nidtt dazu führen, auch den bleiben­
den und stets mitgemeinten Kern über Bord 
zu werfen. Dieser besteht darin, daß der 
Mensdt nidtt zum existentialistischen Durch­
halten in einer tragischen Welt verurteilt ist, 
sondern aufgerufen ist, in der Gnade Got­
tes seine existentiale Freiheit zu verwirk­
lidten audt und gerade in einer bösen Welt. 
Diese „situierte Freiheit'' wird ermöglidtt 
durch die universale Erlösung in Christus. 
So bietet die redtt verstandene Erbsünden­
lehre sowohl der optimistisdten Selbstüber­
sdtätzung wie der pessimistischen Resigna­
tion Paroli. Sie ist das Plädoyer für einen 
nüdtternen Realismus, der offen ist auch für 
Gott, den Grund aller mensdtlidten Freiheit. 
Insofern ist sie unverzidttbar. Im Prozeß der 
Transparentmachung auf diese Mitte hin 
wird sidt der Theologe dann audt dankbar 
auf die Materialien berufen, die G. in seinem 
groß angelegten Werk ersdtließt. 
Bochum Wolfgang Beinert 

BORCHERT ERNST, Die Quaestiones spe­
culativae et canonicae des Johannes Bacon­
thorp über den sakramentalen Charakter. 
Textausgabe auf handschriftlldter Grund­
lage. (Veröff. des Grabmann-Institutes NF, 
Bd. 19) (48.) Sdtöningh, Paderborn 1974. 
Kart. DM 6.80. 

Diese kritisdte Edition stützt sidt vorwie­
gend auf das von John Bacon sorgfältig 
redigierte, im Britischen Museum in London 
befindlidte Autograph (Royal 11 B XII) so­
wie auf zwei weitere Handsduiften (Qu. ca-

306 

nonicae mit 22 eingefügten Qu. speculativae, 
Royal 9 C VII sowie auf In I-III lb. Sent., 
Royal 11 C VI). Hintergrund der textkriti­
sdten Untersudtung bildet die immer noch 
unüberholte Gesamtdarstellung ,De magistro 
Iohanne Baconthorp' von B. M. Xiberta 
(Louvain 1931). Der Variantenapparat ist vor 
allem gekennzeidtnet durdt die Kollationen 
des Druckes von Venedig 1526 (audt unter 
Berufung auf Xiberta benutzt) der Qu. cano­
nicae in IVm lb. Sent. 

John Bacon (t 1348), Magister der Theologie 
in Paris, Cambridge und Oxford und Provin­
zial in England, verteidigte die Orthodoxie 
und kämpfte gegen den aufkommenden No­
minalismus. Den Inhalt der vorliegenden 
Quaestionen kennzeidtnet Bacon selbst mit 
den Worten: ,,In guo pertractantur guaestio­
nes theologicae defendentes per vetus et 
novum testamentum fidem dtristianam et ca­
nonicae tam veteris guam novi iuris perti­
nentes conscientiam.11 Diese These an den 
einzelnen vorliegenden Texten zu überprü­
fen, bleibt dem Leser dann überlassen. Ein 
etwas ausführlicher Anhang, der sidt mit den 
Lehren Bacons auseinandergesetzt hätte, vor 
allem in Bezug auf die Stellung des Autors 
zum beginnenden Nominalismus und zur 
Wirkungsgeschidtte dieser Lehrmeinungen 
innerhalb des Ordens der Karmeliter der 
älteren Observanz, als deren Ordenslehrer 
der doctor resolutus angesehen werden darf, 
hätte die an sidt sdton bedeutungsvolle Ar­
beit Borcherts sicher noch wertvoller erschei­
nen lassen. 
Carl-Friedridi Geyer Münster/Westfalen 

ÖKUMENE 

BRAUNISCH REINHARD, Die Theologie 
der Rechtfertigung im „Enchiridion" (1538) 
des Johannes Gropper. Sein kritischer Dialog 
mit Philipp Melanchthon. (RGStT hg. v. 
E. Iserloh, 109.) (VIII u. 458.) Asdtendor.ff, 
Münster 1974. Kart. DM 98.-. 

Vf. will Wesen und Werden der Rechtfer­
tigung, wie sie J. Gropper (= G.), in seinem 
theologisdten Erstlingswerk begreift, unter­
sudten. Zunädtst bringt er eine ausgezeich­
nete Obersicht über die bisherige Gropper­
forschung (1-26), sowie eine kurze Vorstel­
lung des Enchiridion (27---60). Wie B. metho­
disdt sein eigentliches Vorhaben angehen 
will, zeigt seine Kritik an F. J. Kötter, von 
dem er „eine konkretere, die reformatori­
sdten und kirdtlich-traditionellen Quellen be­
rücksichtigende und vergleichende Analyse 
der Texte gewünsdtt'1 hätte (268 A. 346). 
Jedodt: ,,Die wenig präzise Sprache G.s, die 
nidtt definiert, sondern besdtreibt'1 (317), er­
schwert diese Aufgabe. B. weist deshalb 
immer wieder darauf hin, daß G. nicht für 
die gelehrte Welt sdtreibt, sondern für den 
Seelsorger (vgl. 82,124,135 u.ö.). 


