jeglicher Gestalt, {iberzeugt, in diesem Kampf
allein auf sich angewiesen zu sein” (IV,
352).

Dem Autor kann niemand das Verdienst
streitig machen, ein schier unermegliches Ma-
terial sorgsam dargestellt zu haben. Hat er
damit aber schon ein Kapitel Dogmenge-
schichte geschrieben? Sofern man darunter
das Bemithen versteht, die Intentionen des
fraglichen Glaubenssatzes und der ihn tra-
genden kirchlichen Lehre aufzuzeigen, mufl
man die Frage leider verneinen, Die Grund-
these des Werkes ist entgegen der im Vor-
wort erklidrten Absicht polemisch; die Dar-
stellung wird daher auf weite Strecken hin
einseitig: mit einer gingigen prot. Ansicht
sicht auch G. Dogmenentwicklung als Ab-
fall vom Ursprung. Eine wirklich kritische
hermeneutische Untersuchung kann ihm
schon deswegen kaum gliicken, weil er den
gesamten Prozef der Dogmenbildung vom
»modernen” historisch-kritischen Standpunkt
aus beurteilt und — héchst ungeschichtlich —
von den Theologen anderer Zeiten verlangt,
daB sie ihn hitten auch schon anlegen miis-
sen. Man kann dem Autor zustimmen, wenn
er fordert, iiberholten materialen Inhalten
des Dogmas Valet zu sagen; die heutige
Theologie tut dies auch sehr beherzt. Das
darf aber um wirklich historischen Denkens
willen nicht dazu fithren, auch den bleiben-
den und stets mitgemeinten Kern iiber Bord
zu werfen, Dieser besteht darin, daf der
Mensch nicht zum existentialistischen Durch-
halten in einer tragischen Welt verurteilt ist,
sondern aufgerufen ist, in der Gnade Got-
tes seine existentiale Freiheit zu verwirk-
lichen auch und gerade in einer bésen Welt.
Diese ,situierte Freiheit” wird ermdglicht
durch die universale Erlésung in Christus.
So bietet die recht verstandene Erbsiinden-
lehre sowohl der optimistischen Selbstiiber-
schitzung wie der pessimistischen Resigna-
tion Paroli. Sie ist das Plidoyer fiir einen
niichternen Realismus, der offen ist auch fiir
Gott, den Grund aller menschlichen Freiheit.
Insofern ist sie unverzichtbar. Im Proze8 der
Transparentmachung auf diese Mitte hin
wird sich der Theologe dann auch dankbar
auf die Materialien berufen, die G. in seinem
grofl angelegten Werk erschlieSt.

Bodum Wolfgang Beinert

BORCHERT ERNST, Die Quaestiones spe-
culativae et canonicae des Johannes Bacon-
thorp iiber den sakramentalen Charakter.
Textausgabe auf handschriftlicher Grund-
lage. (Verbff. des Grabmann-Institutes NF,
Bdg. 19) (48.) Schoningh, Paderborn 1974.
Kart. DM 6.80.

Diese kritische Edition stitzt sich vorwie-
gend auf das von John Bacon sorgfiltig
redigierte, im Britischen Museum in London
befindliche Autograph (Royal 11 B XII) so-
wie auf zwei weitere Handschriften (Qu. ca-

306

nonicae mit 22 eingefiigten Qu. speculativae,
Royal 9 C VII sowie auf In I-III Ib. Sent.,
Royal 11 C VI). Hintergrund der textkriti-
schen Untersuchung bildet die immer noch
uniiberholte Gesamtdarstellung ,De magistro
Iohanne Baconthorp’ von B. M. Xiberta
(Louvain 1931). Der Variantenapparat ist vor
allem gekennzeichnet durch die Kollationen
des Druckes von Venedig 1526 (auch unter
Berufung auf Xiberta benutzt) der Qu. cano-
nicae in IVm |b. Sent.

John Bacon (} 1348), Magister der Theologie
in Paris, Cambridge und Oxford und Provin-
zial in England, verteidigte die Orthodoxie
und kimpfte gegen den aufkommenden No-
minalismus. Den Inhalt der vorliegenden
Quaestionen kennzeichnet Bacon selbst mit
den Worten: ,,In quo pertractantur quaestio-
nes theologicae defendentes per vetus et
novum testamentum fidem christianam et ca-
nonicae tam veteris quam novi iuris perti-
nentes conscientiam.” Diese These an den
einzelnen vorliegenden Texten zu iiberprii-
fen, bleibt dem Leser dann iiberlassen. Ein
etwas ausfiihrlicher Anhang, der sich mit den
Lehren Bacons auseinandergesetzt hitte, vor
allem in Bezug auf die Stellung des Autors
zum beginnenden Nominalismus und zur
Wirkungsgeschichte dieser Lehrmeinungen
innerhalb des Ordens der Karmeliter der
dlteren Observanz, als deren Ordenslehrer
der doctor resolutus angesehen werden darf,
hiitte die an sich schon bedeutungsvolle Ar-
beit Borcherts sicher noch wertvoller erschei-
nen lassen. .

Carl-Friedrich Geyer

OKUMENE

Miinster/Westfalen

BRAUNISCH REINHARD, Die Theologie
der Rechtfertigung im ,Enchiridion” (1538)
des Johannes Gropper. Sein kritischer Dialog
mit Philipp Melanchthon. (RGStT hg. v.
E. Iserloh, 109.) (VIII u. 458.) Aschendorff,
Miinster 1974. Kart. DM 98.—.

VE. will Wesen und Werden der Rechtfer-
tigung, wie sie J. Gropper (= G.), in seinem
theologischen Erstlingswerk begreift, unter-
suchen. Zunichst bringt er eine ausgezeich-
nete Ubersicht iiber die bisherige Gropper-
forschung (1—26), sowie eine kurze Vorstel-
lung des Enchiridion (27—60). Wie B. metho-
disch sein eigentliches Vorhaben angehen
will, zeigt seine Kritik an F. J. Kétter, von
dem er ,eine konkretere, die reformatori-
schen und kirchlich-traditionellen Quellen be-
riicksichtigende und vergleichende Analyse
der Texte gewiinscht” hatte (268 A. 346).
Jedoch: ,Die wenig prizise Sprache G.s, die
nicht definiert, sondern beschreibt” (317), er-
schwert diese Aufgabe. B. weist deshalb
immer wieder darauf hin, daf8 G. nicht fiir
die gelehrte Welt sdhreibt, sondern fiir den
Seelsorger (vgl. 82, 124, 135 u.6.).



Das ,Fundament’ seiner Theologie ist der
Augustinismus. Obwohl G. sich selbst dazu
bekannte, hat die derzeitige Geringschiitzung
der Quellen- und Literarkritik (zugunsten
der positiven Darstellung realpolitischer
Sachverhalte) zu vielen falschen oder nur
halbrichtigen Vermutungen iiber G.s Theolo-
gie und politische Gedankenwelt gefiihrt.
Hiergegen arbeitet B. einige, bisher nur fliich-
tig belegte Quellenautoren grundlegend auf.
Vor allem die augustinische Struktur von
G.s Theologie weist er auf, ohne jeder
Einzelheit nachzugehen und ohne die
iibrigen Vitertheologen zu vergessen. In
der augustinischen Tradition stehen G.s an-
thropologisch-psychologische Gedankenginge
(63—88), die Fragen um Gesetz und Evange-
lium (137f, 172ff, 192f), Gnade und Wille
(207ff) und vor allem die ethisch-voluntari-
stische Rechtfertigungslehre (216ff, 339ff). B.s
Forschungen hierzu sind solide und werden
kaum gréflere Korrekturen erfahren. Ledig-
lich einen besonderen Aspekt der Augusti-
nus-Rezeption scheint mir die Bibelverwer-
tung G.s darzustellen. G. selbst betont zwar,
daB er nicht etwas fiir wahr hilt quia Augu-
stinus ita docuit, sed quia ecclesia sic credi-
dit (vgl. 57); trotzdem aber ist sein kirchli-
cher Biblizismus weithin patristische bzw. au-
gustinische Bibeltheologie. B. zeigt dieses
hermeneutische Prinzip bisweilen auf (146f,
162f, 361ff u.8.) G.s Augustinus-Rezeption ist
weiterhin bemerkenswert, da sie dem Mittel-
alter nicht vollig fremd gegeniibersteht:
Eine bevorzugte Autoritdt ist Bernhard von
Clairvaux. Auch dessen EinfluB auf G. hat
B. erstmals auf ein sicheres Fundament ge-
stellt. Eigentlich nimmt diese Abhingigkeit
nicht wunder, da Bernhard, der ,ultimus in-
ter patres’ (J. Mabillon), sowohl allgemein-
augustinisches Gedankengut, als insbeson-
dere auch die sog. augustinische Gnadenlehre
weiterentwickelt. G.s Augustinismus fiihrt
dann zum Werk des Erasmus, der ebenfalls
einen ziemlichen EinfluB auf G. gehabt zu
haben scheint. Diesen Nachweis hat B. nach-
triglich eingearbeitet, wobei er die augustini-
sche Firbung betont, und vor allem die trotz
aller Abhingigkeiten vorhandene genuin
G.sche Auffassung herausarbeitet (z.B. beim
Glaubens-, Sakramenten- und Kirchen-Be-
griff; vgl. 36f, 197f, 273ff, u.8.), aber in
puncto des (erasmischen?) Humanismus noch
einiges offen lift. Ein Blik auf Autoren wie
W. Risse, M. Griinwald und S. Wiedenhofer
zeigt, wie Vorlagen, Arbeitsinstrumente, so-
wie die heutzutage kaum beachtete ars dic-
tandi nicht blo etwas iiber das Zustande-
kommen von Reformationsschriften aussa-
gen, sondern ebenso iiber die Denkungsart
von Autoren, und wie die Form den Inhalt
mitprégt.

All diese Facetten des G.schen Augustinismus
lassen nun eine tiefgreifende Auseinander-
setzung mit der reformatorischen Theologie

erwarten, die iiber die Tagesfragen hinaus
die Fundamente abklopft. Die Ergebnisse, die
B. hier zutage férdert, machen den eigent-
lichen Reiz seiner Arbeit aus: Es ist vor
allem Melanchthon, den G. sich als Ge-
sprichspartner wihlt. Melanchthon scheint
aber, wie B. mit guten Griinden vermutet,
G. in das Anliegen der Reformation einge-
fiihrt zu haben (vgl. 36): Im Enchiridion zeu-
gen hiervon G.s Ausfiithrungen iiber Natur-
recht, Urstand, Erbsiinde, Konkupiszenz (65—
135), Gesetz, BuBle, Glaube (136ff, 183ff,
298ff), Heilsgewiheit und Christusgerechtig-
keit (322ff, 404ff) u.a. Das spektakulérste Er-
gebnis B.s ist die Desavouierung klangvoller
Gelehrtennamen bei der Behandlung der
,duplex-iustitia-Lehre’. Dieses Thema behilt
Vf. von Anfang an im Auge und expliziert
es schlieBlich in souverdiner Weise: Die ,du-
plex-iustitia-Lehre’ ist weder im Enchiridion
nachweisbar, noch hat sie ihre Quelle bei
Augustinus!

Den Stil des Buches erschweren leider die
manchmal mehrfach aneinander gereihten
pripositionalen Umstandsbestimmungen. Der
Druck ist sauber, die Drudckfehlerquote ge-
ring. Als ganzes iiberzeugt das Buch des-
halb, weil es in einem bisher nicht gekann-
ten Umfang das vollstindige Enchiridion G.s
struktur- und quellenmifig analysiert und
von der Rechtfertigungslehre her interpre-
tiert, Seit B.s griindlichem Buch (u. neue-
stens der Diss. von J. Meier ,Der priester-
liche Dienst nach ]J.G.”) kann man mit Fug
die mehr verwirrende als informierende
G.-Biographie von W. Lipgens vergessen.
Graz Hans ]. Limburg

SCHMEMANN ALEXANDER, Aus der
Freude leben. Ein Glaubensbuch der ortho-
doxen Christen. (Edition Cardo, hg. wv.
W. Nyssen) (143.) Walter-V. Olten 1974.
Kart. lam. DM 19.—, sfr 22.—.

Den Inhalt und den Kern der orthodoxen
Auffassung iiber die Feier der Sakramente
und {iber die Freude aus dem sakramentalen
Leben innerhalb der Kirche des auferstan-
denen Herrn bringt der Titel des Werkes
zum Ausdruck. Vf. unterteilt sein Buch in
7 Kap. In einer Einflilhrung in die Proble-
matik der Welt kommt er im 1. Kap.: ,Das
Leben der Welt” zu der Feststellung, daf
die scharfe Unterscheidung zwischen ,spiri-
tuell” und ,materiell” oder zwischen ,hei-
lig” und ,profan” oder ,natiirlich” und
nibernatiirlich” als Gegensiitze nicht zutrifft,
»Gott segnet alles, was er geschaffen hat”
(14). Im 2. Kap.: ,Die Eudharistie” unter-
nimmt er eine Interpretation der hl. Eucha-
ristie, die er als eine ,Reise der Kirche in
die Dimension des Konigreiches”, ,die
Quelle und das Sakrament der Freude” nennt
(27), wobei die Rolle des HIl. Geistes sehr
wichtig ist (50). Im 3. Kap.: ,Mission” geht
Vf. auf die Bedeutung der Zeit ein, und wie-

307



