Das ,Fundament’ seiner Theologie ist der
Augustinismus. Obwohl G. sich selbst dazu
bekannte, hat die derzeitige Geringschiitzung
der Quellen- und Literarkritik (zugunsten
der positiven Darstellung realpolitischer
Sachverhalte) zu vielen falschen oder nur
halbrichtigen Vermutungen iiber G.s Theolo-
gie und politische Gedankenwelt gefiihrt.
Hiergegen arbeitet B. einige, bisher nur fliich-
tig belegte Quellenautoren grundlegend auf.
Vor allem die augustinische Struktur von
G.s Theologie weist er auf, ohne jeder
Einzelheit nachzugehen und ohne die
iibrigen Vitertheologen zu vergessen. In
der augustinischen Tradition stehen G.s an-
thropologisch-psychologische Gedankenginge
(63—88), die Fragen um Gesetz und Evange-
lium (137f, 172ff, 192f), Gnade und Wille
(207ff) und vor allem die ethisch-voluntari-
stische Rechtfertigungslehre (216ff, 339ff). B.s
Forschungen hierzu sind solide und werden
kaum gréflere Korrekturen erfahren. Ledig-
lich einen besonderen Aspekt der Augusti-
nus-Rezeption scheint mir die Bibelverwer-
tung G.s darzustellen. G. selbst betont zwar,
daB er nicht etwas fiir wahr hilt quia Augu-
stinus ita docuit, sed quia ecclesia sic credi-
dit (vgl. 57); trotzdem aber ist sein kirchli-
cher Biblizismus weithin patristische bzw. au-
gustinische Bibeltheologie. B. zeigt dieses
hermeneutische Prinzip bisweilen auf (146f,
162f, 361ff u.8.) G.s Augustinus-Rezeption ist
weiterhin bemerkenswert, da sie dem Mittel-
alter nicht vollig fremd gegeniibersteht:
Eine bevorzugte Autoritdt ist Bernhard von
Clairvaux. Auch dessen EinfluB auf G. hat
B. erstmals auf ein sicheres Fundament ge-
stellt. Eigentlich nimmt diese Abhingigkeit
nicht wunder, da Bernhard, der ,ultimus in-
ter patres’ (J. Mabillon), sowohl allgemein-
augustinisches Gedankengut, als insbeson-
dere auch die sog. augustinische Gnadenlehre
weiterentwickelt. G.s Augustinismus fiihrt
dann zum Werk des Erasmus, der ebenfalls
einen ziemlichen EinfluB auf G. gehabt zu
haben scheint. Diesen Nachweis hat B. nach-
triglich eingearbeitet, wobei er die augustini-
sche Firbung betont, und vor allem die trotz
aller Abhingigkeiten vorhandene genuin
G.sche Auffassung herausarbeitet (z.B. beim
Glaubens-, Sakramenten- und Kirchen-Be-
griff; vgl. 36f, 197f, 273ff, u.8.), aber in
puncto des (erasmischen?) Humanismus noch
einiges offen lift. Ein Blik auf Autoren wie
W. Risse, M. Griinwald und S. Wiedenhofer
zeigt, wie Vorlagen, Arbeitsinstrumente, so-
wie die heutzutage kaum beachtete ars dic-
tandi nicht blo etwas iiber das Zustande-
kommen von Reformationsschriften aussa-
gen, sondern ebenso iiber die Denkungsart
von Autoren, und wie die Form den Inhalt
mitprégt.

All diese Facetten des G.schen Augustinismus
lassen nun eine tiefgreifende Auseinander-
setzung mit der reformatorischen Theologie

erwarten, die iiber die Tagesfragen hinaus
die Fundamente abklopft. Die Ergebnisse, die
B. hier zutage férdert, machen den eigent-
lichen Reiz seiner Arbeit aus: Es ist vor
allem Melanchthon, den G. sich als Ge-
sprichspartner wihlt. Melanchthon scheint
aber, wie B. mit guten Griinden vermutet,
G. in das Anliegen der Reformation einge-
fiihrt zu haben (vgl. 36): Im Enchiridion zeu-
gen hiervon G.s Ausfiithrungen iiber Natur-
recht, Urstand, Erbsiinde, Konkupiszenz (65—
135), Gesetz, BuBle, Glaube (136ff, 183ff,
298ff), Heilsgewiheit und Christusgerechtig-
keit (322ff, 404ff) u.a. Das spektakulérste Er-
gebnis B.s ist die Desavouierung klangvoller
Gelehrtennamen bei der Behandlung der
,duplex-iustitia-Lehre’. Dieses Thema behilt
Vf. von Anfang an im Auge und expliziert
es schlieBlich in souverdiner Weise: Die ,du-
plex-iustitia-Lehre’ ist weder im Enchiridion
nachweisbar, noch hat sie ihre Quelle bei
Augustinus!

Den Stil des Buches erschweren leider die
manchmal mehrfach aneinander gereihten
pripositionalen Umstandsbestimmungen. Der
Druck ist sauber, die Drudckfehlerquote ge-
ring. Als ganzes iiberzeugt das Buch des-
halb, weil es in einem bisher nicht gekann-
ten Umfang das vollstindige Enchiridion G.s
struktur- und quellenmifig analysiert und
von der Rechtfertigungslehre her interpre-
tiert, Seit B.s griindlichem Buch (u. neue-
stens der Diss. von J. Meier ,Der priester-
liche Dienst nach ]J.G.”) kann man mit Fug
die mehr verwirrende als informierende
G.-Biographie von W. Lipgens vergessen.
Graz Hans ]. Limburg

SCHMEMANN ALEXANDER, Aus der
Freude leben. Ein Glaubensbuch der ortho-
doxen Christen. (Edition Cardo, hg. wv.
W. Nyssen) (143.) Walter-V. Olten 1974.
Kart. lam. DM 19.—, sfr 22.—.

Den Inhalt und den Kern der orthodoxen
Auffassung iiber die Feier der Sakramente
und {iber die Freude aus dem sakramentalen
Leben innerhalb der Kirche des auferstan-
denen Herrn bringt der Titel des Werkes
zum Ausdruck. Vf. unterteilt sein Buch in
7 Kap. In einer Einflilhrung in die Proble-
matik der Welt kommt er im 1. Kap.: ,Das
Leben der Welt” zu der Feststellung, daf
die scharfe Unterscheidung zwischen ,spiri-
tuell” und ,materiell” oder zwischen ,hei-
lig” und ,profan” oder ,natiirlich” und
nibernatiirlich” als Gegensiitze nicht zutrifft,
»Gott segnet alles, was er geschaffen hat”
(14). Im 2. Kap.: ,Die Eudharistie” unter-
nimmt er eine Interpretation der hl. Eucha-
ristie, die er als eine ,Reise der Kirche in
die Dimension des Konigreiches”, ,die
Quelle und das Sakrament der Freude” nennt
(27), wobei die Rolle des HIl. Geistes sehr
wichtig ist (50). Im 3. Kap.: ,Mission” geht
Vf. auf die Bedeutung der Zeit ein, und wie-

307



der betont er, daf zwischen der profanen
und der spirituellen Zeit kein Gegensatz
existiert. Die Feste und Feiern im kirchlichen
Jahr sind nicht nur Entspannung und Ruhe-
pause von der Hetze des Lebens, sondern
sie bilden das Zentrum der Freude, die Ant-
wort und den ,Krafterzeuger” fiir die
menschlichen Probleme (63). 4. Kap.: ,Aus
Wasser und Geist”. Das Sakrament der
Taufe darf nicht verengt und individuali-
siert werden, darf auch nicht juristisch, son-
dern muf ekklesiologisch verstanden wer-
den (81). Das Eintauchen in das gesegnete
Wasser, das die ganze materielle Welt be-
deutet (87), symbolisiert, daf der neuge-
borene Mensch der Kénig der Schopfung ge-
worden ist (90). Durch die Salbung (Fir-
mung) wird der ganze Mensch, der konkrete
Mensch und nicht irgendein spiritueller
Mensch zum Tempel des hl. Geistes (91).
Die Siinde ist nicht in erster Linie ,Ubertre-
tung von Regeln” (ebd), deshalb kann auch
die ,Bufle” nicht juristisch erklirt werden.
oReue ist so nichts anderes, als daf wir
unsere Liebe und unser Leben Gott zuriick-
geben” (95), was durch die Absolution be-
stitigt wird (97). 5. Kap.: ,Das Mysterium
der Liebe”. Das Sakrament der Ehe ist in die
Kirchengemeinschaft eingegliedert und darf
nicht isoliert betrachtet werden (99). Das
wahre Thema und der eigentliche Gegen-
stand des Ehesakraments ist nicht , Familie”,
sondern Liebe (100), die auch die Quelle des
Lebens ist. ,Man liebt nicht, um Kinder zu
haben ... Nicht, weil sie Leben schenkt, ist
die Liebe gut, sondern weil sie gut ist,
schenkt sie Leben” (106). Im 6. Kap.: ,Den
Tod durch den Tod zertreten” behandelt Sch.
die christliche Auffassung {iber den Tod als
den ,geheimnisvollen Ubergang in eine ge-
heimnisvolle Zukunft” (132), und im 7. Kap.:
ouUnd ihr seid Zeugen von...” stellt er
wiederum das christliche Leben in den Vor-
dergrund und die Einheit von ,geheiligt”
und ,profan”. Ein wichtiger Schluf des VE.
ist: ,,DaB wir wahre Zeugen der Freude und
des Friedens im HI. Geist seien” und daf
wir in dieser Welt und durch sie, ,die kom-
mende Welt' sehen” kdnnen (143).

In einer eindrucksvollen und nicht konven-
tionellen Darstellung des liturgischen Lebens
der orthodoxen Kirche gibt Sch. ein Bild des
Christentums in seiner Ganzheit und in einer
Form jenseits vom Rationalismus und Insti-
tutionalismus. Fiir die ,Wiederentdeckung
des HI. Geistes” wird ein gemeinsames Vor-
gehen des stlihen und westlichen Chri-
stentums heute nicht nur sinnvoll, sondern
auch hilfreich sein. Das vorliegende Buch gilt
als ein guter Beitrag dazu.
Graz Gregor Larentzakis
STIRNIMANN H. / VISSER'T HOOFT W.
H. / MARGULL H. J., Zukunft der Okumene
(Okumenische Beihefte zu FZThPh 7) (42.)

308

Universitats-V., Freiburg/Schweiz 1974. Kart.
lam. sfr 7.50.

Dieses Beiheft bringt drei 1973 gehaltene
Vortrédge iiber ein Problem, das fiir die Kir-
chen von bleibender Aktualitdt ist und be-
handelt wird von Personen, die von ihrer
Erfahrung wie Aufgabe her kompetent sind,
Wesentliches zu sagen.

H. Stirnimann, Leiter des Institutes flir Oku-
menische Studien in Freiburg/Schweiz, be-
stitigt in seinem Vortrag ,Krise der Oku-
mene? Ein Blidk auf die gegenwiirtige Situa-
tion”, daB mit Recht von einer Krise ge-
sprochen werden kann. Die zunehmende In-
stitutionalisierung ist Hilfe, aber auch Last.
Bei Verwirklichung 8kumenischer Pro-
gramme zeigen sich groBe Schwierigkeiten.
Ein erfreuliches Gegengewicht stellen neue
spontane Gruppen dar. Nach einer Phase
vorsichtiger Anniherung sind die Kirchen
nun in der Lage, einander auch kritisch zu
begegnen. Nicht die Okumene befindet sich
in der Krise, sondern die Kirchen: ihre Spiri-
tualitit, Mission, Prisenz in der Welt, ihre
Theologie. Diese Probleme sind nicht mehr
konfessionell, es geht um die Kirdie als
ganze. Wer die Geschichte der 8kumenischen
Bewegung kennt, wird staunen, wie weit wir
trotz allem gekommen sind.

W. A. Visser ‘t Hooft, Ehrenprisident des
Okumenischen Rates der Kirchen, verweist
in seinem Vortrag ,Wie steht es um die
Zukunft der Ukumene?” auf die Einsicht,
daB Einheit ein Wesensmerkmal der Kirche
ist. Getrenntsein verstift gegen die wahre
Natur der Kirche. Jede Kirche lebt in ihrer
Lage mit der Herausforderung dieser Frage!
Und das andere: ,Es gibt heute keine an-
dere Weise, in der Welt prisent zu sein, als
auf kumenische Weise.” Und schlieBlich die
Erfahrung, ,daf Gottes Wort jene vereint,
die es zusammen hdren”. V. stellt damit nicht
theoretische Forderungen auf, sondern ver-
weist auf 6kumenische Realitiiten. Die Reak-
tionen darauf sind natiirlich unterschiedlich.
Er kann aber doch aus der Einsicht in diese
Realitit der Hoffnung Ausdruck geben, da
die besten Tage des Okumenismus noch vor
uns liegen. Im Blik auf die Zukunft stellt
er vier bemerkenswerte Leitsitze auf: 1. Die
Krise enthilt auch eine Chance und kann zu
einer Intensivierung unseres Skumenischen
Bemiihens fithren. Wir miissen immer mehr
verstehen lernen, daf Ukumenismus nicht
ein Luxus ist, sondern eine geistige Notwen-
digkeit unserer Zeit. 2. Die Anerkennung der
Rangordnung der Wahrheiten erlaubt eine
grofle Vielfalt kirchlichen Lebens. Das Wich-
tigste ist: auf den Herrn zu hdren. 3. Die
Not der Welt ist eine Herausforderung, auf
die die Kirchen gemeinsam antworten miis-
sen. 4. Okumene muf sowohl die Spitze als
auch die Basis der Kirche umfassen.

J. Margull berichtet iiber die Weltmissions-
konferenz des Ukumenischen Rates in Bang-



