
IT Durch die modernen Erkenntnisse der wirklich schwere Sünde
Medizin hat 37{  - auch die allgemeine Ein- Daß Kleriker S normalen Bußvorgang
stellung Kranicheit und Tod wesentlich dUSgENÖMMUM wWarcell, sehen führende
geändert. Nicht die speziellen Erfahrun- historiker der Ls Hälfte des Alter-
SCn der einzelnen Fachgebiete der Medizin gegeben. Insbesondere führen Gc1e Cy-
und der Psychosomatik ermöglichen ınen prlan als Zeugen die altere Praxis al
tieferen inblick in die Krankheitsvorgänge, Wenn den Genannten entgegen-
sondern auch die Sy'  en und religiösen gese! Sıinn interpretieren (31), üßte
Wandlungen Patienten scelbst sind be- dafür doch wohl Belegstellen und Gründe
achten. er wird der Seelsorger ankbar angeben.
die einleitenden Kapitel durcharbeiten, da Nachdem Fnde des geschichtlichen Über-S1ie ıhm nicht nl eine bessere Erfassung blicks 39) der obligatorischen Einzelbeichteder Situation des Kranken, sondern aıuch als solcher Auswirkungen ihrer mifß-ıne reibungslosere Zusammenarbeit miıt bräu:  en Handhabung angelastet vÄrzten und Schwestern ermöglichen. Der den, ctellt Kap % den BußgottesdienstDienst der - an den Kranken ıst sehr und dessen Gemeinschaftswerte gegenübervielseitig und richtet sich danach, ob (44—47) eine Alternative, die mm ZU-der Gemeinde, Krankenhaus der
Altersheim geschehen hat. Die detaillierte als Vollform des Gakramentes eın 0d  I

rückzuweisen ist, da das antike Bußsystem
Änweisung den pastoralen Dienst im
Krankenhaus verarbeitet auch die heutigen anbietet, dem 21 Arten on orzügen

\ ur
vereint CINpastoralen Erfahrungen über den Kr AD., in dem der Nachweis rbrachtbesuch. Das abschließende Kap. über Sterben werden soll, “}  5 das JTrienter Oonzil ıner  Bund Tod greift eıit 15 und bringt not- Vergebung der schweren Sünden ohne Ein-wendigen pastoralen Anweisungen für diese zelbekenntnis B-  - 1m Wege steht,Lebensphase. In der Literatur ist wohl kaum werden Zweı cehr unterschiedliche Aussageneın Jeiches konzentriertes Werk über Kran-

kenpastoral vorhanden wıe dieses Pastorale, als These aufgestellt: a) Mit S”  „AUS Cdi:  Vinum:'  2  44
welches daher wärmstens Seelsorgern, Stu- meint das Konzil möglicherweise bloß
denten, Ärzten, Schwestern empfohlen wird. es echt (64); sollte ennO| gött-
Unter den Literaturhinweisen ollten auch liches echt eigentlichen Sinn des Wortes

meinen (SOo nich!  . klar ausgesprochen, im
Krankensakramentes nach der uen Form
die Neuerscheinungen über die Spendung des Zusatz ber wohl ergänzen), kann .  e

diesbezügliche Lehre keine efinitive Glau-angeführt werden. bensentscheidung darstellen, weil die dafürGraz arl Gastgeber angeführte Begründung nicht schlüssig ist
57) Es schadet der Klarheit der DarlegungKOÖOLASCH FRANZ, Die Feier der Buße,

Theologie und Liturgie. (Pastorale Hand- sehr, einzelnen wenig unterschei-
reichungen, 8.)} 127 Echter, ürzburg 1974: det, welcher der beiden angeführten Satze
Brosch. S 106.30 durch die jeweiligen Argumente gestützt

werden soll. Von diesen gumenten sind
rfreulich ist diesem Buch der flüssige, olgende die wichtigsten:verständliche Gtil und (vom Inhalt her) der
größte Teil des L, Kap. über „Buße und L. 6e1 Altertum nicht auf die
Umkehr der Schrift‘“ ebenso das Angebot Buße, sondern auf die Taufe bezogen WOT -

vVon Schriftstellen Bußfeiern (86 Das den. Vel dagegen bereits die Apost. Trad);
eigentliche Anliegen des V£., den Bußgottes- des Hippolyt. Und Das rıenter Konzil hat
dienst ohne Einzelbekenntnis der schweren genannten Gtelle ei1ne (von -
Sünden als mögliche Alternative Beichte erwähnte) Glauben bindende Deutung

gegeben. In diesem Zusammenhang wirdaufzuweisen, kann 14l B-  P bejahen (24 U, 55) der usı! „Ecclesiae carıtas“und wird durch die VvVon entwickelte Ar-
bei Augustinus Unrecht mit „Liebegumentatıion kaum gestützt. Der Entfaltung Kirche” übersetzt.dieser Argumentation dient der Hauptteil

des Buches (Kap. Z ] } S1e spielt aber auch L „Binden Ü, Lösen“” (Mt 18) se1 im
Schon zZzu ungunsten der wissenschaftlichen Altertum nicht als Alternative, sondern als
Qualität den geschichtlichen erblick Sukzession zweier Phasen (Ausschluß
(Kap. herein: S dort (30) heißt, Wiederaufnahme) verstanden worden (55
die altkirchliche Buß habe sich auf Der gerade die Entscheidung ZUm Aus-
Sünden wIie Abfall, Mord und Fhebruch schluß und die Bemessung der Buße als

Voraussetzung der Wiederaufnahme Sbezogen diese doch Gegenteil ım
die Kenntnis der Sünden durch den Bischof2 mancherorts von der Versöhnung 15-
VOTauUs.geschlossen WAarTren. Bestimmung jedoch,

die dann folgt (Sünden, durch die „der Das Trienter Konzil abe geirrt in der
sündige Christ sich selbst C  15 der eDens- Meinung, die geheime Beichte in der
gemeinschaft der - ausschließt”‘‘), Kirche O71 Anfang an geübt worden WÄAäTrTe  S

der Aussageabsicht N’s, auf ede 53) Wahrscheinlich hat damit nicht

315

II. Durch die modernen Erkenntnisse der 
Medizin hat sich auch die allgemeine Ein­
stellung zu Krankheit und Tod wesentlich 
geändert. Nicht nur die speziellen Erfahrun­
gen der einzelnen Fachgebiete der Medizin 
und der Psychosomatik ermöglichen einen 
tieferen Einblick in die Krankheitsvorgänge, 
sondern auch die psychischen und religiösen 
Wandlungen im Patienten selbst sind zu be­
achten. Daher wird der Seelsorger dankbar 
die einleitenden Kapitel durcharbeiten, da 
sie ihm nicht nur eine bessere Erfassung 
der Situation des Kranken, sondern auch 
eine reibungslosere Zusammenarbeit mit 
Ärzten und Schwestern ermöglichen. Der 
Dienst der Kirche an den Kranken ist sehr 
vielseitig und richtet sich danach, ob er in 
der Gemeinde, im Krankenhaus oder im 
Altersheim zu geschehen hat. Die detaillierte 
Anweisung für den pastoralen Dienst im 
Krankenhaus verarbeitet auch die heutigen 
pastoralen Erfahrungen über den Kranken­
besuch. Das abschließende Kap. iiber Sterben 
und Tod greift weit aus und bringt die not­
wendigen pastoralen Anweisungen für diese 
Lebensphase. In der Literatur ist wohl kaum 
ein gleiches konzentriertes Werk über Kran­
kenpastoral vorhanden wie dieses Pastorale, 
welches daher wärmstens Seelsorgern, Stu­
denten, Ärzten, Schwestern empfohlen wird. 
Unter den Literaturhinweisen sollten auch 
die Neuerscheinungen über die Spendung des 
Krankensakramentes nach der neuen Form 
angeführt werden. 
Graz Karl Gastgeber 

NIKOLASCH FRANZ, Die Feier der Buße. 
Theologie und Liturgie. (Pastorale Hand­
reichungen, 8.) (127.) Echter, Würzburg 1974. 
Brosch. S 106.30. 

Erfreulich ist an diesem Buch der flüssige, 
verständliche Stil und (vom Inhalt her) der 
größte Teil des 1. Kap. über „Buße und 
Umkehr in der Schrift"; ebenso das Angebot 
von Schriftstellen für Bußfeiern (86 ff). Das 
eigentliche Anliegen des Vf., den Bußgottes­
dienst ohne Einzelbekenntnis der schweren 
Sünden als mögliche Alternative zur Beichte 
aufzuweisen, kann man m. E. nicht bejahen 
und wird durch die von N. entwickelte Ar­
gumentation kaum gestützt. Der Entfaltung 
dieser Argumentation dient der Hauptteil 
des Buches (Kap. 3-5); sie spielt aber auch 
schon - zu ungunsten der wissenschaftlichen 
Qualität - in den geschichtlichen Oberblick 
(Kap. 2) herein; so, wenn es dort (30) heißt, 
die altkirchliche Buße habe sich nur auf 
Sünden wie Abfall, Mord und Ehebruch 
bezogen - wo diese doch im Gegenteil im 
2. Jh. mancherorts von der Versöhnung aus­
geschlossen waren. Die Bestimmung jedoch, 
die dann folgt (Sünden, durch die „der 
sündige Christ sich selbst aus der Lebens­
gemeinschaft der Kirche ausschließt"), trifft, 
entgegen der Aussageabsicht N's, auf jede 

wirklich schwere Sünde zu. 
Daß Kleriker vom normalen Bußvorgang 
ausgenommen waren, sehen führende Buß­
historiker erst in der 2. Hälfte des Alter­
tums gegeben. Insbesondere führen sie Cy­
prian als Zeugen für die ältere Praxis an. 
Wenn N. den Genannten nun im entgegen­
gesetzten Sinn interpretieren will (31), müßte 
er dafür doch wohl Belegstellen und Griinde 
angeben. 
Nachdem am Ende des geschichtlichen Ober­
blicks (39) der obligatorischen Einzelbeichte 
als solcher die Auswirkungen ihrer miß­
bräuchlichen Handhabung angelastet wur­
den, stellt Kap. 3 ihr den Bußgottesdienst 
und dessen Gemeinschaftswerte gegenüber 
(44-47) - eine Alternative, die m. E. zu­
rückzuweisen ist, da das antike Bußsystem 
als Vollform des Sakramentes ein Modell 
anbietet, in dem beide Arten von Vorzügen 
vereint sind. 
Im 4. Kap., in dem der Nachweis erbracht 
werden soll, daß das Trienter Konzil einer 
Vergebung der schweren Sünden ohne Ein­
zelbekenntnis nicht unbedingt im Wege steht, 
werden zwei sehr unterschiedliche Aussagen 
als These aufgestellt: a) Mit „ius divinum" 
meint das Konzil möglicherweise bloß kirch­
liches Recht ( 64); b) sollte es dennoch gött­
liches Recht im eigentlichen Sinn des Wortes 
meinen (so nicht klar ausgesprochen, im 
Zusatz aber wohl zu ergänzen), so kann die 
diesbezügliche Lehre keine definitive Glau­
bensentscheidung darstellen, weil die dafür 
angeführte Begründung nicht schlüssig ist 
(57). Es schadet der Klarheit der Darlegung 
sehr, daß N. im einzelnen wenig unterschei­
det, welcher der beiden angeführten Sätze 
durch die jeweiligen Argumente gestützt 
werden soll. Von diesen Argumenten sind 
folgende die wichtigsten: 

1. Jo 20, 22 sei im Altertum nicht auf die 
Buße, sondern auf die Taufe bezogen wor­
den. - Vgl. dagegen bereits die Apost. Trad:. 
des Hippolyt. Und: Das Trienter Konzil hat 
zur genannten Stelle eine (von N. nicht 
erwähnte) im Glauben bindende Deutung 
gegeben. - In diesem Zusammenhang wird 
(24 u. 55) der Ausdruck „Ecclesiae caritas" 
bei Augustinus zu Unrecht mit „Liebe zur 
Kirche" übersetzt. 
2. ,,Binden u. Lösen" (Mt 18, 18) sei im 
Altertum nicht als Alternative, sondern als 
Sukzession zweier Phasen (Ausschluß -
Wiederaufnahme) verstanden worden (55 f). 
- Aber gerade die Entscheidung zum Aus­
schluß und die Bemessung der Buße als 
Voraussetzung der Wiederaufnahme setzte 
die Kenntnis der Sünden durch den Bischof 
voraus. 
3. Das Trienter Konzil habe geirrt in der 
Meinung, daß die geheime Beichte in der 
Kirche von Anfang an geübt worden wäre 
(53). - Wahrscheinlich hat es damit nicht 

315 



geirrt, denn auch bei der ffentlichen Buße diese innere Vorbereitung und die Bedin-
des Altertums S das Bekenntnis geheimer gungen, ZUTr Gültigkeit des Sakraments
ünden, sSOweit mMan zurü cken erforderlich sind, sollen die Gläubigen...
grundsätzlich geheim; aber celbst im unterrichtet werden“. In irklichkeit be-
2 Ööffentlich eCWESECH wäre, änderte das deutet „Über ese Willenseinstellungen
nichts an der gen rage, die ın Trient und diese Bedingungen, die z Gültigkeit
als Oogmatische rage und beant- des Sakramentes erforderlich Sin! s Nur
'ortet wurde daß B überhaupt ein Einzel- m Hilfe dieser Fehlübersetzung ent-
ekenntnis geben muß Es zeugt von einer scheidenden Dokument kann Wert
oberflächlichen Lektüre der Konzilstexte, SeINEeSs Hinweises aufrechterhalten, eEıne Frü-
nın 52) die Aussage, B die Kirche here ußerung des Lehramtes spreche nur
die geheime Beichte von Anfang stets Vvon der Unerlaubtheit, nicht ber vVo der
geübt habe 1706 einem Relativsatz!) Ungültigkeit uner  ® Absolution ohne Einzel-
auf ıne E otellt mit der Lehre, das bekenntnis 67)
elbekenntnis (ob „‚mündlich” oder schrift- Als sehr gravierend muß en! die 73)N  S oder durch Zeichensprache ist vö geäußerte Ermutigung Selbsthilte, spricheg durch ttliches echt notwendig ist. Ungehorsam, erscheinen. Und dies selbst

Durch die iro-schottische uße wurde dann, wenn in allem zl  M Trienter onzil
wohl erstmalig das Bekenntnis ller Sünden Gesagten recht hätte und dessen Bußkanon
eingeführt vgl 53), aber nicht, wie damit eın bloßes Kirchengebot darstellte. Denn
mehr als nsinuitert wird, erstmalig Be- dann wäre  DA die Aussageabsicht sowohl
enntnis aller schweren Sünden: vgl dazu dieses onzils auch der neueTeN, vonbereits die „Tarife” bei Basilius von Cäsarea. zugunsten sSeinNner eigenen assungD Kirchen des ÖOstens kannten kein

en echts, alle schweren Sün- angeführten en Dokumente, das
den ZUu eichten und weiterhin auch keine genannte einzuhalten ist, solange 0S

entsprechende TAX1IS 38 Dieses -  en von der Kirche:  ng geändert wird.

Argument waäare  e S Theologen und O:  ren- Werk .  1st Tles in allem die bisher wohl
ausführlichste und zugleich publikumswirk-talisten ingehend zZUu untersuchen. Was

dafür als Belege anfi reicht bei WEe| camste Darstellung der Argumente BenNn
nicht aUs, um sich ein sachgerechtes Urteil das Eı  „AUS Cli:  vinum  &s gleichzeitig aber auch

die beien Und ohne Orientalist sein, jene, Hinse die
könnte dem auf Anhieb, ZUMmM mindesten Schwäche dieser Osition deutlichsten
für den byzantinischen Raum, olgende illustriert.
Zeugnisse entgegenhalten, die die Forderung Köln Francois Reckinger
eines sehr detaillierten Bekenntnisses als
selbstverständlich voraussetzen: Basilius im D  O  z  S LEO, Laientheologen ın pastoralen
AÄss Pseudo-Joh Jejunator f Demetrios Berufen. ance in der Kirche? Chance für
Chomatianos Goar im die Kirche? Analyse und Beratung. 14

nicht usdrücklich von „göttlichem Grünewald, Mainz 1074: lam. DM 14.50
echt“” die Rede geht, ist eicht zZu
erklären, '  @ ese F}+rage en kaum Das Werk baut bewußt auf dem S  h des

„Von Beruf Laientheologe? Kritischesexplizit gestellt wurde, und dies wiederum Plädoy reiburg 1970) auf. Hunderte von
u. ad. deshalb, weil dort niemand, wie Laien studieren weiterhin den eutschen
uns die Reformatoren, Forderung jemals und österreichischen kath.-theol. Fakultäten,beanstandet hat. geringerem Ausmaß auch schon In anderenEinige Theologen Konzil von YTrient .  europalsı  chen Ländern. Absolventen cin! bis-hätten unter ‚„AUS divinum“” auch Kirchen- her VOT allem als Religionslehrer dengebote verstanden Vgl dazu verschiedenen Schulen und tatig,die überzeugende Studie S K.-J einige auch schon S theol. Fakultäten; anBecker ın Theol. U hilos. 2/1972, die dies- der Theol. Fakultät Fribourg wurde kürz-bezüglich völlig anderen Schlußfolgerun- lich die Lehrkanzel Moraltheologie mit
gen kommt 16 einem Laien besetzt. geht VOTr allem
Der schlechteste jenst, den der von darum, die Breite der Einsatzmöglich-
vertretenen Sache geleistet at, iSst wohl keiten Vo Laientheologen )y41! pastoralen Be-
Fehlübersetzung von 102 U, 122., In den reich sowle deren Integration die kirch-
Richtlinien der Glaubenskongregation VO:  » lich-pastorale €e1; aufzuzeigen und
1072 vVvVon der Notwendigkeit BeSDITO- immer noch estehenden Vorurteile und
chen, Si|  Q VOTr dem Empfang der Gener Ressentiments abzubauen. Dabei muß
absolution vorzunehmen, alle schweren bewufßt se1n, „die Laientheologen noch
Sünden, die SO vergeben werden, nachträg- nıcht identisch sind mıiıt unmittelbaren An-
lich zZu beichten. Anschließend heifßst „De waärtern pastorale jenste  ‚; 33)
his dispositionibus atque condicionibus, Nach der geschichtlichen Entwicklung schil-
valorem sacramenti requisitis, fideles dert die „‚Marktlag  ;:r den der
moneantur“”. Das übersetzt mit „Über Motivation und die Erwartungen der

geirrt, denn auch bei der öffentlichen Buße 
des Altertums war das Bekenntnis geheimer 
Sünden, soweit man zurückblicken kann, 
grundsätzlich geheim; aber selbst wenn es im 
2. Jh. öffentlich gewesen wäre, änderte das 
nichts an der einzigen Frage, die in Trient 
als dogmatische Frage gewertet und beant­
wortet wurde: daß es überhaupt ein Einzel­
bekenntnis geben muß. Es zeugt von einer 
oberflächlichen Lektüre der Konzilstexte, 
wenn N. (52) die Aussage, daß die Kirche 
die geheime Beichte von Anfang an stets 
geübt habe (OS 1706 in einem Relativsatz() 
auf eine Stufe stellt mit der Lehre, daß das 
Einzelbekenntnis (ob ,,mündlich" oder schrift­
lich oder durch Zeichensprache ist völlig 
egal f) durch göttliches Recht notwendig ist. 
- Durch die iro-schottische Tarifbuße wurde 
wohl erstmalig das Bekenntnis aller Sünden 
eingeführt (vgl. N. 53), aber nicht, wie damit 
mehr als insinuiert wird, erstmalig das Be­
kenntnis aller schweren Sünden; vgl. dazu 
bereits die „Tarife" bei Basilius von Cäsarea. 
4- Die Kirchen des Ostens kannten kein 
Gebot göttlichen Rechts, alle schweren Sün­
den zu beichten und weiterhin auch keine 
entsprechende Praxis (;6-;8; 56 f). - Dieses 
Argument wäre von Theologen und Orien­
talisten eingehend zu untersuchen. Was N. 
dafür als Belege anführt, reicht bei weitem 
nicht aus, um sich ein sachgerechtes Urteil 
zu bilden. Und ohne Orientalist zu sein, 
könnte man dem auf Anhieb, zum mindesten 
für den byzantinischen Raum, u. a. folgende 
Zeugnisse entgegenhalten, die die Forderung 
eines sehr detaillierten Bekenntnisses als 
selbstverständlich voraussetzen: Basilius im 
4., Pseudo-Joh. Jejunator im 10., Demetrios 
Chomatianos im 1;., J. Goar im 17. Jh.; daß 
dabei nicht ausdrücklich von „göttlichem 
Recht'' die Rede geht, ist leicht dadurch zu 
erklären, daß diese Frage im Orient kaum 
explizit gestellt wurde, und dies wiederum 
u. a. deshalb, weil dort niemand, wie bei 
uns die Reformatoren, die Forderung jemals 
beanstandet hat. 
5. Einige Theologen am Konzil von Trient 
hätten unter „ius divinum" auch Kirchen­
gebote verstanden (.5g-6.5). - Vgl. dazu 
die m. E. überzeugende Studie von K.-J. 
Becker in Theol. u. Philos. 2/1972, die dies­
bezüglich zu völlig anderen Schlußfolgerun­
gen kommt als N. 
Der schlechteste Dienst, den N. der von ihm 
vertretenen Sache geleistet hat, ist wohl die 
Fehlübersetzung von :r.02 u. :r.22. In den 
Richtlinien der Glaubenskongregation von 
:r.972 wird von der Notwendigkeit gespro­
chen, sich vor dem Empfang der General­
absolution u. a. vorzunehmen, ,alle schweren 
Sünden, die so vergeben werden, nachträg­
lich zu beichten. Anschließend heißt es: ,,De 
bis dispositionibus atque condicionibus, ad 
valorem sacramenti requisitis, fideles •.. 
moneantur". Das übersetzt N. mit: ,,Ober 

316 

diese innere Vorbereitung und die Bedin­
gungen, die zur Gültigkeit des Sakraments 
erforderlich sind, sollen die Gläubigen .•• 
unterrichtet ... werden". In Wirklichkeit be­
deutet es: ,,Ober diese Willenseinstellungen 
und diese Bedingungen, die zur Gültigkeit 
des Sakramentes erforderlich sind ... " Nur 
mit Hilfe dieser Fehlübersetzung im ent­
scheidenden Dokument kann N. den Wert 
seines Hinweises aufrechterhalten, eine frü­
here Äußerung des Lehramtes spreche nur 
von der Unerlaubtheit, nicht aber von der 
Ungültigkeit einer Absolution ohne Einzel­
bekenntnis (67). 
Als sehr gravierend muß endlich die (73) 
geäußerte Ermutigung zur Selbsthilfe, sprich 
Ungehorsam, erscheinen. Und dies selbst 
dann, wenn N. in allem zum Trienter Konzil 
Gesagten recht hätte und dessen 7. Bußkanon 
ein bloßes Kirchengebot darstellte. Denn 
dann wäre es die Aussageabsicht sowohl 
dieses Konzils als auch der neueren, von 
N. zugunsten seiner eigenen Auffassung 
angeführten kirchlichen Dokumente, daß das 
genannte Gebot einzuhalten ist, solange es 
nicht von der Kirchenführung geändert wird. 

N's Werk ist alles in allem die bisher wohl 
ausführlichste und zugleich publikumswirk­
samste Darstellung der Argumente gegen 
das „ius divinum" - gleichzeitig aber auch 
jene, die bei genauerem Hinsehen die 
Schwäche dieser Position am deutlichsten 
illustriert. 
Köln Franfois Reckinger 

KARRER LEO, Laientheologen in pastoralen 
Berufen. Chance in der Kirche 7 - Chance fUr 
die Kirche? Analyse und Beratung. (148.) 
Grünewald, Mainz 1974. Kart. Iam. DM :r.4 • .50. 

Das Werk baut bewußt auf dem Buch des 
Vf. ,,Von Beruf Laientheologe7 Kritisches 
Plädoyer" (Freiburg :r.970) auf. Hunderte von 
Laien studieren weiterhin an den deutschen 
und österreichischen kath.-theol. Fakultäten, 
in geringerem Ausmaß auch schon in anderen 
europäischen Ländern. Absolventen sind bis­
her vor allem als Religionslehrer an den 
verschiedenen Schulen und Schultypen tätig, 
einige auch schon an theol. Fakultäten; an 
der Theol. Fakultät in Fribourg wurde kürz­
lich die Lehrkanzel für Moraltheologie mit 
einem Laien besetzt. K. geht es vor allem 
darum, die ganze Breite der Einsatzmöglich­
keiten von Laientheologen im pastoralen Be­
reich sowie deren Integration in die kirch­
lich-pastorale Arbeit aufzuzeigen und die 
immer noch bestehenden Vorurteile und 
Ressentiments abzubauen. Dabei muß uns 
bewußt sein, daß „die Laientheologen noch 
nicht identisch sind mit unmittelbaren An­
wärtern für pastorale Dienste"(;;). 
Nach der geschichtlichen Entwicklung schil­
dert K. die „Marktlage", den Wandel der 
Motivation und die Erwartungen der im 


