II. Durch die modernen Erkenntnisse der
Medizin hat sich auch die allgemeine Ein-
stellung zu Krankheit und Tod wesentlich
gedndert. Nicht nur die speziellen Erfahrun-
gen der einzelnen Fachgebiete der Medizin
und der Psychosomatik erméglichen einen
tieferen Einblick in die Krankheitsvorginge,
sondern auch die psychischen und religiésen
Wandlungen im Patienten selbst sind zu be-
achten. Daher wird der Seelsorger dankbar
die einleitenden Kapitel durcharbeiten, da
sie ihm nicht nur eine bessere Erfassung
der Situation des Kranken, sondern auch
eine reibungslosere Zusammenarbeit mit
Arzten und Schwestern ermoglichen. Der
Dienst der Kirche an den Kranken ist sehr
vielseitig und richtet sich danach, ob er in
der Gemeinde, im Krankenhaus oder im
Altersheim zu geschehen hat. Die detaillierte
Anweisung fiir den pastoralen Dienst im
Krankenhaus verarbeitet auch die heutigen
pastoralen Erfahrungen iiber den Kranken-
besuch. Das abschlieBende Kap. iiber Sterben
und Tod greift weit aus und bringt die not-
wendigen pastoralen Anweisungen fiir diese
Lebensphase. In der Literatur ist wohl kaum
ein gleiches konzentriertes Werk iiber Kran-
kenpastoral vorhanden wie dieses Pastorale,
welches daher wirmstens Seelsorgern, Stu-
denten, Arzten, Schwestern empfohlen wird.
Unter den Literaturhinweisen sollten auch
die Neuerscheinungen iiber die Spendung des
Krankensakramentes nach der neuen Form
angefiihrt werden.
Graz

NIKOLASCH FRANZ, Die Feier der Bufle.
Theologie und Liturgie. (Pastorale Hand-
reichungen, 8.) (127.) Echter, Wiirzburg 1974.
Brosch. S 106.30.

Erfreulich ist an diesem Buch der fliissige,
verstindliche Stil und (vom Inhalt her) der
grofte Teil des 1. Kap. iiber ,BuBie und
Umkehr in der Schrift”’; ebenso das Angebot
von Schriftstellen fiir BufSfeiern (86 ff). Das
eigentliche Anliegen des Vf., den Bufigottes-
dienst ohne Einzelbekenntnis der schweren
Siinden als mogliche Alternative zur Beichte
aufzuweisen, kann man m. E. nicht bejahen
und wird durch die von N. entwickelte Ar-
gumentation kaum gestiitzt. Der Entfaltung
dieser Argumentation dient der Hauptteil
des Buches (Kap. 3—5); sie spielt aber auch
schon — zu ungunsten der wissenschaftlichen
Qualitit — in den geschichtlichen Uberblick
(Kap. 2) herein; so, wenn es dort (30) heiflt,
die altkirchliche BuBe habe sich nur auf
Siinden wie Abfall, Mord und Ehebruch
bezogen — wo diese doch im Gegenteil im
2. Jh. mancherorts von der Versshnung aus-
geschlossen waren. Die Bestimmung jedoch,
die dann folgt (Siinden, durch die ,der
slindige Christ sich selbst aus der Lebens-
gemeinschaft der Kirche ausschlieft”), trifft,
entgegen der Aussageabsicht N’s, auf jede

Karl Gastgeber

wirklich schwere Siinde zu.

Daf Kleriker vom normalen BufBlvorgang
ausgenommen waren, sehen filhrende Buf-
historiker erst in der 2. Hilfte des Alter-
tums gegeben. Insbesondere fiihren sie Cy-
prian als Zeugen fiir die dltere Praxis an.
Wenn N. den Genannten nun im entgegen-
gesetzten Sinn interpretieren will (31), miifite
er dafiir doch wohl Belegstellen und Griinde
angeben.

Nachdem am Ende des geschichtlichen Uber-
blicks (39) der obligatorischen Einzelbeichte
als solcher die Auswirkungen ihrer miS-
briuchlichen Handhabung angelastet wur-
den, stellt Kap. 3 ihr den Buflgottesdienst
und dessen Gemeinschaftswerte gegeniiber
(44—47) — eine Alternative, die m. E. zu-
riickzuweisen ist, da das antike BuBsystem
als Vollform des Sakramentes ein Modell
anbietet, in dem beide Arten von Vorziigen
vereint sind.

Im 4. Kap., in dem der Nachweis erbracht
werden soll, daf das Trienter Konzil einer
Vergebung der schweren Siinden ohne Ein-
zelbekenntnis nicht unbedingt im Wege steht,
werden zwei sehr unterschiedliche Aussagen
als These aufgestellt: a) Mit ,ius divinum”
meint das Konzil méglicherweise blo8 kirch-
liches Recht (64); b) sollte es dennoch gott-
liches Recht im eigentlichen Sinn des Wortes
meinen (so nicht klar ausgesprochen, im
Zusatz aber wohl zu ergiinzen), so kann die
diesbeziigliche Lehre keine definitive Glau-
bensentscheidung darstellen, weil die dafiir
angefiihrte Begriindung nicht schliissig ist
(57). Es schadet der Klarheit der Darlegung
sehr, da N. im einzelnen wenig unterschei-
det, welcher der beiden angefiihrten Sitze
durch die jeweiligen Argumente gestiitzt
werden soll. Von diesen Argumenten sind
folgende die wichtigsten:

1. Jo 20, 22 sei im Altertum nicht auf die
BuBe, sondern auf die Taufe bezogen wor-
den. — Vgl. dagegen bereits die Apost. Trad.
des Hippolyt. Und: Das Trienter Konzil hat
zur genannten Stelle eine (von N. nicht
erwihnte) im Glauben bindende Deutung
gegeben. — In diesem Zusammenhang wird
(24 u. 55) der Ausdruck ,Ecclesiae caritas”
bei Augustinus zu Unrecht mit ,Liebe zur
Kirche” iibersetzt.

2. ,Binden u. Lésen” (Mt 18, 18) sei im
Altertum nicht als Alternative, sondern als
Sukzession zweier Phasen (AusschluB —
Wiederaufnahme) verstanden worden (55 f).
— Aber gerade die Entscheidung zum Aus-
schluB und die Bemessung der Bufle als
Voraussetzung der Wiederaufnahme setzte
die Kenntnis der Siinden durch den Bischof
voraus.

3. Das Trienter Konzil habe geirrt in der
Meinung, daf die geheime Beichte in der
Kirche von Anfang an geiibt worden wire
(53). — Wabhrscheinlich hat es damit nicht

315



geirrt, denn auch bei der éffentlichen BuBe
des Altertums war das Bekenntnis geheimer
Slinden, soweit man zuriickblicken kann,
grundsitzlich geheim; aber selbst wenn es im
2. Jh. offentlich gewesen wire, dnderte das
nichts an der einzigen Frage, die in Trient
als dogmatische Frage gewertet und beant-
wortet wurde: daf es iiberhaupt ein Einzel-
bekenntnis geben muf. Es zeugt von einer
oberflichlichen Lektiire der Konzilstexte,
wenn N. (52) die Aussage, daB8 die Kirche
die geheime Beichte von Anfang an stets
geiibt habe (DS 1706 in einem Relativsatzl)
auf eine Stufe stellt mit der Lehre, daB8 das
Einzelbekenntnis (ob ,miindlich” oder schrift-
lich oder durch Zeichensprache ist villig
egall) durch gottliches Recht notwendig ist.
— Durch die iro-schottische Tarifbule wurde
wohl erstmalig das Bekenntnis aller Siinden
eingefiihrt (vgl. N. 53), aber nicht, wie damit
mehr als insinuiert wird, erstmalig das Be-
kenntnis aller schweren Siinden; vgl. dazu
bereits die ,, Tarife” bei Basilius von Césarea.
4. Die Kirchen des Ostens kannten kein
Gebot géttlichen Rechts, alle schweren Siin-
den zu beichten und weiterhin auch keine
entsprechende Praxis (36—38; 56 f). — Dieses
Argument wire von Theologen und Orien-
talisten eingehend zu untersuchen. Was N.
dafiir als Belege anfiihrt, reicht bei weitem
nicht aus, um sich ein sachgerechtes Urteil
zu bilden. Und ohne Orientalist zu sein,
kénnte man dem auf Anhieb, zum mindesten
fiir den byzantinischen Raum, u. a. folgende
Zeugnisse entgegenhalten, die die Forderung
eines sehr detaillierten Bekenntnisses als
selbstverstindlich voraussetzen: Basilius im
4., Pseudo-Joh. Jejunator im 10., Demetrios
Chomatianos im 13., J. Goar im 17. Jh.; da
dabei nicht ausdriiklich von ,gottlichem
Recht” die Rede geht, ist leicht dadurch zu
erkliren, daB diese Frage im Orient kaum
explizit gestellt wurde, und dies wiederum
u. a. deshalb, weil dort niemand, wie bei
uns die Reformatoren, die Forderung jemals
beanstandet hat.

5. Einige Theologen am Konzil von Trient
hidtten unter ,ius divinum” auch Kirchen-
gebote verstanden (590—65). — Vgl. dazu
die m. E. iiberzeugende Studie von K.J.
Bedker in Theol. u. Philos. 2/1972, die dies-
beziiglich zu véllig anderen Schlufolgerun-
gen kommt als N.

Der schlechteste Dienst, den N. der von ihm
vertretenen Sache geleistet hat, ist wohl die
Fehliibersetzung von 102 u. 122. In den
Richtlinien der Glaubenskongregation von
1972 wird von der Notwendigkeit gespro-
chen, sich vor dem Empfang der General-
absolution u. a. vorzunehmen, alle schweren
Siinden, die so vergeben werden, nachtriig-
lich zu beichten. AnschlieBend heiflt es: ,De
his dispositionibus atque condicionibus, ad
valorem sacramenti requisitis, fideles...
moneantur”. Das {ibersetzt N. mit: ,Ober

316

diese innere Vorbereitung und die Bedin-
gungen, die zur Giiltigkeit des Sakraments
erforderlich sind, sollen die Gliubigen...
unterrichtet . . . werden”. In Wirklichkeit be-
deutet es: ,Uber diese Willenseinstellungen
und diese Bedingungen, die zur Giiltigkeit
des Sakramentes erforderlich sind...” Nur
mit Hilfe dieser Fehliibersetzung im ent-
scheidenden Dokument kann N. den Wert
seines Hinweises aufrechterhalten, eine frii-
here AuBerung des Lehramtes spreche nur
von der Unerlaubtheit, nicht aber von der
Ungiiltigkeit einer Absolution ohne Einzel-
bekenntnis (67).

Als sehr gravierend muf endlich die (73)
geduBerte Ermutigung zur Selbsthilfe, sprich
Ungehorsam, erscheinen. Und dies selbst
dann, wenn N. in allem zum Trienter Konzil
Gesagten recht hitte und dessen 7. BufSkanon
ein blofes Kirchengebot darstellte. Denn
dann wire es die Aussageabsicht sowohl
dieses Konzils als auch der neueren, von
N. zugunsten seiner eigenen Auffassung
angefiihrten kirchlichen Dokumente, da8 das
genannte Gebot einzuhalten ist, solange es
nicht von der Kirchenfithrung geéindert wird.

N’s Werk ist alles in allem die bisher wohl
ausfiihrlichste und zugleich publikumswirk-
samste Darstellung der Argumente gegen
das ,ius divinum” — gleichzeitig aber auch
jene, die bei genauerem Hinsehen die
Schwiiche dieser Position am deutlichsten
illustriert.
Kéln Frangois Reckinger
KARRER LEO, Laientheologen in pastoralen
Berufen. Chance in der Kirche? — Chance fiir
die Kirche? Analyse und Beratung. (148.)
Griinewald, Mainz 1974. Kart. lam. DM 14.50.

Das Werk baut bewuBt auf dem Buch des
VE. ,Von Beruf Laientheologe? Kritisches
Plidoyer” (Freiburg 1970) auf. Hunderte von
Laien studieren weiterhin an den deutschen
und Osterreichischen kath.-theol. Fakultéten,
in geringerem AusmaB auch schon in anderen
europiischen Lindern. Absolventen sind bis-
her vor allem als Religionslehrer an den
verschiedenen Schulen und Schultypen tiitig,
einige auch schon an theol. Fakultiten; an
der Theol. Fakultit in Fribourg wurde kiirz-
lich die Lehrkanzel fiir Moraltheologie mit
einem Laien besetzt. K. geht es vor allem
darum, die ganze Breite der Einsatzméoglich-
keiten von Laientheologen im pastoralen Be-
reich sowie deren Integration in die kirch-
lich-pastorale Arbeit aufzuzeigen und die
immer noch bestehenden Vorurteile und
Ressentiments abzubauen. Dabei muf uns
bewuBt sein, daf ,die Laientheologen noch
nicht identisch sind mit unmittelbaren An-
wirtern fiir pastorale Dienste” (33).

Nach der geschichtlichen Entwidklung sdhil-
dert K. die ,Marktlage”, den Wandel der
Motivation und die Erwartungen der im



