JOSEF FINKENZELLER

Zur Diskussion iiber das Verstandnis der apostolischen Sukzession
Eine systematische Ubersicht

Das Verstindnis der apostolischen Sukzession (= AS) spielt in der Theologie im
AnschluB an das II. Vatikanum sowohl im innerkatholischen Bereich wie auch in den
okumenischen Gesprichen eine entscheidende Rolle. Seit alters bekennt sich die Kirche
nicht nur als die eine, heilige und katholische, sondern vor allem auch als die
apostolische Kirche. Apostolisch aber ist die Kirche, weil sie durch die AS die ungebro-
chene Treue zu ijhrem grundlegenden Anfang, zur Kirche der Apostel, gesichert
weif$t,

Die nihere Interpretation der Apostolizitit der Kirche hingt engstens zusammen mit
dem Verstindnis des kirchlichen Amtes und der Méglichkeit einer eucharistischen
Gemeinschaft der verschiedenen dhristlichen Konfessionen. Das letzte Konzil riumt
den orthodoxen Kirchen gerade deswegen einen Vorrang gegeniiber den Kirchen aus
der Reformationszeit ein, weil erstere trotz ihrer Trennung von Rom in der Kraft der
AS das Priestertum und daher wahre Sakramente besitzen®. Das Fehlen des Weihe-
sakramentes ist der Grund, weshalb die aus der Reformationszeit hervorgegangenen
kirchlichen Gemeinschaften ,die urspriingliche und vollstindige Wirklichkeit (sub-
stantia) des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben*s,

Unter den neuesten Publikationen zu unserer Frage hat die Verdffentlichung der
Internationalen Theologenkommission ,,Der apostolische Charakter der Kirche und die
apostolische Sukzession? insofern ein besonderes Gewicht, als dort der Versuch
unternommen wird, auf die sehr verschiedenen Fragestellungen eine Antwort zu
geben, welche die wesentlichen Gesichtspunkte zusammenfat. Die wichtigsten
exegetischen, dogmengeschichtlichen und dogmatischen Fragen der kath. und evang.
Theologie hat H. Schiitte’ in einer breit angelegten und iibersichtlich darstellenden
Studie vorgelegt.

Im folgenden soll zunichst der wichtigste Inhalt des Dokumentes der Internationalen
Theologenkommission kurz dargelegt werden (I.). Anschliefend kommen die ent-
scheidenden Gesichtspunkte der zeitgendssischen theologischen Diskussion zur
Sprache (II.). Da die Literatur zu den anstehenden Fragen kaum mehr iiberschaubar
ist, ist es zweckmiBig, die Problematik in einer mehr systematischen Sicht anzugehen
und dabei jeweils wenigstens einige markante Vertreter bestimmter Thesen vor-
zustellen.

L ,,Der apostolische Charakter der Kirche und die apostolische Sukzession”
1. Fragen der Methode (112—114)
Die Studie sagt gleich eingangs, daf sie nur die kath. Lehre iiber die AS darstellen will.

1 ]. Finkenzeller, Uberlegungen zum Verstindnis der apostolischen Nachfolge in der gegen-
wirtigen theologischen Diskussion, in: Ortskirche — Weltkirche. Festschrift fiir Julius
Kardinal Dopfner (Wiirzburg 1973) 325—356.

2 Dekret iiber den Ukumenismus Nr. 15.

3 A.a.O.Nr. 22. :

4 Der urspriingliche franzdsische Text ist enthalten in La Documentation Catholique
(7. 7. 1974) 612—618. Eine deutsche Ubersetzung enthilt die internationale katholische
Zeitschrift ,,Communio” 4 (1975) 112—124; vgl. dazu HerKorr 28 (1974) 444—446: Zur
Studie der Internationalen Theologenkommission iiber die apostolische Sukzession.

S H. Schiitte, Amt, Ordination und Sukzession im Verstindnis evangelischer und katholischer
Exegeten und Dogmatiker der Gegenwart sowie in Dokumenten Skumenischer Gespriche,
Diisseldorf 1974.

21 321



Kath. Theologie kann fiir den kumenischen Dialog nur unter der Voraussetzung
einen Beitrag leisten, da die Katholiken im Bewufitsein ihrer kath. Identitit daran
teilnehmen. Von der theologischen Methode her stellt sich das Problem nach den
Beziehungen zwischen der Schrift, der Uberlieferung und den feierlichen Lehr-
erklirungen der Kirche. Die besondere und wesentliche Funktion der AS soll in der
gesamten, den apostolischen Glauben bekennenden und ihren Herrn bezeugenden
Kirche eingebettet ausgelegt werden.

Grundlage ist die Hl. Schrift in ihrer Doppelbedeutung als geschichtliches und
inspiriertes Dokument. Als geschichtliches Dokument erzihlt das NT die Haupt-
ereignisse der Sendung Jesu und der Kirche des 1. Jh. Als inspiriertes Dokument
bezeugt es diese grundlegenden Tatsachen, deutet sie, offenbart deren innere Trag-
weite und bewegten Zusammenhinge. Als Ausdruck der Gedanken Gottes in mensch-
lichen Worten bleibt die Schrift daher Wegleitung fiir das Denken der Kirche Christi
durch alle Zeiten.

Wer der Schrift (als inspirierter) normativen Charakter fiir die Kirche aller Zeiten
zuerkennt, liest sie notwendig innerhalb der Tradition jener Kirche, die die Schrift
als inspiriert und normativ erkannt hat. Normcharakter und Traditionsbezug bedingen
sich gegenseitig. Jeder Rekonstruktionsversuch, der einzelne Phasen aus dem Bildungs-
prozef der ntl Schriften herausisolieren und von ihrer lebendigen Annahme durch die
Kirche trennen wollte, ist in sich widerspriichlich. Man kann die Schrift nicht in eine
Reihe von nebeneinandergeordneten Entwiirfen auflésen, deren jeder ein nach Jesus
von Nazareth ausgerichtetes Lebensprojekt beinhaltet. Man mu8 sie vielmehr als
einen geschichtlichen Weg deuten, auf dem die Einheit und Katholizitit der Kirche in
Erscheinung tritt.

Dieser Weg umfaBt drei groBe Strecken, die vordsterliche, die apostolische und die
nachapostolische Zeit. Kennzeichnend fiir das apostolische Zeitalter ist die persénliche
Anwesenheit der Apostel. Die nachapostolische Zeit wird verstanden als die Periode
zwischen dem Tod der Apostel und dem Abschluf der kanonischen Schriften, die sich
ofter unter dem Namen und mit der Autoritit eines Apostels vorstellen, um die
Kontinuitit mit ihrer Botschaft, die sie aktualisieren, zu dokumentieren. Es gibt einen
spezifischen Normcharakter der nachapostolischen Schriften des NT fiir die gesamte
Kirchenzeit nach den Aposteln, die gewiff auf den Aposteln begriindet bleibt, die
ihrerseits in Christus griinden. In Einheit iiberliefern uns Schrift und Tradition, wie
sie von der Kirche meditiert, vom Lehramt interpretiert werden, getreu die Lehre
Christi, unseres Gottes und Herrn, und regeln die Lehre, die die Kirche allen Vélkern
zu verkiinden und fiir jede Generation bis ans Ende neu anzuwenden hat.

2. Aussagen iiber die AS im einzelnen (114—124)

Da viele Gesichtspunkte des vorliegenden Dokumentes spiter deutlicher zur Sprache
kommen, mag hier ein verhiltnismigig kurzer Uberblick geniigen.

Wenn es im Glaubensbekenntnis heifit, die Kirche sei apostolisch, so bedeutet dies
nicht nur, daf sie den apostolischen Glauben weiterhin bekennt, sondern daf sie
entschlossen ist, unter der Norm der Urkirche zu leben, die von den ersten Zeugen
Christi begriindet und von dem Geist belebt wird, den ‘der Herr ihr nach seiner
Auferstehung verliechen hat (114). Weil die Kirche auf dem Fundament der Apostel
aufgebaut ist (Eph 2, 20; Apk 21, 14), kommt die Apostolizitit der gesamten Kirche zu.
Sinngemi geht dann das Dokument gleich zu Beginn auf das allgemeine Priestertum
ein, dem eine ethische, eine endzeitliche und eine kultische Dimension zukommt.

Zur Begriindung, Belebung und Erhaltung dieses Priestertums der Christen hat Christus
ein Dienstamt eingerichtet, durch dessen Zeichen und Werkzeuglichkeit er seinem
Volke die Friichte seines Lebens, Sterbens und Auferstehens durch die Zeiten hindurch
mitteilt. Die ersten Fundamente dieses Dienstamtes wurden schon bei der Berufung

322

(J



der Zwélf gelegt, die das neue Israel in seiner Gesamtheit reprisentieren und nach
Ostern die privilegierten Zeugen der Verkiindigung der Heilsbotschaft und die Leiter
des Neuen Volkes wurden. Die Funktion dieses Dienstamtes ist fiir jede christliche
Generation wesentlich; deshalb muf8 es sich auch in einer ununterbrochenen Folge von
den Aposteln her iiberliefern.

Das auszeichnende Merkmal des apostolischen Fundamentes der Kirche ist, da es
zugleich geschichtlich und pneumatisch ist (116). Geschichtlich ist es, sofern der
historische Jesus wihrend seiner offentlichen Titigkeit die Zwdlf berufen hat, die ihn
auf dem Wege begleitet haben, der sich in Kreuz und Auferstehung vollendet hat. Die
Auferstehung verindert die vordsterliche apostolische Struktur nicht, sondern bestitigt
sie. Christus selbst bestellt die Zwdlf in einer besonderen Weise zu Zeugen seiner
Auferstehung. Das ilteste Auferstehungskerygma (1 Kor 15, 5) hebt daher die Zwdlf
mit Petrus an der Spitze unter den Auferstehungszeugen besonders hervor. Jene, die
sich Jesus seit Beginn seiner Verkiindigung bis zum Leiden hinzugesellt haben, kénnen
offentlich bezeugen, daB es dieser gleiche Jesus ist, der auferstanden ist (Jo 15, 27).
Auch Paulus, der vom Auferstandenen selbst zum Apostel berufen wird, ist sich
dessen bewufdt, dafl er der Gemeinschaft mit den Zwolf bedarf.

Der pneumatische Ursprung des apostolischen Dienstamtes wird in den vom Geiste
inspirierten Gebeten Christi sichtbar, worin er, wie an allen grofien Wendepunkten
seines Lebens, den Willen des Vaters erkennt (Lk 6,12f; vgl. Jo 17,19). Die
pneumatische Teilnahme der Apostel am Mysterium Christi erfiillt sich bei der
vollen AusgieBung des Hl. Geistes nach Ostern (Jo 20, 22; Lk 24, 44—49). Der Geist
erinnert sie an alles, was Jesus gesagt hat (Jo 14,26) und fiihrt sie in ein tieferes
Verstindnis seines Mysteriums ein (Jo 16, 13—15).

Beziiglich der Eucharistie wird ausdriicklich gesagt, da den Aposteln auf Grund
ihrer Teilnahme am Abendmahl die Vollmacht verlichen wurde, der eucharistischen
Feier vorzustehen (116). Die heute auch in der kath. Theologie diskutierte Frage, ob
in Not- und Ausnahmefillen auch ein nicht Ordinierter der Eucharistie vorstehen
kann, wird nicht erértert.

Sinngemifl kommt in den weiteren Ausfithrungen die Frage des Zusammenhanges
zwischen dem Apostelamt und dem kirchlichen Amt eingehend zur Sprache. Die
Zeugnisse des NT zu Beginn der Kirchengeschichte zeigen zu Lebzeiten der Apostel
gewisse Unterschiede in der Organisation der Gemeinden, aber auch eine Tendenz
des Lehr- und Leitungsamtes, sich in der nachfolgenden Periode zu behaupten und
zu verstirken. Die Minner, die zu Lebzeiten der Apostel und nach ihrem Tode die
Gemeinden lenkten, haben in den ntl Texten verschiedene Namen: presbyteroi —
episkopoi. Sie werden als poimenes, hegoumenoi, proistamenoi, kyberneseis
beschrieben. Die presbyteroi — episkopoi sind von der iibrigen Kirche durch ihr
apostolisches Dienstamt des Lehrens und Leitens abgehoben. Sie nehmen an der
Autoritit der durch Christus eingesetzten Apostel teil, die trotzdem fiir immer ihren
einzigartigen Charakter behalten. Nach dem Tod der Apostel mufite deren Funktion
auf eine adiquate Weise beibehalten und weitergefiihrt werden.

Bereits in den ntl Schriften, die den Ubergang vom apostolischen zum nach-
apostolischen Zeitalter erkennen lassen, zeichnet sich eine Entwidklung ab, die im
2. Jh. zu einer Stabilisierung und allgemeinen Anerkennung des Bischofsamtes fiihrte.
Die Stufen dieser Entwicklung sind in den letzten Schriften des Corpus Paulinum und
auch in anderen Texten erkennbar. Was die Apostel fiir die Gemeinden der
Griindungszeit bedeuteten, wurde durch die Reflexion der nachapostolischen Zeit auf
jhren Ursprung als fiir die Struktur der Gesamtkirche wie fiir die einzelnen
Gemeinden wesentlich erkannt (117—118).

Uber das Verhiltnis zwischen Amt und Gemeinde wird gesagt: Das Leitungsamt darf
sich nie von der Gemeinde abtrennen und sich iiber sie erheben, es hat seinen Dienst

323



an ihr und fiir sie zu verrichten. Indem die ntl Gemeinde die apostolische Leitung
iibernimmt, unterwirft sie sich der Fithrung dieses Dienstamtes, das sich selbst auf die
Autoritit des Herrn zuriickbezieht (118).

Wenn die Spirlichkeit der Texte es auch nicht erlaubt, die Uberginge in der
Entwicklung der voll ausgebildeten Amtsstrukturen bis ins einzelne zu verfolgen, so
steht doch fest, da bei Ignatius von Antiochien das Bild des einzigen Bischofs als
Haupt der Gemeinde wirkungsvoll hervortritt. Im Laufe des 2. Jh. wird dann die
Institution des monarchischen Episkopates ausdriicklich als Trégerin der AS anerkannt.
Die in den Pastoralbriefen bezeugte Ordination durch Handauflegung erscheint
innerhalb des Klirungsprozesses als ein wichtiger Schritt zur Aufrechterhaltung der
apostolischen Uberlieferung und zur Verbiirgung der Nachfolge im Amt. Die Texte
des 3. Jh. zeigen, da sie unangefochten als ein erworbenes Gut galt und als eine
notwendige Einrichtung angesehen wurde.

Unter dem Gesichtspunkt des pneumatischen Aspektes der AS werden dann Aus-
sagen iiber die Glaubensregel, das kirchliche Lehramt und die Verkiindigung in der
Kirche gemacht (119—121). Die Glaubensregel, d. h. die Urform der Taufkatechese,
in der sich der trinitarische Inhalt entfaltet, bildet in ihrer Einheit von Form und
Inhalt den bleibenden Angelpunkt der Apostolizitit und damit der Katholizitit der
Kirche. Sie verwirklicht die Apostolizitit, weil sie die Herolde des Glaubens an die
christologisch-pneumatologische Regel bindet. Vom kirchlichen Lehramt wird in diesem
Zusammenhang gesagt, da8 es sich sowohl von einem blofen Lehramt der Doktoren,
wie von einer autoritiren Macht unterscheidet. Wo das Lehramt an die Professoren
iiberginge, wire der Glaube an die Ansichten von Individuen gebunden und damit
zu einem grofen Teil dem Zeitgeist ausgeliefert (120).

Nichts in der Kirche entgeht der apostolischen Vermittlung: weder die Hirten noch ihre
Herde, weder die Glaubensaussage noch die Vorschriften des christlichen Lebens. Das
ordinierte Amt ist sogar doppelt an diese Vermittlung gebunden, weil es sich selbst
einerseits der Regel des dhristlichen Ursprungs unterworfen hat, und andererseits
gehalten ist, sich durch die Gemeinschaft der Gliubigen belehren zu lassen, die es
selber belehren mu8.

Fiir die Verkiindigung gilt sinngemaB, daR der Prediger den Glauben der apostolischen
Kirche und nicht seine persdnlichen Hypothesen zu verkiinden hat. Die Glaubens-
regel fordert den gesendeten Zeugen, der sich nicht selber beglaubigt, den auch keine
einzelne Gemeinde zu beglaubigen befugt ist, und dies auf Grund der Transzendenz
des gottlichen Wortes. Die Beglaubigung kann einzig sakramental erfolgen vermittels
derer, die schon gesandt wurden. Sosehr der Geist in der Kirche stindig die
verschiedenen Charismen der Verkiindigung und des Dienstes erweckt, so miissen
diese doch in einem Bezug zu den erwihnten Elementen der Glaubensregel ausgeiibt
werden.

Zur Weitergabe der AS wird folgendes gesagt: Die AS ist jener Aspekt des Wesens
und des Lebens der Kirche, der die aktuelle Abhiingigkeit der Gemeinde von Christus
durch seinen Gesendeten hindurch offenbart. Der apostolische Dienst ist das Sakrament
der wirksamen Gegenwart Christi und des Geistes inmitten des Gottesvolkes, ohne
daf darob der unmittelbare EinfluB Christi und des Geistes auf jeden einzelnen
Gliubigen verdunkelt wiirde.

Das Charisma der AS wird in der sichtbaren Gemeinschaft der Kirche erfahren. Es
setzt voraus, dal der Anwirter, der durch die Ordination in die Korperschaft der
amtlichen Diener eingefiigt werden soll, den Glauben der Kirche besitzt. Doch das
geniigt nicht. Die Gnade des Amtes wird in einem Akte mitgeteilt, der das sichtbare
und wirksame Zeichen der Gabe des Geistes ist, einem Akt, der als Werkzeug einen
oder mehrere Triger des Amtes miteinbezieht, die selber innerhalb der AS stehen.

324



L\

Die Weitergabe des apostolischen Dienstamtes geschieht somit im Weihesakrament,
dessen sinnvolles Zeichen seit dem NT die Handauflegung ist. Weil das durch das
Weihesakrament iibergebene Amt den Kandidaten in das apostolische Bekenntnis der
Wahrheit des Vaters einfiigt, hat die Kirche fiir die AS im strikten Sinn es als
notwendig erachtet, daB die Ordination in dem Glauben verlichen und empfangen
wird, den sie selber mit dieser verbindet.

Die AS geht die ganze Kirche an, sie stammt aber nicht aus der Kirche als soldher,
sondern geht von Christus auf die Apostel iiber und von den Aposteln auf alle Bischofe
bis ans Ende der Zeit.

Entscheidend fiir eine fruchtbare 6kumenische Diskussion sind die im letzten Teil des
Dokumentes gemachten Ausfithrungen iiber die Bewertung der nichtkatholischen
Dienstimter (122—124). Dabei ist es nach der Uberzeugung der Verfasser unerliglich,
die Verschiedenheiten des Ursprungs dieser Kirchen und Gemeinschaften, ihre
Entwicklung sowie ihr Selbstverstindnis im Auge zu behalten.

Trotz verschiedener Einschiitzung des Amtes Petri sind die katholische, die orthodoxe
und andere Kirchen, welche die Realitit der AS bewahrt haben, in einer gemeinsamen
und grundlegenden Einschitzung von der Sakramentalitit der Kirche geeint, die sich
seit der Zeit des NT durch die gemeinsamen Viter (vornehmlich Irenius) hindurch
erhalten und entfaltet hat. Diese Kirchen betrachten die sakramentale Eingliederung in
das kirchliche Dienstamt, die sich durch Handauflegung und Anrufung des Hl. Geistes
vollzieht, als die unerliBliche Form fiir die Weitergabe der AS, die allein die Kirche in
der Lehre und Communio verharren li8t. Diese Einhelligkeit betreffs des nie unter-
brochenen Zusammenhanges von Schrift, Tradition und Sakrament ist der Grund,
weshalb die Communio zwischen diesen Kirchen und der kath. Kirche nie véllig
aufgehort hat und heute wieder belebt werden kann.

Die schwierige Situation der anglikanischen Kirche, die mit der Beurteilung ihrer
Weihen zusammenhiingt, wird weiteren klirenden Gesprichen iiberlassen. Sicher ist,
daB die anglikanischen kirchlichen Gemeinschaften die Handauflegung bewahrt haben,
deren Auslegung aber geschwankt hat. Aus diesem Grund ist es zur Zeit nicht méglich
zu sagen, wieweit die tragenden Elemente der Einheit im Ritus der Handauflegung
und der dazugehorigen Gebete eingeschlossen sind (123).

Wesentlich schwieriger ist die Beurteilung des Amtes der Kirchen, die in der Folge
der Reformation des 16. Jh. entstanden sind. Diese Gemeinschaften sind so ver-
schieden, daB eine allgemeine Beurteilung ihrer Beziehung zur kath. Kirche nicht
moglich ist. Fest steht jedoch, daB8 es ein gemeinsames Streben der Reformation war,
das Band zwischen Schrift und Tradition der Kirche zu Gunsten der Normativitit der
alleinigen Schrift fallen zu lassen. Selbst, wenn man sich nachtriglich vielfach auf die
Tradition beruft, billigt man ihr doch nicht die gleiche Dignitit zu wie die alte Kirche.
Da das Weihesakrament der unerldBliche sakramentale Ausdruck der Communio in
der Tradition ist, hat die Verkiindigung des sola scriptura eine Verdunkelung des
alten Kirchenbegriffes und ihres Priestertums zur Folge gehabt. Faktisch hat man dann
auch durch die Jahrhunderte hindurch oft auf die Handauflegung durch schon Geweihte
oder auch andere verzichtet, und wo sie erfolgte, besaf sie nicht dieselbe Bedeutung
wie in der Kirche der Uberlieferung (123).

Wenn auch begonnen wurde, durch vielversprechende Anniherungen die Kontakte mit
der Tradition wieder herzustellen, so ist doch der Bruch noch nicht wirksam iiber-
wunden worden. Unter solchen Umstinden bleibt die Interkommunion Ffiir den
Augenblik unméglich, weil die sakramentale Kontinuitit in der AS seit den Anfingen
sowohl fiir die orthodoxen Kirchen wie fiir die kath. Kirche ein unverzichtbares
Moment kirchlicher Communio darstellt (123).

Mit dieser deutlichen Abgrenzung gegeniiber den Kirchen aus der Zeit der Reformation
sollen aber keineswegs die kirchlichen und pneumatischen Qualititen der Amter in den

325



protestantischen Gemeinschaften als belanglos bezeichnet werden. Ausdriicklich wird
angefiigt: Die Amtstriiger haben ihre Gemeinden aufgebaut und geistig genihrt; durch
die Taufe, durch die Erforschung und Verkiindigung des Wortes, durch gemeinsames
Gebet und Feier des Abendmahls, durch persénlichen Eifer, haben sie die Menschen
zum Glauben an Christus erzogen und ihnen geholfen, den Weg des Heiles zu finden.
Es bestehen also in diesen Gemeinschaften Elemente, die sicherlich zur Apostolizitiit
der einzigen Kirche Christi gehoren.

Selbst wenn die Einigung mit der kath. Kirche sich nur sakramental und nie auf
Grund rein rechtlicher oder administrativer Ma@nahmen herstellen liBt, ist die
pneumatische Qualitit dieser Amter keinesfalls gering einzuschitzen. Ein Einigungsakt
miiBte bestehende Werte in die Catholica integrieren, und der Ritus der Wieder-
versthnung miite zweifellos ausdriicken, dafl real existierende Charismen aufgenom-
men werden.

3. Eine abschliefende Zusammenfassung und Beurteilung des Dokumentes der
Internationalen Theologenkommission

Um den Zusammenhang mit den folgenden Ausfithrungen herzustellen, wird es
sinnvoll sein, einige wesentliche Gesichtspunkte des Dokumentes nochmals hervor-
zuheben und kritisch zu beurteilen. Dabei kommt es nicht nur darauf an, was dort
tatsichlich gesagt wird, es ist vielmehr auch bedeutsam, was nicht gesagt ist, welche
Fragen bewufit offen gelassen werden. Es versteht sich von selbst, daf in einem
Dokument, in dem auf Grund der internationalen Zusammensetzung des Gremiums
divergierende Meinungen eingebracht werden miissen, in vielen Punkten ein Ausgleich
herbeigefiithrt werden muf}, so daf der endgiiltige Text einen deutlichen kompromif3-
haften Charakter trigt. Dies soll nicht etwa als Kritik verstanden werden, aber doch
ein Hinweis darauf sein, da in vielen Fragen die theologische Diskussion weiter-
gehen muB. Das diirfte wohl auch die Meinung der Verfasser sein.

Es ist nahezu unméglich, in diesem kurzen Bericht die eingangs angefiihrten metho-
dischen Grundsitze kritisch zu beurteilen, zudem in diesem Zusammenhang auch auf
das von der gleichen Kommission im Jahre 1972 erarbeitete Dokument ,,Die Einheit
des Glaubens und der theologische Pluralismus’®, das deutlich im Hintergrund steht,
niher eingegangen werden miifite. Mit Recht wird der normative Charakter der
Hl. Schrift und der unlésbare Zusammenhang von Schrift, Tradition und kirchlichem
Lehramt betont. Gewiff kann man die Schrift nicht einfach in eine Reihe von neben-
einandergeordneten Entwiirfen der Botschaft Jesu auflésen. Selbstverstindlich verlangt
die Anerkennung des Normcharakters des ganzen NT, da8 alle 27 Biicher verbindliche
Richtschnur des Glaubens sind. Sicher hat erst die Kirche als Gemeinschaft des
Glaubens aus der literarischen Sammlung dieser 27 Biicher einen Schriftkanon gemacht.
Nicht der Kanon begriindet die Einheit der Kirche, sondern die Einheit der Kirche hat
den Kanon als Einheit begriindet und sie ist stindig die Voraussetzung dafiir, daff er
Einheit und daf er Kanon bleibt. Nur die eine Kirche hat die keineswegs homogene
Sammlung der einzelnen Biicher des NT von ihrem Glauben her als ein Buch zu lesen
vermocht?.

Es kann aber im Riickblick auf die Dogmengeschichte nicht iibersehen werden, daf8
von den durchaus verschiedenen ntl theologischen Entwiirfen — so etwa in der
Christologie und Ekklesiologie —, nicht alle in gleicher Weise zum Tragen gekommen
sind und unter bestimmten geschichtlichen Umstinden nur einige weiterentwickelt
wurden bzw. in das kirchliche Dogma eingegangen sind. Dieser Tatbestand ist
bedeutsam fiir das Verstindnis der Strukturen der Kirche, wie sie im Laufe der

8 Einsiedeln 1973. Besondere Beachtung verdient der wertvolle Kommentar, den J. Ratzinger
zu den wichtigsten Thesen verfafit hat.
7 Vgl. den Kommentar von Ratzinger zu These VI. A. a. O. 38—39.

326



Geschichte von der Kirche, die das ganze NT als Norm anerkennt, entwickelt wurden.
Selbstverstindlich ist es nicht moglich, im Blick auf bestimmte Stellen des NT, die
zudem vom Gesamtzusammenhang geldst werden, eine vbllig andere Kirchen-
verfassung zu postulieren®. Es bleibt aber doch zu fragen, ob nicht Strukturen der
Kirche, die im normgebenden Anfang der Kirchen des NT vorgegeben sind und von
der Kirche jedenfalls einschluweise stets mitgeglaubt wurden, aber auf Grund der
geschichtlichen Entwicklung zu wenig in Erscheinung treten konnten, unter Umstinden
einer deutlicheren Verwirklichung bediirfen. Gerade in diesem Sinne wird man wohl
sagen kénnen: Sowenig die Kirche prinzipiell durch das NT hinterfragt werden kann,
sowenig kann das NT durch die Kirche uniformiert werden. Es muf in der Kirche
gelesen werden, aber die Kirche muf immer wieder auf seine Fiille hin gelebt
werden®,

Es ist nicht die Aufgabe der Verfasser des Dokumentes iiber den apostolischen
Charakter der Kirche und die apostolische Sukzession gewesen, die Problematik des
Verhiltnisses zwischen der Botschaft des historischen Jesus und dem Kerygma der
nachosterlichen Gemeinden im einzelnen darzustellen. Es ist auch durchaus
verdienstlich, da hier wenigstens bestimmte Grundlinien angedeutet wurden, so etwa
durch den Hinweis auf die Verbindung zwischen den von Jesus berufenen Zwslf und
den Aposteln der nachosterlichen Kirchen. Es wire aber gewiff von Vorteil gewesen,
die anstehende Problematik etwas kritischer darzustellen.

Der Satz, daf Jesus den Aposteln auf Grund ihrer Teilnahme am Abendmahl die
Vollmacht verlichen hat, der Eucharistie vorzustehen, kann sich ohne Frage auf die
Entscheidungen des Konzils von Trient!® berufen, sollte aber im Blidk auf die kritische
Exegese unserer Zeit und vor allem wegen der bekannten, durchaus auch in der
kath. Theologie aufgetauchten Fragestellungen, etwas differenzierter erliutert werden.
Was die Entstehung des Amtes in den Kirchen des NT betrifft, so wird mit Recht
darauf hingewiesen, daf8 es zunichst nur verschiedene Bezeichnungen fiir das eine
Amt gibt, daB der monarchische Episkopat erst bei Ignatius von Antiochien klar in
Erscheinung tritt. Es wire aber dennoch von Gewinn gewesen, wenn man den
Wandel im Verstindnis der Kirche und des Amtes auch innerhalb des NT etwas
deutlicher dargelegt hitte. Sosehr die echten paulinischen Briefe das Apostelamt und
auch den Vorsteherdienst kennen, so besteht doch ein nicht zu iibersehender Unter-
schied gegeniiber den Strukturen, die in der 2. Phase der ntl Kirchen auftauchen, die
vor allem durch die Apg und die Pastoralbriefe reprisentiert sind?*.

Bedeutsam sind die Hinweise auf die Einmaligkeit des Apostelamtes, die Verbindung
zwischen dem Apostelamt und dem kirchlichen Amt und auf das Verhiltnis zwischen
Amt und Gemeinde in der Kirche. Die Ausfithrungen iiber das Verhiltnis zwischen
dem Lehramt der Hirten und dem Lehramt der Lehrenden in der Kirche hitten, wenn

sie schon in diesem Zusammenhang erscheinen, einer deutlicheren Differenzierung
bedurft.

8 So Ratzinger, a. a. O. 39.

% So Ratzinger, a. a. O. 40; vgl. dazu die Ausfiihrungen L. Bouyer, Die Einheit des Glaubens
und die Vielheit der Theologien. Eine historische Hinfiihrung, a. a. O. 166—179; Mit Recht
sagt Bouyer: Der Pluralismus der Theologie meldet sich bereits im Neuen Testament an.
Die verschiedenen Grundentwiirfe des Neuen Testamentes, die von der Theologie weiter
ausgebaut werden, sind zueinander gedffnet. Jeder von ihnen enthilt einen nicht zu ver-
nachlidssigenden Teil der Offenbarung, freilich so, da keiner AusschlieBlichkeit beanspru-
chen kann, daf sie aber auch nicht als Teile eines umgreifenden Systems aufgefafit werden
koénnen, sondern eher als konvergierende Visionen, die weder einzeln noch gemeinsam den
geistigen Gehalt des ,Mysteriums” auszuschépfen vermégen (a. a. O. 169—170).

10 DS 1740—1741, 1752.
1§, Finkenzeller, Von der Botschaft Jesu zur Kirche Christi. Zweifel — Fragen — Probleme —
Antworten (Miinchen 1974) 106 f.

327



Sosehr die gesamte Kirche in der AS steht, so wird doch von der apostolischen
Nachfolge im strikten und eigentlichen Sinn gesagt, da8 sie eine bischofliche Nachfolge
ist, die durch das giiltige Weihesakrament verwirklicht wird. Damit ist der in der
kath. Theologie wenigstens in der Regel vertretene Standpunkt klar und unmiB-
verstindlich zum Ausdruck gebracht. Die Frage, ob hier nicht ein verengtes Verstindnis
der apostolischen Nachfolge vorliegt, soll spiter erortert werden. Weil AS und
apostolische Tradition untrennbar zusammenhingen, muff der Amtstriger als der
Biirge der Sukzession und Tradition den rechten Glauben der Kirche besitzen. Fiir
diesen kurzen Hinweis werden die Theologen aus den Kirchen der Reformationszeit
besonders dankbar sein.

Aus den bisherigen Darlegungen ergibt sich wie von selbst die Beurteilung des
Amtes und damit verbunden der AS der nichtkatholischen christlichen Kirchen. Sosehr
das Dokument mit dem Lobe gegeniiber diesen Kirchen aus der Reformationszeit nicht
spart und ihnen ganz selbstverstindlich im AnschluB an das II. Vatikanum eine echte
Heilsvermittlung zuspricht, so wird doch gerade in diesem Punkte das Gesprich
weitergehen miissen. Als Ansatzpunkt fiir weitere Gespriche mag die Tatsache dienen,
dafl nicht nur von ekklesialen Elementen dieser Kirchen gesprochen wird, da8 vielmehr
auch die Rede ist von Elementen, die sicherlich zur Apostolizitat der einzigen Kirche
Christi gehoren.

II. Die zeitgen&ssische theologische Diskussion iiber die apostolische Nachfolge

Wie bereits eingangs gesagt, sollen zum besseren Verstindnis der Diskussion in einer
mehr systematischen Weise einige Grundlinien herausgestellt werden.

1. Das Apostelamt und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes
Sosehr die kirchliche Tradition in der Zeit nach dem NT von den Theologen der
einzelnen christlichen Konfessionen verschieden beurteilt wird, so herrscht doch
weitgehend Einmiitigkeit im Verstindnis der ntl Grundlagen. Die Meinungs-
verschiedenheiten gehen in der Regel quer durch die Konfessionen, sie ergeben sich
einfach aus der schwierigen Textlage des NT selbst.

a) Das Apostelamt!®
Es ist allgemein anerkannt, da im NT mit dem Titel , Apostel” eine sehr unter-

12 Vgl. dazu u. a. folgende Untersuchungen, die auf weitere Literatur verweisen: Rengstorf,
Art. dnbéovorog, in: WNT I, 397—448; Ders. Art. dbdexa, ebenda I, 321—328; F. Kloster-
mann, Das dristliche Apostolat, Innsbrudk 1962; H. v. Campenhausen, Kirchliches Amt
und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tiibingen 21963; P. Bliser, Amt
und Gemeinde im Neuen Testament und in der reformatorischen Theologie, in: Catholica 18
(1964) 167—192; Ders., Amt und Eucharistie im Neuen Testament, in: Amt und Eucharistie
(Paderborn 1973) 9—50; K. H. Schelkle, Jiingerschaft und Apostelamt, Freiburg i. Br. 31965;
B. Rigaux, Die zwdlf Apostel, in: Conc 4 (1968) 238—242; G. Hasenhiittl, Charisma.
Ordnungsprinzip der Kirche, Freiburg 1969; B. Kétting, Amt und Verfassung in der Alten
Kirche, in: Zum Thema Priesteramt (Stuttgart 1970) 25—53; Ders.,, Amt und Charisma in
Theorie und Praxis der Alten Kirche, in: Dienst und Amt (Regensburg 1973) 41—60;
O. Kuss, Paulus.. Die Rolle des Apostels Paulus in der theologischen Entwidlung der
Urkirche (Regensburg 1971) 273—274; Y. Congar, Die apostolische Kirche, in: Mysterium
salutis IV, 1 (Einsiedeln 1972) 535 f; J. Hainz, Ekklesia. Strukturen paulinischer Gemeinde-
Theologie und Gemeinde-Ordnung (Regensburg 1972) 104 f, 126 £, 134 f, 172 f, 222 f, 267 f,
332 f; A, Lemaire, Von den Diensten zu den Amtern. Die kirchlichen Dienste in den ersten
zwei Jahrhunderten, in: Conc 8 (1972) 721—728; ]. Finkenzeller, Uberlegungen zum Ver-
standnis der apostolischen Nachfolge in der gegenwirtigen theologischen Diskussion, 327 f;
E. Schlink, Die apostolische Sukzession und die Gemeinschaft der Amter, in: Reform und
Anerkennung kirchlicher Amter. Ein Memorandum der Arbeitsgemeinschaft kumenischer
Universititsinstitute (Miinchen und Mainz 1973) 123 f; H. Schiitte, Amt, Ordination und
Sukzession im Verstindnis evangelischer und katholischer Exegeten und Dogmatiker der
Gegenwart sowie in Dokumenten okumenischer Gespriiche, 223 f; F, Hahn, Der Apostolat
im Urdhristentum. Seine Eigenart und seine Voraussetzungen, in: KuD 20 (1974) §4—77.

328



schiedliche Personengruppe bezeichnet werden kann. Die Frage, ob und in welchem
Sinne eine Verbindung mit dem im Spitjudentum entwidkelten Schaliach-Institut
besteht, wird verschieden beantwortet. Im einzelnen erscheint der Apostelname, der
in der vorliegenden Gestalt im NT eine Schopfung der Urgemeinde ist, in folgenden
Bedeutungen: Wihrend bereits bei den Synoptikern die Zwélf, deren Berufung durch
den historischen Jesus in der Regel nicht bestritten wird, als Apostel bezeichnet werden,
ist in der lukanischen Tradition der Apostelbegriff jedenfalls der Sache nach eindeutig
auf die zwdlf Apostel festgelegt. ,

Neben diesem engeren Apostelbegriff, der in der kirchlichen Tradition und Liturgie
nahezu ausschliefllich gemeint ist, begegnet uns der weitere und iltere Apostelbegriff
in der paulinischen Theologie. Anders als bei Lukas ist bei Paulus der Apostelbegriff
nicht auf die Zwolf begrenzt. Andererseits muf8 es sich aber bereits um einen
geschlossenen Kreis von bestimmten Minnern handeln, der schon vor Paulus existiert
hat und dem die gleiche Bedeutung zuerkannt wird, die Paulus fiir sich selber
postuliert, wenn er sich betont als Apostel bezeichnet?3,

Ein eigenes, sowohl von der paulinischen wie von der lukanischen Konzeption
verschiedenes Apostelverstindnis begegnet uns schlieflich in den Pastoralbriefen,
insofern dort Paulus als die einzige apostolische Autoritit gilt!4.

Sosehr das Apostelamt im NT im einzelnen verschieden verstanden wird, so werden
doch durchgehend bestimmte Elemente als wesentlich erachtet. Wie schon das Wort
Apostel besagt, gehort zu seinem Wesen das Gesandtsein durch den auferstandenen
und erhdhten Herrn. Der Apostel ist der mit Autoritiit ausgestattete, bevollmichtigte
Stellvertreter und Reprisentant Christi. Als wichtigste Aufgabe des Apostels wird
die nur ihm zukommende qualifizierte Zeugenschaft fiir die Auferstehung Christi und
damit verbunden die Verkiindigung des Evangeliums genannt. Zeuge der Auferstehung
kann der Apostel sein, weil ihm eine Erscheinung zuteil wurde, durch die er den
Auferstandenen als lebend erfahren hat.

Die Verkiindigung der Apostel ist Verkiindigung aus Offenbarung. Das Evangelium,
das die Apostel verkiinden, ist nicht lediglich etwas Vorgegebenes, das sie nur — wenn
auch mit besonderer Autoritit — weiterzugeben hitten; das Wort der Apostel selbst
ist Evangelium. Der Apostel steht innerhalb des Offenbarungszusammenhanges und
bringt diese zum AbschluB. Der Apostel ist Offenbarungsempfinger und Offen-
barungszeuge. Der Ausdruck ,,mein Evangelium”, der bei Paulus &fter begegnet,
umfaBlt nicht nur die Worte und Taten Jesu, und auch nicht nur Kreuz und
Auferstehung Jesu, sondern auch die Rechtfertigung des Siinders durch den Glauben,
die Einheit von Juden und Heiden in Christus und vieles andere. Der Apostel ist
nicht nur Triger, Bewahrer und Verkiinder des schon festgelegten und ihm iiber-
gebenen Evangeliums, sondern Christus schafft durch den Apostel das Evangelium,
indem er autoritativ durch ihn spricht?s.

Mit der qualifizierten Zeugenschaft und der autoritativen Verkiindigung des Evan-
geliums verbindet sich dann die Griindung und Leitung der Gemeinden. So betrachtet
es Paulus, der den Apostelbegriff entscheidend geprigt hat, als eine entscheidende
Aufgabe seines Apostolates, durch die Erstverkiindigung des Evangeliums das
Fundament fiir die christlichen Gemeinden zu legen, auf dem andere weiterbauen

13 Bliser, Amt und Eucharistie im Neuen Testament 13—14; Zum paulinischen Verstindnis
des Apostolates siehe K. Kertelge, Das Apostelamt des Paulus. Sein Ursprung und seine
Bedeutung, in: BZ 14 (1970) 161—181.

U W, Pesch, Kirchlicher Dienst und Neues Testament, in: Zum Thema Priesteramt (Stuttgart

1970) 13.
18 Finkenzeller, Uberlegungen zum Verstindnis der apostolischen Nachfolge 330—331.

329



konnen. Auf diese Weise wird Paulus fiir die von jhm gegriindeten Gemeinden von
grund-legender Bedeutung?®.

Aus dem eben kurz dargelegten Verstindnis des Apostelamtes ergibt sich bereits
hinlidnglich, da88 es sich um eine einmalige Einrichtung handelt, die mit dem Ende der
Urkirche zu bestehen aufhorte. Der apostolische Dienst muff aber in der Kirche
weitergehen, soll die Kirche apostolische Kirche bleiben, Der Nachweis dafiir, daf sie
es bis heute geblieben ist, ist gerade das eigentliche Anliegen der Lehre von der
successio und der damit verbundenen Lehre von der traditio apostolica. Auch die in
der katholischen Theologie iiblich gewordene Formulierung ,Die Bischife sind die
rechtmifigen Nachfolger der Apostel” will das Einmalige des urchristlichen Apostolates
nicht in Frage stellen, sondern lediglich die Verbindung zwischen dem Apostelamt zu
dem kirchlichen Amt sicherstellen?’.

b) Das kirchliche Amt!8

In der Beurteilung der ntl Grundlagen des kirchlichen Amtes gibt es nach einer sicher
sehr fruchtbaren okumenischen Diskussion im wesentlichen keine Meinungs-

18 Hainz, Ekklesia 270—271.

17 Die amtlichen kirchlichen Formulierungen sind in der Regel priziser und damit weniger
miBverstindlich. So sagt das Konzil von Trient: episcopos, qui in apostolorum locum
successerunt (DS 1768). Das II. Vatikanum kennt verschiedene Aussageweisen; so die
Formulierung, dafl die Bischife die Nachfolger der Apostel sind (Dogmatische Konstitution
iiber die Kirche Nr. 18, 22, 28); dann die der tridentinischen Entscheidung im wesentlichen
gleiche Formulierung: episcopos ex divina institutione in locum apostolorum successisse
(ebenda 20); im 3. Kap. der Kirchenkonstitution, das entscheidenden Wert auf die kollegiale
Struktur des Apostel- und Bischofsamtes legt, findet sich schlieBlich der Gedanke, daf das
Kollegium der Bischtfe dem Kollegium der Apostel nachgefolgt ist (ebenda Nr. 19, 22);
vgl. dazu im einzelnen Finkenzeller, Uberlegungen zum Verstindnis der apostolischen
Nadhfolge 331—332.

18 Die Literatur iiber das kirchliche Amt, die im Anschlu8 an das II. Vatikanum erschienen ist,
ist nicht mehr iiberschaubar. Es seien daher im folgenden einige Untersuchungen genannt,
die auf weitere Literatur verweisen: K. Rahner, Dogmatische Bemerkungen fiir eine richtige
Fragestellung iiber die Wiedererneuerung des Diakonats, in: Theologie in Geschichte und
Gegenwart (Miinchen 1957) 135—144; Ders., Kirche und Sakramente, Freiburg 1960;
Ders., Vorfragen zu einem &kumenischen Amtsverstindnis, Freiburg 1974; H. Kiing,
Strukturen der Kirche, Freiburg 1962; Ders., Die Kirche, Freiburg 1967; H. Schlier, Die
Ordnung der Kirche in den Pastoralbriefen, in: Die Zeit der Kirche (Freiburg 31962)
129—147; Ders., Die Grundelemente des priesterlichen Amtes im Neuen Testament, in:
Theol. u. Phil. 44 (1969) 161—180; H. v. Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche
Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tiibingen 21963; J. Neumann, Der theologische
Grund fiir das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der apostolischen Viter, in: MThZ 14
(1963) 253—265; P. Bliser, Amt und Gemeinde im Neuen Testament und in der reforma-
torischen Theologie, in: Catholica 18 (1964) 167—192; ]. Ratzinger, Die pastoralen Implika-
tionen der Lehre von der Kollegialitit der Bischéfe, in: Conc 1 (1965) 16—29; Ders., Zur
Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes, in: GuL 41 (1968) 347—376; Ders., Das
geistliche Amt und die Einheit der Kirche, in: Das neue Volk Gottes (Diisseldorf 1969)
105—120; J. Blank, Der Priester im Licht der Bibel, in: Der Priester in einer sikularisierten
Welt (Maastricht 1968) 15—30; Ders., Kirchliches Amt und Priesterberuf, in: Weltpriester
nach dem Konzil (Miinchen 1969) 13—52; G. Schelbert, Priesterbild nach dem Neuen
Testament, in: Priester — Presbyter (Luzern-Miinchen 1968) 11—36; W. Kasper, Neue
Akzente im dogmatischen Verstindnis des priesterlichen Dienstes, in: Conc 5 (1969)
164—170; W. Pesch / B. Kétting / P. V. Dias | N. Greinacher /| A. Biaumer, Zum Thema
Priesteramt, Stuttgart 1970; R. Pesch, Amtsstrukturen im Neuen Testament, in: Diskussion
um Hans Kiing ,,Die Kirche” (Freiburg 1971) 133—154; K. Kertelge, Gemeinde und Amt
im Neuen Testament, Miinchen 1972; H. Volk, Priesterberuf heute, Rodenkirchen 1972;
Der priesterliche Dienst I—VI (Freiburg 1970—1973); J. Hainz, Ekklesia. Strukturen
paulinischer Gemeinde-Theologie und Gemeinde-Ordnung (Regensburg 1972); P. Bliser,
Amt und Eudharistie im Neuen Testament, in: Amt und Eucharistie (Paderborn 1973) 9—50;
E. Hahn / W. Joest | B. Kotting | H. Miihlen, Dienst und Amt. Uberlebensfrage der Kirchen
(Regensb;u'g 1973); ]. Finkenzeller, Von der Botschaft Jesu zur Kirche Christi (Miinchen
1974) 90 f.

330



verschiedenheiten mehr. Es mag hier geniigen, die wichtigsten Ergebnisse kurz
vorzulegen?®,

Grundsitzlich wird von den Theologen festgestellt, da die Aussagen, die wir aus
dem NT vom kirchlichen Amt gewinnen, liickenhaft und unklar bleiben. Das liegt
nicht zuletzt daran, daB die entsprechenden Angaben in den einzelnen Schriften des
NT nur fragmentarisch und andeutend sind. So wird es auch verstindlich, da8 das NT
noch keinen technischen Amtsbegriff im Sinne der spiteren Theologie kennt. Sosehr
das Amt zu den Kirchen des NT gehort, so gibt es doch nicht das Amtsverstindnis
des NT, sondern fiir die verschiedenen zeitlichen Perioden und Kirchengebiete durchaus
verschiedene Strukturen des einen Vorsteheramtes.

Von grofer Bedeutung ist schlieBlich, daB das Wort Priester (hiereus, sacerdos) im
gesamten NT nirgends als Bezeichnung fiir den kirchlichen Amtstriger gebraucht wird.
Priester (oder Hoherpriester) meint entweder den heidnischen und jiidischen Priester
oder in einem véllig neuen Sinn Christus als den ewigen Hohenpriester (Hebrierbrief)
bzw. das Priestertum aller Gliubigen (1 Petr 2,4—10; Apk 1,6; 5,10; 20, 6). Zur
Bezeichnung des kirchlichen Amtes werden zudem keine Worte verwandt, die im
heidnischen und jiidischen Bereich die Wiirde und Macht zum Ausdruck bringen. Das
Wesen und der Vollzug des Amtes wird vielmehr als Dienst verstanden.

Sosehr das Amt als wesentlich fiir die Kirche anerkannt wird, so wird doch in der
Theologie mit Nachdruck darauf hingewiesen, daf es eine nicht unbedeutende
Entwicklung des Amtes im NT gegeben hat und dafl, wie bereits kurz angedeutet,
in der kirchlichen Tradition nur bestimmte Strukturen des Amtes zum Tragen
gekommen sind. Die Meinung, die paulinischen Gemeinden seien vor allem nach dem
Zeugnis der beiden Korintherbriefe urspriinglich rein charismatisch strukturiert
gewesen und erst in der 2. Phase der ntl Gemeinden sei es zum kirchlichen Amt
gekommen, ist wohl auch in der evang. Theologie im Grunde genommen aufgegeben.
Mit Recht wird freilich auf die Tatsache hingewiesen, daf in den paulinischen
Gemeinden das Amt ein Charisma unter vielen ist. So erscheint in 1 Kor 12, 28 unter
den vielen Gnadengaben auch das Charisma der Steuermannskunst, oder wie wir
gewohnlich iibersetzen, die Gnadengabe des Amtes. Wie sehr auch in den frithen
paulinischen Gemeinden eine festgefiigte Ordnung besteht, sicht man am iltesten
der paulinischen Briefe, dem 1. Thessalonicherbrief (5,12 f), der von einer festen
Gruppe von ,amtlich” engagierten Gemeindegliedern spricht, den, Vorstehern, die
sich im Dienst um die Gemeinde mithen und Zucht und Ordnung in der Gemeinde
wahren sollen. Die Funktion der Vorsteher griindet freilich in der Verantwortung
der gesamten Gemeinde. Einen Widerstreit zwischen Amt und Gemeinde, wie er
spiter in der Kirchengeschichte immer wieder ausgebrochen ist, gibt es in dieser
frithen Phase der Kirche noch nicht. Der Ausdruck diaconia kann bei Paulus Amt und
Charisma bedeuten. Wenn sich das Charisma nicht auf einzelne Akte bezieht, sondern
auf Dauer angelegt ist und zum Charisma der Auftrag und die Sendung kommen,
wird es zum Amt20,

Eine andere Situation begegnet uns in der 2. Phase der ntl Kirchen, die vor allem aus
der Apg und den Pastoralbriefen erkennbar wird. Hier tauchen die spiter in der
katholischen Tradition allein verwandten funktionalen Bezeichnungen Episkopen,
Presbyter und Diakone auf, die bereits im vorchristlichen jiidischen und heidnischen
Bereich als profane Bezeichnungen verwandt werden. Von Phil 1,1, wo die Episkopen
und Diakone in der Briefanschrift erscheinen, soll hier abgesehen werden.

Es besteht unter den Exegeten weitgehend ein Konsens dariiber, da8 die Episkopen
und Diakone einerseits und die Presbyter andererseits von Haus aus zwei unabhingig

1¢ Vgl. dazu Finkenzeller, Von der Botschaft Jesu zur Kirche Christi 104 f; Bldser, Amt und

Eucharistie im Neuen Testament 19 f.
» Bliser, a. a. O. 24—25.

331



voneinander entstandene und zunichst auch existierende Gemeindeverfassungen dar-
stellen. Dabei wird die Presbyter-Ordnung auf die Jerusalemer Urgemeinde zuriick-
gefithrt, wihrend die Episkopen und Diakone den hellenistischen Gemeinden
zugeschrieben werden®!. Apg 20, 28 zeigt die Identitdt des Presbyter- und Episkopen-
amtes. Presbyter und Episkopen sind also zwei verschiedene Bezeichnungen fiir das
eine und das gleiche Amt.

Das Amt des Bischofs liegt in dieser Zeit noch nicht in der Hand eines einzigen
Mannes. Da bei Ignatius von Antiochien der monarchische Episkopat eindeutig
ausgebildet ist, wird von niemandem mehr bestritten. Nicht wenige Theologen sehen
in der Stellung des Herrenbruders Jakobus im Presbyterkollegium zu Jerusalem und
in der Stellung des Timotheus und Titus in den Kirchen von Ephesus und Kreta
biblische Ansitze fiir die spitere Entwicklung des monarchischen Episkopates.

Aus diesen Uberlegungen ergibt sich, daB das Amt fiir die Kirche wesentlich
(nach kath. Ausdrucksweise gottlichen Rechtes) ist. Die Frage, inwieweit einzelne
Strukturen des Amtes wesentlich fiir die Kirche sind, und in welchem Sinn und
Umfang es eine irreversible geschichtliche Entwicklung gibt, wird von den Theologen
der verschiedenen Konfessionen durchaus verschieden beantwortet22,

2. Das Entstehen der Lehre von der apostolischen Nachfolge?s

Es gilt heute trotz vieler Meinungsverschiedenheiten in einzelnen historischen Fragen
als gesichert, daB ab der Mitte des 2. Jh. eine klare Sukzessionstheorie ausgebildet
wird. Die Grofkirche wurde dazu vor allem durch die Abwehr der Gnosis gezwungen.

In dieser Zeit, in der die unmittelbare Verbindung mit den Aposteln endgiiltig abriff
und zudem die Gnostiker sich fiir ihre Geheimlehren auf eine liickenlose Tradition bis
zu den Aposteln beriefen, muBite auf seiten der GroBkirche eine explizite Successio-
und Traditio-Lehre entwickelt werden. In diesem Zusammenhang wird dann die
Successio ganz selbstverstindlich an die bischéfliche Nachfolge gebunden.

Die Frage, wer als erster Vertreter dieser neuentwickelten Theorie zu gelten hat, wird
dabei verschieden beantwortet. Auch das Dokument der Internationalen Theologen-
kommission liBSt hier alle historischen Fragen offen, wenn es sagt, daf zu Beginn
des 2. Jh. in den Briefen des Ignatius das Bild des einzigen Bischofs wirkungsvoll
hervortritt und im Laufe dieses Jh. die Institution des monarchischen Episkopates in
der Folge des Klemensbriefes ausdriicklich als die Trigerin der AS anerkannt wird.
Unbestritten hingegen ist, daB gerade Irenius die Lehre von der successio und
traditio apostolica weiterentwickelt und verteidigt hat, und daf gerade bei ihm dem
Bischofssitz von Rom ein entscheidendes Gewicht zukommt.

Wenn auch kaum mehr ein Theologe annimmt, daf in den Schriften des NT eine
entfaltete Lehre von der apostolischen Nachfolge zu finden ist, so sind sich doch ebenso
fast alle Theologen darin einig, dal in den Spitschriften des NT, vor allem in den
Pastoralbriefen, uniibersehbare Ansitze gegeben sind, die geradezu zur Entfaltung
der spiteren Lehre von der apostolischen Nachfolge dringen. Auch auf diesen
Tatbestand weist das Dokument der Internationalen Theologenkommission hin, wenn
es sagt, da die in den Pastoralbriefen bezeugte Ordination durch Handauflegung
als ein wichtiger Schritt zur Aufrechterhaltung der apostolischen Uberlieferung und zur
Verbiirgung der Nachfolge im Amt erscheint (118).

Es ist nicht notig, hier die Meinungen der Theologen im einzelnen darzulegen.
Folgende Aussagen konnen aber wohl als unbestritten betrachtet werden: Es ist die
wichtigste Aufgabe der Apostelschiiler Timotheus und Titus, da8 sie das anvertraute

A A a. 0. 26.

2 Vgl. dazu z. B. K. Rahner, Vorfragen zu einem kumenischen Amtsverstindnis 32 f.

3 Vgl. dazu Finkenzeller, Uberlegungen zum Verstindnis der apostolischen Nachfolge 335 f;
Schiitte, a. a. O. 71 £, 103 f, 231 f.

332



Gut behiiten und bewahren (vgl. 1 Tim 6, 20; 2 Tim 1,12, 14). Sie miissen die wahre
Lehre vertreten, sei es gelegen oder ungelegen. Sie miissen in drangvollen Zeiten das
schwere Amt des Verkiinders durchhalten (vgl. 2 Tim 4, 1 f). Den gleichen Dienst am
Wort miissen die von Timotheus und Titus im Auftrag des Apostels eingesetzten
ortlichen Amtstriiger iibernehmen. Vom Episkopen wird verlangt, daf er im Lehren
gewandt ist (vgl. 1 Tim 3, 2). Die Presbyter miissen sich an das zuverlissige Wort
halten, der Lehre entsprechend, damit sie imstande sind, in der gesunden Lehre zu
ermahnen und die Widersacher zu widerlegen (vgl. Tit 1, 9).

Im Blickpunkt dieser Uberlegungen steht ohne Frage die Kontinuitit der apostolischen
Uberlieferung. Dabei spielt wiederum die Handauflegung eine wichtige Rolle. Um der
unverfilschten Bewahrung willen empfingt der damit zu Betrauende durch Hand-
auflegung das Charisma Gottes, die Ordination, die von Paulus iiber Timotheus bis
zu den weiteren Diensttrigern reicht. Die Kontinuitiit, die sich in solcher Ordination
durch Ordinierte anzeigt, ist zwar in den Pastoralbriefen noch nicht dezidiert als
Amtssukzession im spiteren technischen Sinne entfaltet, aber doch in dieser Weise
vorhanden. Es geht im Zusammenhang der Ordination wesentlich um die unverfalschte
Weitergabe des apostolischen Wortes24,

H. Schiitte®® faBt die Meinung fithrender evang. Theologen der Gegenwart folgender-
maflen zusammen: ,In den Pastoralbriefen — als Dokumenten des frithchristlichen
Kampfes gegen die Gnosis — geht es um die Kontinuitit der Paratheke, d. h. darum,
daf die maBgebliche Hinterlassenschaft des Apostels Paulus echt bewahrt und rein
iiberliefert wird. Um dieser Kontinuitit der apostolischen Paratheke willen gibt
es die Kontinuitit von Personen, die vom Apostel her durch Ordination Charisma
und Legitimierung empfangen. Die in sichtbarer Kontinuitit — der Ordinations-
sukzession — stehenden Amtstriger reprisentieren die successio der apostolischen
Hinterlassenschaft und haben Auftrag und Vollmacht, sie zu bewahren, sie gel-
tend zu machen und iiber ihre Reinheit zu wachen. Die Pastoralbriefe enthalten
noch kein erklirtes Sukzessionsprinzip, das heifit die Sukzession ist noch nicht definiert,
jedoch in den Grundziigen tatsichlich vorhanden.”

3. Die apostolische Nadhfolge der ganzen Kirche?®

Sowohl von Exegeten wie von Historikern und Systematikern kath. und evang. Zunge
wird heute mit Nachdruck der Gedanke hervorgehoben, daf die ganze Kirche mit all
ihren Gliedern und Strukturen in der apostolischen Nachfolge steht und daB die
Nachfolge im Amt sinnvollerweise in diesen gréBeren und tieferen Zusammenhang
eingeordnet werden mufl. Dieser Gedanke taucht dann gerade in den verschiedenen
tkumenischen Gesprichen zwischen den christlichen Konfessionen &fter auf.

% Vgl. N. Brox, Pastoralbriefe (RNT 7/2; Regensburg 1969), 182, 240 (zitiert nach Schiitte,
a. a. O. 232—233).

2% A. a. O. 76.

8 Vgl. zu dieser Frage u. a.: W. Beinert, Das neue Volk Gottes als Sakrament des Heiles, in:
Mysterium salutis IV, 1 (Einsiedeln 1972) 287—309, bes. 296 f; P. Bliser, Zur Diskussion
um die Bedeutung des Amtes fiir den Vollzug der Eudharistie, in: Catholica 26 (1972)
86—107; Y. Congar, Die Wesenseigenschaften der Kirche, in: Mysterium salutis IV, 1,
357—599, bes. 560 f; ]J. Finkenzeller, Uberlegungen zum Verstindnis der apostolischen
Nadhfolge 343 f; W. Kasper, Zur Frage der Anerkennung der Amter in den lutherischen
Kirchen, in: ThQ 151 (1971) 97—190; H. Kiing, Strukturen der Kirche (Freiburg 1962) 168 f;
Ders., Die Kirche (Freiburg 1967) 419 f; Ders., Christsein (Miinchen 1974) 481 f; W. Pesch,
Kirchlicher Dienst und Neues Testament, in: Zum Thema Priestertum (Stuttgart 1970)
9—23; M. Villain, Ist eine apostolische Nachfolge auerhalb der Kette der Handauflegungen
moglich?, in: Conc 4 (1968) 275—284; ]. Remmers, Apostolische Sukzession der ganzen
Kirche, in: Conc 4 (1968) 251—258; E. Schlink, Die apostolische Sukzession und die
Gemeinschaft der Amter, in: Reform und Anerkennung kirchlicher Amter (Miinchen 1973)
123—162, bes. 147 £; H. Schiitte, Amt, Ordination und Sukzession (Diisseldorf 1974) 231,
386, 397, 404.

333



Im einzelnen wird unter anderem auf folgende Gesichtspunkte hingewiesen: Die ganze
Kirche ist apostolisch, weil sie aus den von den Aposteln gegriindeten Gemeinden
besteht, in denen Getaufte leben, die sich ganz dem Evangelium Jesu verpflichten und
die bereit sind, sich in jeder Weise flir diese Botschaft einzusetzen. Alle Christen sind
an ihrer Stelle Nachfolger der Apostel?’, Die Kirche versteht das ,,Credo ecclesiam
apostolicam” des Glaubensbekenntnisses in dem Sinn, daf es sich primir um eine
Eigenschaft handelt, die der ganzen Kirche zukommt. Die ganze Kirche ist apostolisch,
insofern sie in der Sukzession des apostolischen Glaubens steht?s,

Die Sukzession der Amtsnachfolge muf innerhalb der successio fidei der Gesamtkirche
verstanden werden. Sie ist dafiir ein wichtiges Zeichen, aber nicht die Sache selbst, um
die es geht. Die Bestimmung des Apostolischen gilt von der ganzen Kirche vorweg zu
jeder Gliederung und Differenzierung des Ganzen, ohne daB diese Differenzierung
geleugnet oder in Frage gestellt wird. Sie ist im Gegenteil die innere Konsequenz
der Gestalt der Kirche?.

Da nach dem Zeugnis des NT Amt und Charisma fiir die Kirche wesentlich sind,
miissen sinngemif neben dem Amt auch die Charismen in die apostolische Nachfolge
einbezogen werden. Das gilt vor allem fiir die neben dem Apostolat bedeutsamsten
Charismen der Propheten und der Lehrer.

Aus den fiir das 6kumenische Gesprich bedeutsamen Diskussionen seien wenigstens
einige Hinweise gemacht: Das im Auftrage der Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung des okumenischen Rates der Kirchen im September 1972 in Marseille
erarbeitete Dokument ,,Das ordinierte Amt in 6kumenischer Perspektive” stellt unter
anderem fest: ,Unter den Kennzeichen des Amtes nimmt die Apostolizitit einen
zentralen Platz ein. Die Apostolizitit ist darin verwurzelt, daf Gott seinen Sohn in
die Welt gesandt hat. Christus ist der wahre Apostel. Durch ihn ist die Welt mit dem
Vater verschnt. Die ganze Kirche — das Volk Gottes, der Leib Christi — ist berufen
und gesandt, an diesem Dienst der Versthnung teilzunehmen in der Kraft des
Heiligen Geistes. Die ganze Kirche besitzt somit die apostolische Sendung und das
apostolische Amt, ein antizipierendes Zeichen des kommenden Gottesreiches zu sein.
Diese grundlegende Apostolizitit wird erhalten durch die Treue Christi und das
Handeln des Heiligen Geistes in der Kirche. Es gibt daher eine apostolische Sukzession
der ganzen Kirche... Die apostolische Sukzession der gesamten Kirche ist ein
Ausdruck der Dauer und daher auch Kontinuitdt von Christi eigener Sendung, an der
die Kirche teilhat. Bei der Verwirklichung dieser Teilhabe und Sukzession, an die es
gebunden ist, spielt das ordinierte Amt zusammen mit Schrift, Glaubensbekenntnis
und Sakramenten eine wichtige Rolle... Das ordinierte Amt ist ein Instrument zur
Bewahrung und Aktualisierung der Apostolizitit der Kirchest,

In dem Bericht der evangelisch-lutherisch/rémisch-katholischen Studienkommission
,,Das Evangelium und die Kirche” aus dem Jahr 1971 wird unter anderem ausgefithrt:
»Die gesamte Kirche steht als ecclesia apostolica in der apostolischen Sukzession.
Innerhalb dieser ist die Sukzession im speziellen Sinn: die Sukzession der ununter-
brochenen Kette der Amtsiibertragung zu sehen’32,

In diesem Sinne sagt das von der Arbeitsgemeinschaft Skumenischer Universitits-
institute herausgegebene Dokument ,Reform und Anerkennung kirchlicher Amter”:

21 W, Pesch, Kirchlicher Dienst und Neues Testament 14.

8 W, Kasper, Zur Frage der Anerkennung der Amter in den lutherischen Kirchen 104.

2 W, Beinert, Das Neue Volk Gottes als Sakrament des Heiles 298.

%0 Vgl. dazu vor allem H. Kiing, Die Kirche 509 f; Ders., Christsein 482; A. Dulles, Die
Sukzession der Propheten in der Kirche, in: Conc 4 (1968) 259—263; A. van Ruler, Gibt es
eine Sukzession der Lehrer?, ebenda 263—268.

31 Vgl. Okumenische Rundschau 22 (1973) 237—239; Schiitte, a. a. O. 390 f, 397.

32 Vgl. Um Amt und Herrenmahl 44.

334



»Das Gebot der apostolischen Nachfolge gilt nicht nur den Leitern, sondern der
Kirche als ganzer und damit jedem einzelnen Glied fiir den Dienst, in den es durch die
Gabe des Geistes gestellt ist. Die apostolische Nachfolge der ganzen Kirche
konkretisiert sich in besonderer Weise dort, wo die apostolische Uberlieferung bewahrt
und der apostolische Dienst fortgesetzt wird“3%, Von der Abfolge der bischoflichen
Handauflegung wird dann gesagt, da sie nicht die ausschliefliche Bedingung fiir die
Anerkennung der AS ist, da8 die Folge der Handauflegungen wohl aber eine Hilfe
fiir die Bewahrung der apostolischen Uberlieferung und als Zeichen der Einheit und
Kontinuitit ernst zu nehmen ist.

In verschiedenen Publikationen werden noch entscheidende Gesichtspunkte der AS der
ganzen Kirche im einzelnen hervorgehoben:

a) Die apostolische Nachfolge als Christusnachfolge

DaB8 die apostolische Nachfolge nur als Christusnachfolge verstanden werden kann,
ist eigentlich selbstverstindlich. Doch verdient es Beachtung, da88 dieser Gesichtspunkt
in dem evang.-kath. Gesprich der ,Gruppe von Dombes”, die in den letzten Jahren
zu verschiedenen Sitzungen zusammengetreten ist, in einem Teilkonsens iiber das Amt
besonders betont wirds4.

Die Kirche als Leib Christi ist in ihrem eigentlichen Sein apostolisch, da Christus der
Gesandte sie seinerseits in der Kraft des Hl. Geistes in die Welt sendet. Innerhalb
der AS der ganzen Kirche, die von der Treue zu seiner VerheiSung, alle Tage bei den
Seinen zu bleiben, gegriindet ist, spielt das im Herrn eingesetzte Amt eine wichtige
Rolle. Wesentlich fiir die apostolische Nachfolge der ganzen Kirche und insbesondere
des Amtes ist die Treue der Verkiindigung der apostolischen Lehre und die Gleich-
formigkeit des Lebens mit dem Evangelium und den Erfordernissen der Sendung.
Jesus Christus selbst, der in seiner Kirche geheimnisvoll gegenwirtig ist, fordert sie
durch sein Wort und seinen Geist unaufhérlich heraus, damit sie sich priife und ihrer
Berufung und Sendung treu bleibe. Christus ,nachzufolgen” und ihm gleichférmig
zu werden, gehort ebenfalls wesentlich zur apostolischen ,,Sukzession’35. Gerade weil
das kirchliche Amt wesentlich zur AS gehort, fordert es in seinen verschiedenen
institutionellen Modalititen eine stets erneuerte Treue gegeniiber dem Beispiel Christi,
wie aus verschiedenen Schriftstellen sichtbar wird: Ich bin aber in eurer Mitte wie der
Dienende (Lk 22, 27); denn ein Beispiel habe ich euch gegeben, damit, so wie ich euch
tat, auch ihr tut (Jo 13, 15); wenn einer mir dient, der folge mir, und wo ich bin, wird
auch mein Diener sein (Jo 12, 26). :

b) Die apostolische Nachfolge als Gabe und Aufgabe?®

Die Apostolizitit der Kirche ist Gabe und Aufgabe zugleich, Sie ist der Kirche
grundsitzlich geschenkt und muf im Leben der Kirche stets neu verwirklicht werden.
Weil die apostolische Nachfolge in der immer wieder neuen lebendigen Konfrontation
der Kirche und all ihrer Glieder mit dem apostolischen Zeugnis steht, weil sie Nach-
folge im Glauben, Bekennen und Dienen ist, muf sie stets neu realisiert werden.
Die Apostolizitit ist sowenig wie die Einheit, Heiligkeit und Katholizitit ein statisches
Attribut der Kirche, sie ist vielmehr eine geschichtliche Dimension, die sich immer neu
im Leben der Kirche ereignen mufi.

335, 18.

3 Vgl. dazu: Um Amt und Herrenmahl, Dokumente zum evangelisch/rémisch-katholischen
Gespridh, hg. v. G. Gassmann u. a. (Frankfurt/M. 1974), 117—118; Okumenischer Konsens
iiber Eucharistie und Amt. Zu den Studienergebnissen der Gruppe von Dombes, in: Her-
Korr 27 (1973) 33—39, bes. 36 f.

35 Um Amt und Herrenmahl 117.

38 Vgl. H. Kiing, Die Kirche 422 f; Ders., Thesen zum Wesen der apostolischen Sukzession, in:
Conc 4 (1968) 248—251.

335



¢) Apostolische Nachfolge als Nachfolge in der apostolischen Lehre und Verkiindigung3”

DaB die AS untrennbar mit der apostolischen Tradition zusammenhingt und eine
Lehre iiber die apostolische Nachfolge in der Abwehr des Gnostizismus iiberhaupt nur
um der apostolischen Uberlieferung willen entstanden ist, konnte bereits gezeigt
werden. In der Tat galten die Bischofe als die Triger der AS seit alters immer als die
Garanten der apostolischen Lehre und Uberlieferung. Jedoch ist gerade dieser
Gesichtspunkt, da die apostolische Nachfolge wesentlich Nachfolge in der aposto-
lischen Lehre bedeutet, besonders nachhaltig in der Theologie der Kirchen aus der
Reformationszeit betont worden, wie gerade auch aus den verschiedenen kumenischen
Gesprichen unserer Zeit sichtbar wird.

Gerade die Lutheraner verstehen im Anschluf an ihre Bekenntnisschriften die AS
entscheidend als Ubereinstimmung in der apostolischen Lehre und Verkiindigung. Das
Stehen in der Amtssukzession allein ist keine Garantie dafiir, dal jemand die rechte
Lehre vertritt. Die Kirchengeschichte zeigt, daf selbst Bischife Anhinger von
Irrlehren waren und sonst falsche Auffassungen vertreten haben38, Dje AS im Sinne
einer Kette von Handauflegungen ist lediglich ein Zeichen fiir den wahren aposto-
lischen Glauben, das seine Kraft verliert, wenn der betreffende Amtstriger aus dem
apostolischen Glauben herausf:llt®e,

Das eingangs erlduterte Dokument der Internationalen Theologenkommission iiber
den apostolischen Charakter der Kirche und die AS betont gerade auch diesen
Gesichtspunkt, wenn es nicht nur darauf hinweist, da8 der Amtstriger durch die
Weihe in die apostolische Nachfolge eintritt, sondern auch betont, da die Ordination
im Glauben der Kirche gespendet und empfangen werden mu8.

4. Die apostolische Nachfolge als Amtsnachfolget®

Daf die AS als Nachfolge im kirchlichen Amt verstanden werden muf, ist im Laufe
der Geschichte immer als selbstverstindlich erachtet worden und wird auch in der
zeitgendssischen Theologie von niemandem bestritten. Dennoch bestehen iiber das
nihere Verstindnis der apostolischen Nachfolge als Amtsnachfolge gerade in der
kath. Theologie einige entscheidende Kontroversen, die sich zu einem beachtlichen
Teil aus den okumenischen Gesprichen mit den Theologen anderer dhristlicher
Konfessionen ergeben haben. Es geht konkret um die Frage, ob die Amtsnachfolge
grundsitzlich eine bischofliche Nachfolge sein muB, oder ob auch eine presbyterale
Nacdhfolge als hinreichend erachtet werden kann.

Es besteht kein Zweifel dariiber, daf das Dokument der Internationalen Theologen-
kommission die traditionelle Lehre der kath. Theologie zusammenfaflt, wenn es die

37 Vgl. dazu: H. Sdhiitte, a. a. O. 170 £, 364 f; H. Fries, Reform und Anerkennung kirchlicher
Amter. Ein Wort zum Memorandum der Arbeitsgemeinschaft 6kumenischer Universitits-
institute, in: Catholica 27 (1973) 198 f; Um Amt und Herrenmahl 93 f; V. Pfniir, Das
Problem des Amtes in heutiger lutherisch/katholischer Begegnung, in: Catholica 28 (1974)
111—134; W. Pannenberg, gkumenische Einigung iiber die gegenseitige Anerkennung der
kirchlichen Amter? Zu den Intentionen des Memorandums der 8kumenischen Universitits-
institute, ebenda 140—156.

38 Schiitte, a. a. O, 171.  Fries, a. a. O. 199.

40 Vgl, dazu u. a.: P. Bliser, Zur Diskussion um die Bedeutung des Amtes fiir den Vollzug
der Eucharistie, in: Catholica 26 (1972) 86—107; H. Kiing, Strukturen der Kirche 171, 175;
Ders., Die Kirche 408 f; G. Fahrnberger, Amt und Eucharistie auf dem Konzil von Trient,
in: Amt und Eucharistie (Paderborn 1973) 174—207; J. Finkenzeller, Uberlegungen zum
Verstindnis der apostolischen Nachfolge 347 f; H. Fries, Reform und Anerkennung kirch-
licher Amter. Ein Wort zum Memorandum der Arbeitsgemeinschaft 8kumenischer Univer-
sititsinstitute, in: Catholica 27 (1973) 188—208; W. Kasper, Zur Frage der Anerkennung
der Amter in den lutherischen Kirchen, in: ThQ 151 (1971) 97—109; K. Rahner, Vorfragen
zu einem Okumenischen Amtsverstindnis, Freiburg 1974; E. Schlink, Die apostolische
Sukzession und die Gemeinschaft der Amter, in: Reform und Anerkennung kirchlicher
Amter, 123—162.

336



durch die Weihe bestellten Bischéfe als die Triger und Garanten der AS erachtet. So
wurde in der Tat bis in die neueste Zeit die Amtsnachfolge in der kath. Theologie
ausschlie@lich verstanden. Freilich war diese Lehre so selbstverstindlicher Besitz, da8
eine theologische Argumentation keine Schwierigkeiten bereitete und eine Verteidigung
dieser Lehre im wesentlichen gar nicht als notwendig erachtet wurde.

Sosehr man sich in der kath. Theologie dessen bewuflt war, daf iiber das dogmatische
Verstindnis des Unterschiedes zwischen Bischof und Priester noch viele Fragen
ungeklirt sind, so war man doch mehr oder minder der selbstverstindlichen Uber-
zeugung, daf die Bischéfe nach dem Ausweis der Konzilien die rechtmiBigen
Nachfolger der Apostel sind und damit das Bischofsamt fiir die Kirche und die zu ihr
gehorende AS wesentlich ist. Durch die dogmatische Konstitution des II. Vatikanums
iiber die Kirche!!, die sich dieser Lehre anschlieBt, erachtet man die Lehre der
Tradition als erneut bestitigt. Beruht aber die bischofliche Struktur der Kirche auf
gottlicher Einsetzung, dann ist sie unabidnderlih. Wo demnach die bischfliche
Struktur verlorengegangen ist, fehlt sicher ein wesentliches Element kirchlichen Seins
und das kann nicht ohne Konsequenzen fiir die Frage nach der Giiltigkeit des
Amtes sein42,

Diese so selbstverstindliche Lehre wird jedoch gerade auch in der kath. Theologie
unserer Tage in ihrer Giiltigkeit bezweifelt und dazu gleichzeitig die Frage gestellt,
ob nicht auch eine presbyterale Sukzession hinreichend sei. Am entschiedensten hat
diese Theorie W. Kasper in einem wissenschaftlichen Beitrag® vertreten, den er auf
der 5. Sitzung der gemeinsamen Studienkommission zwischen dem Lutherischen
Weltbund und der Rémisch-katholischen Kirche im Februar 1971 gehalten hat.

Kasper geht davon aus, da es im NT sowohl eine episkopale wie eine presbyterale
Struktur gibt. Die spiter im Sinne einer hierarchischen Struktur des kirchlichen
Amtes verstandenen Ausdriicke Presbyter und Episkopen sind noch zwei verschiedene
Bezeichnungen fiir das eine Amt. Die Gleichsetzung findet sich auch noch in der Zeit
nach dem NT. Bedeutsam ist vor allem, da8 Hieronymus die Meinung vertritt, von
Anfang an hitte es keinen Unterschied zwischen Bischof und Priester gegeben, eine
Ansicht, die grofen Einfluf auf die mittelalterliche Theologie und Kanonistik hatte.
Das Tridentinum?# hat daher auf Grund der Kontroversen es bewuflt vermieden, zu
definieren, da8 der Unterschied zwischen den Presbytern und den Bischdfen iure divino
bestehe. Das II. Vatikanum?* hat auf Grund der inzwischen erfolgten historischen

4 Nr. 20; Die Bischofe sind aufgrund géttlicher Einsetzung (ex divina institutione) an die
Stelle der Apostel als Hirten der Kirche getreten.

42 So Bliser, a. a. O. 103.

43 Zur Frage der Anerkennung der Amter in den lutherischen Kirchen; vgl. dazu Finkenzeller,
Uberlegungen zum Verstindnis der apostolischen Nachfolge 349 f; sehr bedeutsam sind in
diesem Zusammenhang die Ausfithrungen von E. Schlink, Die apostolische Sukzession und
die Gemeinschaft der Amter 153 f; vgl. auch H. McSorley, Anerkennung einer presbyte-
ralen Sukzession?, in: Conc 8 (1972) 245—250.

“ Vgl. DS 1768, 1776.

4 Dogmatische Konstitution iiber die Kirche Nr. 28; vgl. zu dieser Frage im einzelnen:
B. Dupuy, Besteht ein dogmatischer Unterschied zwischen der Funktion der Priester und der
Funktion der Bischéfe?, in: Conc 4 (1968) 268—274; L. Ott, Das Weihesakrament, Freiburg
1969, bes. 119 f; G. Fahrnberger, Bischofsamt und Priestertum in den Diskussionen des
Konzils von Trient. Eine rechtstheologische Untersuchung, Wien 1970, bes. 113 f; Ders.,
Amt und Eucharistie auf dem Konzil von Trient, in: Amt und Eucharistie (Paderborn 1973)
174—207, bes. 178 f; K. ]. Becker, Der priesterliche Dienst II: Wesen und Vollmachten
des Priestertums nach dem Lehramt (Freiburg 1970) 62 f, 83 £, 100 £; Ders., Der Unterschied
von Bischof und Priester im Weihedekret des Konzils von Trient und nach der Kirchen-
konstitution des II. Vatikanischen Konzils, in: Zum Problem Unfehlbarkeit. Antwort auf die
Anfrage von Hans Kiing (Freiburg 1971) 289—327; H. Miiller, Zum Verhiltnis zwischen
Episkopat und Presbyterat im II. Vatikanischen Konzil. Eine rechtstheologische Unter-
suchung, Wien 1971; Ph. Kaiser, Bischtfe und Presbyter nach dem II. Vatikanischen Konzil,
in: Ortskirche — Weltkirche (Wiirzburg 1973) 371—383.

2 337



Forschung noch zuriickhaltender gesprochen, wenn es sagt, das aus gottlicher
Einsetzung kommende Amt wird in verschiedenen Ordnungen ausgeiibt von denen,
die schon seit alters Bischife, Priester und Diakone heifen. Kasper weist schlieSlich
auf die unbestrittene Tatsache hin, daB die Kirchengeschichte eine ganze Reihe von
Fillen kennt, in denen die Ordination nicht von Bischéfen, sondern von Priestern
vorgenommen wurde.

Aus all dem ergibt sich, daf zwar eine Nachfolge im Amt wesentlich ist, da8 aber
auch eine presbyterale Sukzession unter Umstinden hinreichend ist. Diese ist aber in
den lutherischen Kirchen auch dort gegeben, wo die episkopale Sukzession verloren-
gegangen ist. Spiter hat Kasper seine Meinung allerdings insofern korrigiert, dafl er
die Kontinuitit im bischéflichen Amt als wesentliches Zeichen und Mittel Ffiir die
Identitit des apostolischen Glaubens versteht4®.

Der These, daf auch eine presbyterale Sukzession als Voraussetzung fiir die Amts-
nachfolge geniige, ist von anderen Theologen mit dem schon erwihnten Hinweis, daf8
die bischofliche Struktur auf gottlichem Recht beruhe, entschieden widersprochen
worden?”. Selbst wenn eine presbyterale Sukzession geniigen wiirde, so wire nach
der Meinung dieser Theologen die genannte Theorie fiir die Anerkennung des Amtes
in den Reformationskirchen nicht brauchbar, weil andere Voraussetzungen fehlten,
die nach kath. Amtsverstindnis als wesentlich erachtet werden.

Fiir die Theologie der Kirchen, die aus der Reformationszeit hervorgegangen sind, hat
die hier besprochene Frage im Grunde genommen eine untergeordnete Bedeutung,
weil die Akzente im Verstindnis der AS grundsitzlich anders gesetzt sind und es
nicht als entscheidend erachtet wird, welche konkrete Struktur die Amtsnachfolge
innerhalb der apostolischen Nachfolge iiberhaupt hat. Was das Gesprich mit der
kath. Kirche betrifft, so kommt noch dazu, daf in beiden Konfessionen das Verhiltnis
zwischen den Amtstrigern und den Christen ohne Amt theologisch verschieden
verstanden wird und in der lutherischen und reformierten Theologie zudem die
Unterscheidung von Episkopen und Presbytern (Pastoren, Pfarrern usw.) nicht jene
Probleme einschlieSt, die fiir die kath. Theologie bei allen Kontroversen im einzelnen
eben doch grundsitzlich gegeben sind.

Es ist aber doch im Blick auf das dkumenische Gespriach bedeutsam, daf8 man in der
Theologie der getrennten Kirchen die bischofliche Nachfolge wiederum stirker in den
Vordergrund stellt, ohne jedoch zu behaupten, sie sei die alleinige Form der Amts-
nachfolge. Einige Beispiele mogen dies erldutern.

So heifit es in der im Jahre 1957 von der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-
Lutherischen Kirche in Deutschland angenommenen Erklarung zur AS: Die bischéfliche
Sukzession kann als Zeichen der eigentlichen apostolischen Sukzession der Kirche und
ihres Amtes geschitzt werden. Es wird aber sogleich hinzugefiigt, da8 diese Art der
Nachfolge zwar sinnvoll, aber keineswegs sachnotwendig ist. Im {ibrigen ist eine
bischéfliche Nachfolge erst verhiltnismiBig spit in der frithkatholischen Kirche betont
und der Nachweis einer bischéflichen Sukzessionskette bisher nicht erbracht worden.
Abgelehnt werden mufl die bischofliche Sukzession, wenn sie als exklusiver Weg zur
Weitergabe der Amtsvollmacht betrachtet und als Garantie der Uberlieferung der
reinen Lehre und der Erhaltung kirchlicher Einheit verstanden wird*®.

48 Okumenischer Konsens iiber das kirchliche Amt, in: StdZ 98 (1973) 230; zitiert nach Fries,
Reform und Anerkennung kirchlicher Amter. Ein Wort zum Memorandum der Arbeits-
gemeinschaft Skumenischer Universitétsinstitute 200.

47 So vor allem P. Bliser, Zur Diskussion um die Bedeutung des Amtes fiir den Vollzug der
Eucharistie 103 f; vgl. Finkenzeller, Uberlegungen zum Verstindnis der apostolischen
Nachfolge 352 f.

48 Vgl. H. Kiing, Strukturen der Kirche 169—170.

338



Eingehend befafit sich mit dieser Frage das schon &fter zitierte Dokument der
Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung iiber das ordinierte Amt#® aus dem
Jahre 1972: In den besonderen historischen Verhiltnissen der wachsenden Kirchen in
der nachapostolischen Zeit wurde die Sukzession der Bischéfe zur vorherrschenden
Form des Amtes (neben anderen Formen), mit der die Apostolizitit der Kirche zum
Ausdruck gebracht wurde. Heute ist in den Kirchen eine zunehmende Tendenz
bemerkbar, die bischofliche Sukzession als ein wirksames Zeichen, nicht als Garantie
der Kontinuitit der Kirche im apostolischen Glauben und in der apostolischen Sendung
zu interpretieren. Es besteht zunehmende Ubereinstimmung, daf das NT unter-
schiedliche Typen und sogar mehrere Prinzipien der Organisation der christlichen
Gemeinschaften bezeugt. Auf dieser Grundlage haben sich dann im Laufe der
Geschichte vielfiltige Formen der Kirchenordnung entwickelt, wobei jede ihre Vorziige
und Nachteile hat.

Die bischofliche Kirchenordnung kann daher nicht gegen die presbyterale Kirchen-
ordnung gestellt und als eine zureichende Rechtfertigung von Trennungen betrachtet
werden. Die Anerkennung einer Kontinuitit im apostolischen Glauben und in der
apostolischen Sendung ist auch in den Kirchen mdglich, die nicht die Form des
historischen Bischofsamtes beibehalten haben. Unannehmbar ist mit der gegenwirtigen
historischen und theologischen Forschung die Auffassung, daf die bischofliche
Sukzession identisch mit der Apostolizitit der ganzen Kirche ist und diese umfagt.

In der lutherisch/rémisch-kath. Stellungnahme iiber Eucharistie und Amt®, die ein
Ergebnis von dkumenischen Gesprichen aus den USA ist, wird festgestellt: In der
lutherischen Tradition gibt es einen Stand ordinierter Amtstriger, die gewdhnlich
Pfarrer genannt werden und die Merkmale des Episkopats und des Presbyterats
miteinander verbinden. Der Pfarrer, der sein Amt durch die Ordination empfingt,
besitzt die Fiille dessen, was den Funktionen des Bischofs der kath. Tradition
entspricht. Vom lutherischen Standpunkt aus befihigt eine Ordination in der
presbyteralen Sukzession den lutherischen Pfarrer fiir alle Funktionen, die der
kath. Priester (Presbyter) ausiibt. ’

Das von der Arbeitsgemeinschaft ©&kumenischer Universititsinstitute erstellte
Memorandum iiber Reform und Anerkennung kirchlicher Amter5! stellt zu unserer
Frage fest, daB sich der Unterschied zwischen bischoflicher und presbyteraler
Ordination geschichtlich entwickelt hat und daher nicht aus ,,géttlichem Recht”
begriindet werden kann. Eine Verweigerung der Anerkennung der Amter (zwischen
der kath. Kirche und den Kirchen aus der Reformationszeit) ist daher nicht mehr zu
rechtfertigen.

Diese wenigen Hinweise, die aber die Situation der einzelnen Kirchen beleuchten,
zeigen hinldnglich, dafl sich die christlichen Konfessionen im Verstindnis der AS und
des kirchlichen Amtes zwar nidhergekommen sind, daf aber doch noch erhebliche
Unterschiede im einzelnen bestehen. Aus diesem Grund ist die verschiedene
Beurteilung des Amtes und der AS der Kirchen aus der Reformationszeit durch die
offizielle kath. Kirche und auch ihrer Theologen verstindlich. Es kann aber nicht
iibersehen werden, daf die Implikationen, die ohne Frage die Ekklesiologie des
II. Vatikanums enthilt, immer mehr expliziert und fruchtbar gemacht werden®2.

Der uniibersehbare Fortschritt der Ekklesiologie dieses Konzils gegeniiber der
Kirchenlehre, wie sie noch Pius XII. in der Enzyklika ,Mystici Corporis” (1943)
formuliert hat, liegt darin, dal die Kirchen aus der Reformationszeit ,ecclesiae” bzw.

4 Das ordinierte Amt in Skumenischer Perspektive, in: Ukumenische Rundschau 22 (1973)
239 f; Schiiite, a. a. O. 390 £, bes. 398.

50 Vgl. dazu: Um Amt und Herrenmahl 71 f; hier 80.

51.5, 24.

82 Vgl. Finkenzeller, a. a. O. 341 f.

339



»communitates ecclesiales” genannt werden®s. Aus dem ,,Credo ecclesiam apostolicam®
ergibt sich logisch und notwendig eine Apostolizitit und damit auch eine apostolische
Nadhfolge dieser Kirchen, wie man diese im einzelnen auch verstehen und gegeniiber
dem katholischen Verstindnis abgrenzen mag,.

Es ist fiir die geschichtliche Situation des II. Vatikanums kennzeichnend, dal es zwar
von Elementen der Kirche spricht, die sich auferhalb des Gefiiges der kath. Kirche
befinden, wie etwa das geschriebene Wort, das Leben der Gnade, Glaube, Hoffnung
und Liebe und andere innere Gaben des Hl. Geistes®, daf8 aber unter den ekklesialen
Elementen weder das Amt noch die AS genannt werden. Es diirfte heute auch fiir
die kath. Theologie selbstverstindlich sein, daf sie den Kirchen aus der Reformations-
zeit das kirchliche Amt zuspricht, sosehr die einzelnen Vertreter der kath. Theologie
auf die Unterschiede im Verstéindnis des kirchlichen Amtes hinweisen.

Es ist ohne Frage ein Gewinn des Dokumentes der Internationalen Theologen-
kommission iiber den apostolischen Charakter der Kirche und die AS, wenn dort gesagt
wird, daB es in den Kirchen aus der Reformationszeit Elemente gibt, die sicherlich zur
Apostolizitit der einzigen Kirche Christi gehtren. Wenn zudem in diesem Zusammen-
hang auf die Dogmatische Konstitution des II. Vatikanums iiber die Kirche und auf
das Dekret iiber den Okumenismus hingewiesen wird, so darf man das wohl als ein
Zeichen dafiir werten, da mit groSer Vorsicht und Zuriidkhaltung den ekklesialen
Elementen der Kirchen aus der Reformationszeit ein weiteres hinzugefiigt wird, sosehr
die Abgrenzung im Sinne der bisherigen Theologie uniibersehbar ist. Wenn die
Theologen dieser Kirchen auch durch die Verdffentlichung der Internationalen
Theologenkommission in manchen Punkten enttiuscht sind, so mogen sie doch
sehen, da der Weg zu einer weiteren Einigung nicht versperrt ist, da man sich
vielmehr wiederum einen Schritt nihergekommen ist. Und das ist ein Zeichen der
Hoffnung, die auf beiden Seiten ungebrochen ist und so bleiben mége.

83 Dekret iiber den Okumenismus Nr. 3, 19, 22.
8¢ Dogmatische Konstitution iiber die Kirche Nr. 8; Dekret iiber den Okumenismus Nr. 3.

340



