
OTTFRIE GRIESL

Praktische Theologie zwıischen Verkündigung und
Psychotherapıe
„Die schwache eite der Kirche ist nicht Umgang mıit Gott. ihrem ebet und

ihrem amen! ıst S16 noch immer Z reinsten und amn besten. schwächster
Punkt liegt mgang muit Menschen“1 Ortmann egt mit dieser
Bemerkung den Finger auf einen Punkt kirchlicher Seelsorge, der ernster
Behandlung bedarf. Die Schwäche der Praxis hängt CNg mmen der e0lo-
gischen Unsicherheit Verhältnis ZWIS!  chen GCeelenheil-Kunde und Seelen-Heilkunde,
ZWI1S5:  chen kirchlicher Pastoral und weltlicher Psychotherapie und wird sich kaum ohne
theoretische Orientierung überwinden lassen. die Praktische Theologie
nicht ihrer ganzen Breite vVomnn Problem betroffen;: nach ihrem heutigen elbst-
verständnis hat G1e sich auch mıiıt eilsfragen des gesellschaftlichen, sozialen, institutio-
nellen Bereiches bis ZUM Umweltschutz ZU befassen; aber clie Frage
Mitte der personalen Seelsorge. In der aktuellen Auseinandersetzung mıit dem Säku-
Jlarisierungsprozeß vollzieht sich eın Funktionswandel der Seelsorge, der gerade 11
dieser rage paradigmatisch £aßbar wird?®* und die Pastoraltheologie Theorie-
Praxis-Bezug zu egiıner besseren Umschreibung ihres Gtandortes führen kann.
1. Das Paradigma der Schuldentlastung
Therapeutische Methoden
Daß die Sprache nicht Kommunikationsmedium ist, sondern sich auch
Heilmittel hervorragend bewährt, hat Freud wieder entdeckt und einer
methodisch ausgearbeiteten Psychotherapie der Neurosen angewendet. Aufbauend auf
SPINer ethode oder bewußter Absetzung en sich seitdem verschiedene
Arten des helfenden esprächs entwickelt. Personale Seelsorge, deren wichtigstes
Medium ebenfalls das Wort ist, hatte allen Grund, sich mıit dieser umwälzenden
Entdeckung befassen. seilen 1U die wichtigsten Richtungen genannt: Die
psychoanalytische Behandlung von Lebensstörungen von der orthodoxen Spielart bis

Nootherapie Frankls und ZUr Transaktionsanalyse, Die nichtdirektive,
klientenzentrierte Gesprächstherapie In Kogers Die sce-work entwickelte
„Hilfe Selbsthilfe‘ durch beobachtete ynamische Interaktion VO'  j gen und
Gefühlen zwischen dem Gozialarbeiter und dem Klienten. A, Die psychologische
Exploration als Beitrag zZu Konfliktslösungen. Die verhaltens- und lernpsychologisch
ausgerichtete Beratung nach einem kybernetischen Modell. Um konkret zZu bleiben,
gehen WIT auf den geradezu klassisch gewordenen Fall VO  > Konkurrenz zwischen
kirchlicher Heilssorge und csäkularer Heilmethode ein“: die Behandlung gestörten
Lebens auf der analytischen Couvch und Beichtstuhl. Der Unterschied zwischen
beiden Kompetenzen SPIINS S( die Augen, eıne Konkurrenzangst zunächst
auf grobe Mißverständnisse zurückführen muß, die ausra  y  en kann.
Analytischer Vorgangz
Subjekt der Therapie ist der Neurotiker, der eiıner örung se psychophysischen
Lebensvollzüge leidet, ohne organisch krank Selin. Der Therapeut hat die Aufgabe,
die den quälenden ymptomen zugrundeliegende Störung 1m Unbewußten aufdecken
und heilen ZUuU helfen Das gelingt iber den personalen Bezug der Übertragung auf

1 Fortmann, Geistige Gesundheit und religiöses Leben. ] Beitrag ZUr pastoralen Psycho-
Wien 19683, 538.

Vgl 1e5SS, Seelsorge-Urientierung, Analysen, Alternativen, Göttingen 1973,
therapie,

GOTTFRIED GRIESL 

Praktische Theologie zwischen Verkündigung und 
Psychotherapie 

„Die schwache Seite der Kirche ist nicht ihr Umgang mit Gott. In ihrem Gebet und 
in ihrem Sakrament ist sie noch immer am reinsten und am besten. Ihr schwächster 
Punkt liegt in ihrem Umgang mit Menschen"1• H. Fortmann legt mit dieser 
Bemerkung den Finger auf einen wunden Punkt kirchlicher Seelsorge, der ernster 
Behandlung bedarf. Die Schwäche der Praxis hängt eng zusammen mit der theolo­
gischen Unsicherheit im Verhältnis zwischen Seelenheil-Kunde und Seelen-Heilkunde, 
zwischen kirchlicher Pastoral und weltlicher Psychotherapie und wird sich kaum ohne 
theoretische Orientierung überwinden lassen. Natürlich wird die Praktische Theologie 
nicht in ihrer ganzen Breite vom Problem betroffen; nach ihrem heutigen Selbst­
verständnis hat sie sich auch mit Heilsfragen des gesellschaftlichen, sozialen, institutio­
nellen Bereiches bis hin zum Umweltschutz zu befassen; aber die Frage trifft in die 
Mitte der personalen Seelsorge. In der aktuellen Auseinandersetzung mit dem Säku­
larisierungsprozeß vollzieht sich ein Funktionswandel der Seelsorge, der gerade an 
dieser Frage paradigmatisch faßbar wird2 und die Pastoraltheologie im Theorie­
Praxis-Bezug zu einer besseren Umschreibung ihres Standortes führen kann. 

l. Das Paradigma der Schuldentlastung 
Therape,utische Methoden 
Daß die Sprache nicht nur ein Kommunikationsmedium ist, sondern sich auch als 
Heilmittel hervorragend bewährt, hat S. Freud wieder entdeckt und als erster in einer 
methodisch ausgearbeiteten Psychotherapie der Neurosen angewendet. Aufbauend auf 
seiner Methode oder in bewußter Absetzung von ihr haben sich seitdem verschiedene 
Arten des helfenden Gesprächs entwickelt. Personale Seelsorge, deren wichtigstes 
Medium ebenfalls das Wort ist, hatte allen Grund, sich mit dieser umwälzenden 
Entdeckung zu befassen. Es seien nur die wichtigsten Richtungen genannt: 1. Die 
psychoanalytische Behandlung von Lebensstörungen von der orthodoxen Spielart bis 
zur Nootherapie V. Frankls und zur Transaktionsanalyse. 2. Die nichtdirektive, 
klientenzentrierte Gesprächstherapie von C. R. Rogers. 3. Die im case-work entwickelte 
„Hilfe zur Selbsthilfe" durch beobachtete dynamische Interaktion von Haltungen und 
Gefühlen zwischen dem Sozialarbeiter und dem Klienten. 4. Die psychologische 
Exploration als Beitrag zu Konfliktslösungen. 5. Die verhaltens- und lernpsychologisch 
ausgerichtete Beratung nach einem kybernetischen Modell. Um konkret zu bleiben, 
gehen wir auf den geradezu klassisch gewordenen Fall von Konkurrenz zwischen 
kirchlicher Heilssorge und säkularer Heilmethode ein: die Behandlung gestörten 
Lebens auf der analytischen Couch und im Beichtstuhl. Der Unterschied zwischen 
beiden Kompetenzen springt so in die Augen, daß man eine Konkurrenzangst zunächst 
auf grobe Mißverständnisse zurückführen muß, die man ausräumen kann. 

Analytischer Vorgang 
Subjekt der Therapie ist der Neurotiker, der an einer Störung seiner psychophysischen 
Lebensvollzüge leidet, ohne organisch krank zu sein. Der Therapeut hat die Aufgabe, 
die den quälenden Symptomen zugrundeliegende Störung im Unbewußten aufdecken 
und heilen zu helfen. Das gelingt über den personalen Bezug der Obertragung auf 

1 H. Fortmann, Geistige Gesundheit und religiöses Leben. Ein Beitrag zur pastoralen Psycho­
therapie, dt. Obs. Wien 1968, 58. 

1 Vgl. R. Riess, Seelsorge-Orientierung, Analysen, Alternativen, Göttingen 1973, 31 f. 

368 



der „VIxa regia“ der Traumanalyse mıit dem Ziel, die verdrängten bewußt
machen: „Wo Fs Wal, soll werden.,“ Die Einsicht in den Sinnzusammenhang
ermöglicht cdie Auseinandersetzung muit den bisher unbewältigten und 3 dem
Unbewußten heraus störenden Konflikten, Traumate, kFixierungen und ÄArrangements.

dieser Neuordnung oder Aussöhnung zwischen bewußten und unbewußten
Instanzen verliert das Symptom E1 Signalwert und verschwindet. Unter den
5Symptomen findet sich Ü. auch eın peinliches Schuldgefühl. Der Therapeut hat 0S
als solches ernst Zu nehmen, ob sich U krankhafte Einbildungen ‚F
oder ob e1ne echte moralische Schuld vorliegt. und Sünde als transzendente
Wertbezüge bleiben hier irrelevant. s ware schwerer methodischer Fehler, wollte
der Therapeut das Verhalten des Leidenden auf Übereinstimmung mit ethischen
Normen untersuchen, beurteilen oder verurteilen. Jedes Dirigieren oder
Kommandieren würde die tragende Basis der Übertragung zerstören  A und sich dem
Behandlungsziel ın den Weg stellen, nämlich den neurotisch Fixierten befreien,

die aktive Selbstgestaltung Se1N! Lebensvollzüge ZUu ermöglichen. Wie
verantwortungsvoll die Übertragung gehandhabt werden muß, erhellt schon daraus,

nach analytischer Auffassung durch diese Behandlung eiıne künstliche Neurose
gesetzt wird, die 1171 csteuern kann und durch eren Bewältigung die eigentliche
neurotische Störung abheilt. Für das Verhalten des Therapeuten gilt elmehr das
Gesetz der „gleichschwebenden Aufmerksamkeit“”, nımmt die Mitteilungen des
Klienten ohne Kritik entgegen, spiegelt S1e wider und artikuliert s1e weiter, amit sich
der Prozeß lösenden „Aha“” der Selbsteinsicht des Klienten entwickeln kann;:
dabei hat sich der Therapeut ın Askese SOgaFr jedes ınneren „Bravo“” oder
„Pfui” zZzu enthalten, provozierend auch die Vergegenwärtigung ungeordneter Trieb-
dynamik wirken ma8g.
Natürlich geht © Konflikte, die nicht die Gesundheit, sondern auych das
cittliche Leben bedrohen ber wird keine Schuld vergeben, e1ne Konfliktlösung
amtlich befohlen oder beratend empfohlen oder überhaupt abgenommen außer der
Analytiker +te celber einem schweren Erlöserkomplex). Konflikte werden nicht
weggezaubert, sondern bewußtgemacht. Es geht immer In die Person des
Klienten, die SO weiıt von neurotischen Hemmungen befreit werden soll, S1e u55

eigener Finsicht und freier Selbstbestimmung Konfliktlösung befähigt wird Der
Therapeut waltet dabei -  Pr „seines Amtes”, sondern wird ın freier Übereinkunft
des Vertrauens gewählt und bezahlt. Jedes darüber hinausgehende CENBCIE Abhängig-
keitsverhältnis des Amts, der Freundschaft oder der Verwandtschaft stellt SOBAaT eine
strenge Kontraindikation dar; keine Multter kann ihren Sohn, kein Chef seine
neurotische Gekretärin ın Therapie nehmen. Die Entlassung 1ın die personale Freiheit
nach Auflösung der Übertragung gehört vVon vornherein ZUum Ziel dieser ihrem
Wesen nach nicht-direktiven Heilmethode. Allein dieser Bestimmung her wird
der Abstand Beichte klar, aber auch Zu jener nichtsakramentalen kirchlichen GCeelen-
führung, die Nal herkömmlich als „directio spiritualis” bezeichnet.
Sakramentaler Vorgangz
Im Vollzug der Beichte .stellen WITLT fast Punkt für. gegenteilige Positionen fest
Ihr Subjekt ı6E icht der Neurotiker, sondern der gesunde Sünder, der sich bekehrt.
Wenn schon anrechenbaren GCünde jedenfalls nach katholischer Auffassung
das konkrete Wissen um gut und OS  .. und clie freie Entscheidungsfähigkeit, also eın
funktionierendes Gewissen, gehört, noch mehr sinnvollen Bekehrung. Fine
effektive Reue, die Abkehr VO] der Sünde und die Initiation eines Lebens unt:  ©
dem (esetz Christi ist eın anspruchsvoller Vorgang, der bewußt und frei vollzogen
werden kann; ” die der Motivation dem Glauben unbewußte
Mechanismen, Ängste 177 magische Erwartungen eten, ware  4 in seinem Wesen
bedroht. Neurotiker gehören nicht den Beichtstuhl, sondern auf 1e Couch (auch die

D4 369

der „via regia" der Traumanalyse mit dem Ziel, die verdrängten Inhalte bewußt zu 
machen: ,,Wo Es war, soll Ich werden." Die Einsicht in den Sinnzusammenhang 
ermöglicht die Auseinandersetzung mit den bisher unbewältigten und aus dem 
Unbewußten heraus störenden Konflikten, Traumate, Fixierungen und Arrangements. 
Mit dieser Neuordnung oder Aussöhnung zwischen bewußten und unbewußten 
Instanzen verliert das Symptom seinen Signalwert und verschwindet. Unter den 
Symptomen findet sich u. U. auch ein peinliches Schuldgefühl. Der Therapeut hat es 
als solches ernst zu nehmen, ob es sich nun um krankhafte Einbildungen handelt, 
oder ob eine echte moralische Schuld vorliegt. Schuld und Sünde als transzendente 
Wertbezüge bleiben hier irrelevant. Es wäre ein schwerer methodischer Fehler, wollte 
der Therapeut das Verhalten des Leidenden auf Obereinstimmung mit ethischen 
Normen untersuchen, es beurteilen oder gar verurteilen. Jedes Dirigieren oder 
Kommandieren würde die tragende Basis der Obertragung zerstören und sich dem 
Behandlungsziel in den Weg stellen, nämlich den neurotisch fixierten zu be&eien, 
d. h. ihm die aktive Selbstgestaltung seiner Lebensvollzüge zu ermöglichen. Wie 
verantwortungsvoll die Obertragung gehandhabt werden muß, erhellt schon daraus, 
daß nach analytischer Auffassung durch diese Behandlung eine künstliche Neurose 
gesetzt wird, die man steuern kann und durch deren Bewältigung die eigentliche 
neurotische Störung abheilt. Für das Verhalten des Therapeuten gilt vielmehr das 
Gesetz der „gleichschwebenden Aufmerksamkeit', d. h. er nimmt die Mitteilungen des 
Klienten ohne Kritik entgegen, spiegelt sie wider und artikuliert sie weiter, damit sich 
der Prozeß zum lösenden „Aha" der Selbsteinsicht des Klienten entwickeln kann; 
dabei hat sich der Therapeut in strenger Askese sogar jedes inneren „Bravo" oder 
,,Pfui" zu enthalten, so provozierend auch die Vergegenwärtigung ungeordneter Trieb­
dynamik wirken mag. 
Natürlich geht es um Konflikte, die nicht nur die Gesundheit, sondern auch das 
sittliche Leben bedrohen. Aber es wird keine Schuld vergeben, keine Konfliktlösung 
amtlich befohlen oder beratend empfohlen oder überhaupt abgenommen (außer der 
Analytiker litte selber an einem schweren Erlöserkomplex). Konflikte werden nicht 
weggezaubert, sondern bewußtgemacht. Es geht immer nur um die Person des 
Klienten, die so weit von neurotischen Hemmungen befreit werden soll, daß sie aus 
eigener Einsicht und freier Selbstbestimmung zur Konfliktlösung befähigt wird. Der 
Therapeut waltet dabei nicht „seines Amtes", ,sondern wird in freier Obereinkunft 
des Vertrauens gewählt und bezahlt. Jedes darüber hinausgehende engere Abhängig­
keitsverhältnis des Amts, der Freundschaft oder der Verwandtschaft stellt sogar eine 
strenge Kontraindikation dar; keine Mutter kann ihren Sohn, kein Chef seine 
neurotische Sekretärin in Therapie nehmen. Die Entlassung in die personale Freiheit 
nach Auflösung der Obertragung gehört von vornherein zum Ziel dieser ihrem 
Wesen nach nicht-direktiven Heilmethode. Allein von dieser Bestimmung her wird 
der Abstand zur Beichte klar, aber auch zu jener nichtsakramentalen kirchlichen Seelen­
führung, die man herkömmlich als „directio spiritualis" bezeichnet. 
Sakramentaler Vorgang 
Im Vollzug der Beichte -stellen wir fast Punkt für Punkt gegenteilige Positionen fest. 
Ihr Subjekt ist nicht der Neurotiker, sondern der gesunde Sünder, der ,sich bekehrt. 
Wenn schon zur anrechenbaren Sünde - jedenfalls nach katholischer Auffassung -
das konkrete Wissen um gut und bös und die freie Entscheidungsfähigkeit, also ein 
funktionierendes Gewissen, gehört, so noch mehr zur sinnvollen Bekehrung. Eine 
effektive Reue, die Abkehr von der Sünde und die Initiation eines neuen Lebens unter 
dem Gesetz Christi ist ein anspruchsvoller Vorgang, der nur bewußt und frei vollzogen 
werden kann; wenn an die Stelle der Motivation aus dem Glauben unbewußte 
Mechanismen, Ängste und magische Erwartungen treten, wäre er in seinem Wesen 
bedroht. Neurotiker gehören nicht in den Beichtstuhl, sondern auf die Couch (auch die 

24 369 



Bußgottesdienste beheben diese Forderung cht, sondern verschleiern S1e nur),
damit s1e von ihrer seelischen örung befreit, jener Freiheit kommen, der erst
die Auseinandersetzung mut gut und bös ihrer Lebensgestaltung möglich und fällig
wird. Zahllose GCeelen haben dafür bezahlt, WIT diese Forderung nicht gesehen
oder mißachtet haben: ihre (wohl oft zweifelhaften) Sünden mögen vergeben worden
sein:; aber eigentliches Bedürfnis nach Heilung wurde dabei frustriert und
Leiden verholzt und vertieft. Wir sollen ©5 nicht bedauern, sondern seelsorglich
begrüßen, 612e ZUH zuständigen Therapeuten abwandern; denn 1  W dort
ege artıs geheilt wird, geschieht ebenso Heilswerk Gottes, eiINner anderen
Dimension,nder Gesundheit.

bin INr der Hybris EeWu. den Neurotiker einfach dem eelisch Gesunden
gegenüberzustellen. Es verbietet sich jede harte Grenzziehung; gerade die differenzierte
Persönlichkeit erweist sich als neuroseanfällig (nur der Primitive 1st relativ geschützt)
und WAdädl  gI4l könnten WIT IL überhaupt als neurotischen Tendenzen Enthobene
betrachten? Die Schwierigkeit besagt edoch wenig BCsCcH cie yastorale Indikation,

einen die und anderen wenigstens zunächst eine Therapie
Platz ist und noch weniger gCegen die Tatsache, sich Zwel völlig

unverwechselbare Ebenen der Schuldentlastung handelt. In der Therapie geht
e1ne Entstörung Erlebensbereich; dort werden u., quälende neurotische reali-
tätsentfremdete) Schuldgefühle überflüssig und zum Schweigen gebracht. Im sakramen-
+alen Bußvollzug geht die Überwindung der Störung erlebenstranszen-
dierenden Bezug des Menschen Zzu Gott und realen Welt .  P werden Sünden
vergeben. Der Seelsorger nımmt das reuige Bekenntnis und spricht dem
Büßer uftrag Christi die Rekonziliation Z eın vermitteltes achtwort Gottes,
das die erzeihung signalisiert und bewirkt. Die Absolution bezieht sich nicht auf
erlebte Schuldgefühle; Schuldge! können überhaupt nicht „vergeben“ werden. Sie
verschwinden gesunderweise mit der Beseitigung ihres Realgrundes, der Schuld Wenn
die Schuldgefühle aber die Absolution hartnäckig überdauern und das ist leider nich:  er
O selten besagt das keinesfalls, habe keine Vergebung stattgefunden, sondern
laß der Erlebniszusammenhang des ers gestört ıst: er affektiv icht
realisieren, s  5 der Glaubensrealität unabhängig Von Erleben gegeben ist.
1e2se örung liegt auf e1ner anderen Ebene: hier ist nichts mehr durch Absolution z

vergeben, aber manches durch therapeutische Hilfe heilen. ware  ‚ eine schlechte
eologie, die beiden pastoralen Vollzüge II! und ontische Vergebung
durch psychischen Trost ers! z.u wollen oder umgekehrt. Der Mensch braucht
beides, aber jedes hat seine eigene e1se.

Disparate ollzüge und Rollen
Seit die altkirchliche Bußpraxis untérging und durch den Einfl der angelsächsischen
Missionierung der Ohrenbeichte atlz machte, cteht römischen Bußinstitut bis heute
der juridische arakter gegenüber dem medizinalen 1711 Vordergrund. Aus der Oster-  A
lichen Vergebung der Siünden wurde allzusehr eın  S Bußgericht®. Die Zeichen der Zeit
drängen auf eform. Dennoch die richterliche Funktion des Beichtvaters B-  en
unterschlagen und serm Werturteil außer Spiel gebracht werden, wWwIıe 65 den
Therapeuten nötig ist. Der Beichtvater ist Ja anderer eıise euge und Gewährs-

und begleitet mich auf dem Weg der Bekehrung: da muß die Sünde Unrecht
erkannt, meine Schuld anerkannt und der mkehr verworfen werden. Wenn
der Beichtvater dabei disponiert und motiviert, kann mır seiıneer natürlich
nicht aufdrängen, aber kann sich ihrer auch nicht enthalten oder 616e überhaupt als
irrelevant betrachten, wıie der Therapeut muß.

3 Vgl Mirgeler, Rückblick auf das endländische Christentum, aınz 1961, zxzm;\qg

370

neueren Bußgottesdienste beheben diese Forderung nicht, sondern verschleiern sie nur), 
damit sie von ihrer seelischen Störung befreit, zu jener Freiheit kommen, in der erst 
die Auseinandersetzung mit gut· und bös in ihrer Lebensgestaltung möglich und fällig 
wird. Zahllose Seelen haben dafür bezahlt, daß wir diese Forderung nicht gesehen 
oder mißachtet haben; ihre (wohl oft zweifelhaften) Sünden mögen vergeben worden 
sein; aber ihr eigentliches Bedürfnis nach Heilung wurde dabei frustriert und ihr 
Leiden verholzt und vertieft. Wir sollen es nicht bedauern, sondern seelsorglich 
begrüßen, wenn sie zum zuständigen Therapeuten abwandern; denn wenn dort 
lege artis geheilt wird, geschieht ebenso Heilswerk Gottes, nur in einer anderen 
Dimension, nämlich der Gesundheit. 

Ich bin mir der Hybris bewußt, den Neurotiker einfach dem seelisch Gesunden 
gegenüberzustellen. Es verbietet sich jede harte Grenzziehung; gerade die differenzierte 
Pex,sönlichkeit erWeist sich als neuroseanfällig (nur der Primitive ist relativ geschützt) 
und - wann könnten wir uns überhaupt als neurotischen Tendenzen Enthobene 
betrachten? Die Schwierigkeit besagt jedoch wenig gegen die pastorale Indikation, daß 
im einen Fall die Beichte und im anderen Fall - wenigstens zunächst - eine Therapie 
am Platz ist; und noch weniger gegen die Tatsache, daß es sich um zwei völlig 
unverwechselbare Ebenen der Schuldentlastung handelt. In der Therapie geht es um 
eine Entstörung im Erlebensbereich; dort werden u. U. quälende neurotische ( = reali­
tätsentfremdete) Schuldgefühle überflüssig und zum Schweigen gebracht. Im sakramen­
talen Bußvollzug geht es um die Oberwindung der Störung im erlebenstranszen­
dierenden Bezug des Menschen zu Gott und seiner realen Welt: es werden Sünden 
vergeben. Der Seelsorger nimmt das reuige Bekenntnis entgegen und spricht dem 
Büßer im Auftrag Christi die Rekonziliation zu, ein vermitteltes Machtwort Gottes, 
das die Verzeihung signalisiert und bewirkt. Die Absolution bezieht sich nicht auf 
erlebte Schuldgefühle; Schuldgefühle können überhaupt nicht „vergeben" werden. Sie 
verschwinden gesunderweise mit der Beseitigung ihres Realgrundes, der Schuld. Wenn 
die Sdtuldgefühle aber die Absolution hartnäckig überdauern - und das ist leider nicht 
so selten-, so besagt das keinesfalls, es habe keine Vergebung stattgefunden, sondern 
daß der Erlebniszusammenhang des Büßers gestört ist: er vermag affektiv nicht zu 
realisieren, was in der Glaubensrealität unabhängig von seinem Erleben gegeben ist. 
Diese Störung liegt auf einer anderen Ebene; hier ist nichts mehr durch Absolution zu 
vergeben, aber manches durch therapeutisdte Hilfe zu heilen. Es wäre eine schlechte 
Theologie, die beiden pastoralen Vollzüge zu vermengen und ontische Vergebung 
durch psychischen Trost ersetzen zu wollen - oder umgekehrt. Der Mensch braucht 
beides, aber jedes hat seine eigene Weise. 

Disparate Vollzüge und Rollen 
Seit die altkirchliche Bußpraxis unterging und durch den Einfluß der angelsächsischen 
Missionierung der Ohrenbeichte Platz madtte, steht im römischen Bußinstitut bis heute 
der juridische Charakter gegenüber dem medizinalen im Vordergrund. Aus der öster­
lichen Vergebung der Sünden wurde allzusehr ein Bußgericht3. Die Zeichen der Zeit 
drängen auf Reform. Dennoch kann die richterliche Funktion des Beichtvaters nicht 
unterschlagen und sein Werturteil außer Spiel gebracht werden, wie es für den 
Therapeuten nötig ist. Der Beichtvater ist ja in anderer Weise Zeuge und Gewährs­
mann und begleitet mich auf dem Weg der Bekehrung: da muß die Sünde als Unrecht 
erkannt, als meine Schuld anerkannt und in der Umkehr verworfen werden. Wenn 
der Beichtvater dabei disponiert und motiviert, kann er mir seine Werturteile natürlich 
nicht aufdrängen, aber er kann sidt ihrer audt nicht enthalten oder sie überhaupt als 
irrelevant betrachten, wie es der Therapeut tun muß. 

s Vgl. A. Mirgeler, Rückblick auf das abendländisdte Christentum, Mainz 1961, 79 ff. 

370 



Der Beichtvater wirkt wohl auch Übertragungsvorgänge auf den Klienten eın
wie der Therapeut (und Man coll die affektive Ladung dieser Beziehung Ja icht
übersehen oder unterschätzen!), aber die Interaktion 16t *uell geregelt und hat ihren
Kern in der csakramentalen Absolution. Das wirkende Wort ist nicht das Wort des
Beichtvaters, sondern das ei1nes t+ranszendenten Dritten, den der Beichtvatezr
repräsentiert. Damit stoßen WIT auf den letzten Wesensunterschied, den der olle
oder des Amtes. Das paternalistische onzept, auf dem das Begriffspaar eichtvater-
Beichtkind beruht, läßt sich theologisch korrekt durch das einer mitbrüderlichen
Heilshilfe en; darauf weist atyıch die Kirchenkonstitution des Reformkonzils
eindeutig hint ber der Beichtvater nach wıe VOTr diese Aufgabe NUur kraft
6eiınes kirchlichen Amlites vollziehen, ob ihm un nach evangelischer Auffassung
durch die Gemeinde oder nach katholischer Auffassung durch die Weihe 3

apostolischer Sukzession übertragen wurde. Wir befinden uns In bester Skumenischer
Gesellschaft, Venn WIT  .. e[wa bei Uhsadel lesen: „AIn der Berufung ZUT eelsorge
sind alle Christen gleich Das seelsorgliche Amt hingegen ist icht an menschliche
Qualitäten gebunden. Es geht als Amt, nicht als persöl  e Qualifikation oder
Leistung, auf die Stiftung durch Jesus Christus ZUTU  &.  ck/5 Die Leistung des Thera-

kann hingegen auf persönlicher und fachlicher Qualifikation beruhen
Uhsadel kritisiert mıit Recht „Thurneysens ersuch, den Dienst des Seelsorgers UnNt:  ®
Umgehung des Amtsbegriffes zu definieren” und wirft „akademischen Klerikalis-
INUS  ‚44 VOoT, n jener schreibt „x0 hängt letztlich die Seelsorge In der Gemeinde ab
( Bekenntnisstand und (D on der Theologie des Pfarrers, der der Gemeinde
vorsteht(!)”8. Es ist kein sinnloser ‚Ura die heutige T1ISe der Beichte mit der
des A mtes zusammenfällt. Zusammenfassend halten WITr mit Scharfenberg dafür,
7 61 kaum einen größeren Unterschied WwIıe den zwischen Gespräch und
Beichte denken kann“?7. Wieso wird dann t+rotzdem die Praktische Theologie von einer
harten Rivalität zwischen den beiden pastoralen Konzepten bedrängt?
2, Konkurrenz
Die Entwicklung des reudianischen Ansatzes utonOome: psycho-
therapeutischen ethode, dann ZUT umfassenden analytischen Theorie und schließlich
ZUXI ideologischen Großmacht mußte allgemein, aber besonders gegenüber der
kirchlichen Seelsorge als Herausforderung wirken. TeuU: sich iber die
„psychologische Kränkung” klar, die dem bürgerlichen Menschen mit der Entdeckung
des Unbewußten antat, 3 nich:  y mehr „Herr eigenen Haus  7 sei®:; cstand
auch nicht arl, den kommenden Analytiker als ‚„weltlichen Beichthörer“” und „Seel-
sorger“ bezeichnen?®., Zur selben eit ieferte die Kirche Im Säkularisierungsprozeß
Rückzugskämpfe UD gesellschaftliche Bastionen, Praktische Theologie befand sich
1Ner Identitätskrise und die Seelenführung hat se1t dem Versanden hrer großen
Tradition, ceit dem Ih icht mehr einer gültigen Gestalt gefunden!®, Die
Religionskritik der Psychoanalyse einerseits und andererseits ihre zeitweilige Auß$f-
blähung ZUF cSkularisierten Seelsorge jeß ihr eine große Gefahr erscheinen. Man
kreidete 1m einzelnen dafß 611e menschliche Schuld icht erNSt nehme, S1e auf
neurotische Verhaltensstörungen reduziere und 1ne Selbstvergebung ohne Gnade
praktiziere. Es gab heftigen Kampf wissenschaftliche Grenzüberschreitungen,
Ä Dekret über Dienst und Leben der Priester, 3, 9, 22.

Uhsadel, Evangelische Seelsorge, Heidelberg 1966,
Ebd. 38

Scharfenberg, Seelsorge alg Gespräch, ngen 1972,
Freud, Ges Werke (Fischer-Fra:  urt) AXIL, 11

Fbd. 1, 285; X. („Was WIr SO treiben, 16% Seelsorge besten Sinn”)
Böckmann, Aufgaben und Methoden der Moralpsychologie, Köln 1964, J  25

3771

Der Beichtvater wirkt wohl auch durch Obertragungsvorgänge auf den Klienten ein 
wie der Therapeut (und man soll die affektive Ladung dieser Beziehung ja nicht 
übersehen oder unterschätzen!), aber die Interaktion ist rituell geregelt und hat ihren 
Kern in der sakramentalen Absolution. Das wirkende Wort ist nicht das Wort des 
Beichtvaters, sondern das eines transzendenten Dritten, den der Beichtvate1 
repräsentiert. Damit stoßen wir auf den letzten Wesensunterschied, den der Rolle 
oder des Amtes. Das paternalistische Konzept, auf dem das Begriffspaar Beichtvater­
Beichtkind beruht, läßt sich theologisch korrekt durch das einer mitbrüderlichen 
Heilshilfe ersetzen; darauf weist auch die Kirchenkonstitution des Reformkonzils 
eindeutig hin4• Aber der Beichtvater kann nach wie vor diese Aufgabe nur kraft 
seines kirchlichen Amtes vollziehen, ob es ihm nun nach evangelischer Auffassung 
durch die Gemeinde oder nach katholischer Auffassung durch die Weihe aus 
apostolischer Sukzession übertragen wurde. Wir befinden uns in bester ökumenischer 
Gesellschaft, wenn wir etwa bei W. Uhsadel lesen: ,,In der Berufung zur Seelsorge 
sind alle Christen gleich . . . Das seelsorgliche Amt hingegen ist nicht an menschliche 
Qualitäten gebunden. Es geht als Amt, nicht als persönliche Qualifikation oder 
Leistung, auf die Stiftung durch Jesus Christus zurück"5• Die Leistung des Thera­
peuten kann hingegen nur auf persönlicher und fachlicher Qualifikation beruhen. 
Uhsadel kritisiert mit Recht „Thurneysens Versuch, -den Dienst des Seelsorgers unter 
Umgehung des Amtsbegriffes zu definieren" und wirft ihm „akademischen Klerikalis­
mus" vor, wenn jener schreibt: ,,So hängt letztlich die Seelsorge in der Gemeinde ab 
vom Bekenntnisstand und d. h. ( !) von der Theologie des Pfarrers, der der Gemeinde 
vorsteht(!)"6• Es ist kein sinnloser Zufall, daß die heutige Krise der Beichte mit der 
des Amtes zusammenfällt. Zusammenfassend halten wir mit J. Scharfenberg dafür, 
„daß man sich kaum einen größeren Unterschied wie den zwischen Ge~präch und 
Beichte denken kann"7• Wieso wird dann trotzdem die Praktische Theologie von einer 
harten Rivalität zwischen den beiden pastoralen Konzepten bedrängt? 

2. Gesdüdttlidte Konkurrenz 
Die Entwicklung des freudianischen Ansatzes zuerst zur autonomen psycho­
therapeutischen Methode, dann zur umfassenden analytischen Theorie und schließlich 
zur ideologischen Großmacht mußte ganz allgemein, aber besonder.s gegenüber der 
kirchlichen Seelsorge als Herausforderung wirken. S. Freud war sich über die 
„psychologische Kränkung" klar, die er dem bürgerlichen Menschen mit der Entdeckung 
des Unbewußten antat, daß er nun nicht mehr „Herr im eigenen Haus" sei8 ; er stand 
auch nicht an, den kommenden Analytiker als „weltlichen Beichthörer" und „Seel­
sorger" zu bezeichnen9• Zur selben Zeit lieferte die Kirche im Säkularisierungsprozeß 
Rückzugskämpfe um gesellschaftliche Bastionen, Praktische Theologie befand sich in 
einer Identitätskrise und die Seelenführung hat seit dem Versanden ihrer großen 
Tradition, seit dem 18. Jh. nicht mehr zu einer gültigen Gestalt gefunden10• Die 
Religionskritik der Psychoanalyse einerseits und andererseits ihre zeitweilige Auf­
blähung zur säkularisierten Seelsorge ließ in ihr eine große Gefahr erscheinen. Man 
kreidete ihr im einzelnen an, daß sie menschliche Schuld nicht ernst nehme, sie auf 
neurotisdte Verhaltensstörungen reduziere und eine Selbstvergebung ohne Gnade 
praktiziere. Es gab im heftigen Kampf wissenschaftliche Grenzüberschreitungen, 

• Dekret über Dienst und Leben der Priester, n. 3, 9, 22. 
5 W. Uhsadel, Evangelische Seelsorge, Heidelberg 1966, 38. 
8 Ebd. 38 f. 
1 ]. Scharfenberg, Seelsorge als Gespräch, Göttingen 1972, 20. 
8 S. Freud, Ges. Werke (Fischer-Frankfurt) XII, 8-11. 
9 Ebd. 1,285; XIV, 293 (,,Was wir so treiben, ist Seelsorge im besten Sinn"). 

10 ]. Böckmann, Aufgaben und Methoden der Moralpsychologie, Köln 1964, 25 ff. 

371 



Mißverständnisse und Diffamierungen von beiden Seiten er. Hier konnte inzwischen
viel geklärt werden. ber richtig virulent wurde die rage wieder, als innerhalb der
Praktischen Theologie scelbst die Forderung laut wurde, die Seelsorge sollte sich A
weltliche Psychotherapie ZuUu eigen machen.
Evangelische Positionen

Riess hat nach einem Organg von Scharfenberg neuerdings die Auseinander-
setzung von evangelischer eite her übersichtlich dargestellt und drei Muster-
positionen gegliedert!!: die Ablehnung des gefährlichen Konkurrenten und die
Auslieferung an „Muster S Mißverhältnissen” und schließlich das „Muster
eines Miteinanders”, indem ian den anderen annımmt und anerkennt. Motiv,
hier die e1ne oder andere Position zZzu beziehen, tritt nicht NUur theologisch-wissen-
schaftliche Beweisführung ihr Recht, spielen auch soziologische Aspekte und
manchmal unreflektierte Mechanismen mit wıe der analytische Widerstand und die
dentifikation alc Abwehrmechanismen. Die Auseinandersetzung erweist sich besonders

weil nich  rr a gefordert wurde, die gültigen Erkenntnisse und Methoden der
Psychotherapie anzuerkennen, sondern das BanzZe ystem als geeignete Lösung der
SeIEe seelsorglicher Ausbildung und Ausübung ZuU übernehmen. argumentiert

Stollberg: Da 25 eiınen eigenständigen theologischen Sektor der Wirklichkeit bt,
kann auch keine spezifisch 2US dem Evangelium oder S der eologie nn
Methode geben, die Gegensatz den anthropologischen Sachstrukturen
erhobenen Methoden stünde. aher besteht keine ternative zwischen theologischer
und therapeutischer Seelsorge, wie eine Alternative besteht zwischen Christ und
ensch, zwischen eologe und Therapeut. Seelsorge jent nich  Pr dem Christsein,
sondern dem Menschsein. „Der Unterschied zwischen elsorge und Therapie beruht
also grundsätzlich cht auf den Methoden, sondern auf dem Glaubens-Vor-Urteil,
das der Seelsorger die Situation der Kommunikation einbringt oder das beide
(bzw. alle) Partner 1ın die Seelsorgesituation einbringen, insotfern Seelsorge Raum
der christlichen Gemeinde geschieht. Wir können Sa  $ Seelsorge ist Psychotherapie
enKontext“/12

Katholische Positionen
katholischer Seite stellen ebenso die typischen Positionen Ablehnung bis

Miteinander fest Die Auseinandersetzung spielte cich aber mehr auf akademischem
Boden a und schni nicht tief das Jjebendige Fleisch der Seelsorge. Auch
eine gewisse Zurückhaltung des SONsSt entscheidungsfreudigen Lehramtes auf, Außer
vorsichtigen disziplinären Einschränkungen Priesteranalytiker befaßte sich
1US XII mıit der Frage; Ansprachen Fachkongresse differenziert er sorgfältig
und zieht einige moraltheologische Grenzen der analytischen Praxis, die es
schon methodisch gegeben S1N!  13 Entlastend wirkte wohl auch die (wiederholte)
Erklärung des il Vatikanums, Anerkennung der berechtigten Eigengesetzlichkeit
der Kulturbereiche lld  1e Kirche keineswegs verbietet, die menschlichen Kunste
und 1sSsenschaftte: bei ihrer Entfaltung, jede ihrem Bereich, jede ihre eigenen
Grundsätze und ihre eigene Methode gebrauchen‘‘14, Viel stärker 15 Gewicht FAllt
die Tatsache, laf die katholische assung VO Seelsorge ımmer schon mehr
caktramentenorientiert Walr nach der konziliaren euerung erhielt wohl die Ver-
kündigung iıhre verdiente Aufwertung:; aber die hier anstehende Methodenfrage nach

Kiess, 31-—78.
Stollberg, Me:  N Auftrag Deine Freiheit, München 1972, 371

Ansprache die Teilnehmer des Intern. Kongresses Psychotherapie und Psychologie,
* 1952, 278—286: und d Teilnehmer des XL Kongresses der Ges.
Angewandte sychologie, AAS 1958,
Pastoralkonstitution über rche der Welt, I, 59

A

Mißverständnisse und Diffamierungen von beiden Seiten her. Hier konnte inzwischen 
viel geklärt werden. Aber richtig virulent wurde die Frage wieder, als innerhalb der 
Praktischen Theologie 5elbst die Forderung laut wurde, die Seelsorge sollte sich die 
weltliche Psychotherapie zu eigen machen. 

Evangelisdie Positionen 
R. Riess hat ·nach einem Vorgang von J. Scharfenberg neuerdings die Auseinander­
setzung von evangelischer Seite her übersichtlich dargestellt und in drei Muster­
positionen gegliedert11 : die Ablehnung des gefährlichen Konkurrenten und die 
Auslieferung an ihn als „Muster von Mißverhältnissen" und schließlich das „Muster 
eines Miteinanders", indem man den anderen annimmt und anerkennt. Als Motiv, 
hier die eine oder andere Position zu beziehen, tritt nicht nur theologisch-wissen­
schaftliche Beweisführung in ihr Recht, es spielen auch soziologische Aspekte und 
manchmal unreflektierte Mechanismen mit wie der analytische Widerstand und die 
Identifikation als Abwehrmechanismen. Die Auseinandersetzung erweist sich besonders 
hart, weil nicht nur gefordert wurde, die gültigen Erkenntnisse und Methoden der 
Psychotherapie anzuerkennen, ,sondern das ganze System als geeignete Lösung der 
Misere seelsorglicher Ausbildung und Ausübung zu übernehmen. Radikal argumentiert 
D. Stollberg: Da es keinen eigenständigen theologischen Sektor der Wirklichkeit gibt, 
kann es auch keine spezifisch aus dem Evangelium oder aus der Theologie gewonnene 
Methode geben, die im Gegensatz zu den aus anthropologischen Sachstrukturen 
erhobenen Methoden stünde. Daher besteht keine Alternative zwischen theologischer 
und therapeutischer Seelsorge, wie keine Alternative besteht zwischen Christ und 
Mensch, zwischen Theologe und Therapeut. Seelsorge dient nicht dem Christsein, 
sondern dem Menschsein. ,,Der Unterschied zwischen Seelsorge und Therapie beruht 
also grundsätzlich nicht auf den Methoden, sondern auf dem Glaubens-Vor-Urteil, 
das der Seelsorger in die Situation der Kommunikation einbringt oder das beide 
(bzw. alle) Partner in die Seelsorgesituation einbringen, insofern Seelsorge im Raum 
der christlichen Gemeinde geschieht. Wir können sagen: Seelsorge ist Psychotherapie 
im kirchlichen Kontext"12• 

Katholische Positionen 
Auf katholischer Seite stellen wir ebenso die typischen Positionen Ablehnung bis 
Miteinander fest. Die Auseinandersetzung spielte sich aber mehr auf akademischem 
Boden ab und .schnitt nic:ht so tief in das lebendige Fleisc:h der Seelsorge. Auch fällt 
eine gewisse Zurüdchaltung des sonst entscheidungs&eudigen Lehramtes auf. Außer 
vorsichtigen disziplinären Einsc:hränkungen für Priesteranalytiker befaßte sic:h nur 
Pius XII. mit der Frage; in Ansprachen an Fachkongresse differenziert er sorgfältig 
und zieht einige moraltheologisc:he Grenzen der analytischen Praxis, die ohnedies 
schon methodisch gegeben sind18• Entlastend wirkte wohl auch die (wiederholte) 
Erklärung des II. Vatikanums, daß in Anerkennung der berechtigten Eigengesetzlichkeit 
der Kulturbereiche „die Kirc:he keineswegs verbietet, daß die mensc:hlichen Künste 
und Wissenschaften bei ihrer Entfaltung, jede in ihrem Bereich, jede ihre eigenen 
Grundsätze und ihre eigene Methode gebrauchen"14• Viel stärker ins Gewic:ht fällt 
die Tatsache, daß die katholisc:he Auffassung von Seelsorge immer sc:hon mehr 
sakramentenorientiert war; nac:h der konziliaren Erneuerung erhielt wohl die Ver­
kündigung ihre verdiente Aufwertung; aber die hier anstehende Methoden&age nac:h 

11 R. Riess, a. a. 0. 31-78. 
12 D. Stollberg, Mein Auftrag - Deine Freiheit, München 1972, 31 u. 33. 
11 Ansprache an die Teilnehmer des V. Intern. Kongresses für Psychotherapie und Psychologie, 

in: AAS 1952, 278-286; und an die Teilnehmer des XIII. Kongresses der Ges. für 
Angewandte Psychologie, in: AAS 1958, 268-282. 

H Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt, n. 59. 

372 



dem Wie der kerygmatischen Kommunikation wurde bisher nicht radikal gestellt. So
kam der Widerspruch kaum Bewußtsein, der zwischen dem gangıgen Appell an
den mündigen Christen und eıner direktiven Verkündigung und pastoralen Führung
bestehen könnte; also einerseıts kollektive und individuelle UÜber-Ich-Strukturen
verstärkt und andererseits die süncdhafte Abhängigkeit S glaubenswidrigen
ren verurteilt werde. Schließlich blieb hier die personale Seelsorge die der
protestantischen Pastoral, als Poimenik, das entrum behauptet eben Liturgik,
Homiuletik 1151 der eihe praktisch-theologischer Aufgaben. Das Interessengefälle

Subjekt der Seelsorge, Il enschen ict aber ökumenisch geme1insam.
Zahlreiche ragen den heilsbedürftigen Menschen, 1e der Reformation, der
Aufklärung und Modernismus zunächst abgewiesen worden waren, hat das
Vaticanum Da  I1 geg:  en und differenziert beantwortet. Bezeichnend erklärt
seiıne Pastoralkonstitution: „Es geht Il die Rettung der menschlichen Person,
geht den rechten ufbau der menschlichen Gesellschaft Der Mensch also, der eıne
un:| ganz: ensch, mıift Leib und eele, Herz und Gewissen, ernunft und Willen,
steht Mittelpunkt unserer Ausführungen‘“15,

Unterscheidungskriterien
Seel-Sorge?
He hier angesprochene Einheit csteht Gegensatz zu e1ıner theologischen Über-
lieferung, die Leib und egele eäuberlich zi ennen wußte und nach diesem Mod
sel neuplatonischer oder cartesianischer Herkunft die renze zwischen geistlicher
und weltlicher Zuständigkeit ZOg. Durch die Entwicklung der autonomen Human-
wissenschaften und die gesetzliche Zuteilung der einzelnen Dienste enschen Im
Wohlfahrtsstaat wurde die rage nach dem und der Kompetenz der „Seelsorge”
immer akuter. Da L1LUN cie Psychotherapie ihr echt auf die Geele durchzusetzen
versuchte, wollte S schon resignierend den Terminus Seel-Sorge durch Heils-Dienst
ersetzen!® und die Kompetenzgrenze zwischen säkularem und kirchlichem Dienst
theologisch chärfer amn Gegensatz von Heilung und eil markieren. ber auch dieser

wird noch durch die Doppeldeutigkeit der „Seelenheilkunde streitig gemacht.
Und VaSs die theologische chärfe betrifft: nach den Synoptikern beinhaltet die
apostolische Sendung ausdrücklich diese Doppelaufgabe: esus „sandte S1e ausS, das
Reich Cottes ZU verkünden und die Kranken Zu heilen“ (Lk 9, vgl Mt 10, 5—8;

6, 7): darf die Heilungsaufgabe für die Sendung der Kirche herausinterpretiert
werden, daß sich die Seelsorge heute mıt der Verkündigung begnügen könnte?
In dieser Richtung 1st offensichtlich die Lösung nicht finden Dem biblischen
Sprachgebrauch erscheinten derartige Trennungen fremd, „Le Cr und „Seele” werden
vielfach als auswechselbare Begriffe gebraucht und der Mensch als Einheit gesehen;

hat keinen Sinn, aus den Schriften der Offenbarung eiıne systematische Anthro-
pologie oder e1ne „biblische Psychologie” ableiten wollen; hermeneutisch tfinden
sich ezüge auf verschiedene ‚„‚Menschenbilder” und clie Bibel will nicht
menschliche Forschung durch göttliche Offenbarung ersetzen!“‘. Soviel wird edoch

können: Über eiıne Diskreditierung der Geele sich seit Freud igentlich
Aur noch verwundern und der Theologe braucht keine Scheu zZzu haben, von Seelsorge
ZzZu sprechen; freilich VCd einem ] anthropologischen Hintergrund, der näher bei
der biblischen Sicht steht als bei der Psychologie des 19.

16 Vgl. Schurr, V, ‚„‚Seelsorge”, Sacramen: Mundi, Bd. IV, Freiburg 1969, 482;
5 Problem vgl. Görres, Methode und Erfahrungen der Psychoanalyse,
München 1958, 7 ff; Beel  1, Seelsorge und Psychotherapie, der Pastoraltheologie,

IV, Freiburg 19069, 195 ff; Uhsadel, Evang. Seelsorge, Heidelberg 19066, Dn  25
17 Vegl. Offele, Das Verständnis der Seelsorge der pastoral-theol. teratur der Gegen-

wart, Maiıinz 1966, 156

373

dem Wie der kerygmatischen Kommunikation wurde bisher nicht radikal gestellt. So 
kam der Widerspruch kaum zum Bewußtsein, der zwischen dem gängigen Appell an 
den mündigen Christen - und einer direktiven Verkündigung und pastoralen Führung 
bestehen könnte; daß also einerseits kollektive und individuelle Ober-Ich-Strukturen 
verstärkt und andererseits die sündhafte Abhängigkeit von glaubenswidrigen 
Strukturen verurteilt werde. Schließlich blieb hier die personale Seelsorge - die in der 
protestantischen Pastoral, als Poimenik, das Zentrum behauptet - neben Liturgik, 
Homiletik usw. in der Reihe praktisch-theologischer Aufgaben. Das Interessengefälle 
hin zum Subjekt der Seelsorge, zum Menschen ist aber ökumenisch gemeinsam. 
Zahlreiche Fragen um den heilsbedürftigen Menschen, die in der Reformation, in der 
Aufklärung und im Modernismus zunächst abgewiesen worden waren, hat das 
Vaticanum II neu aufgegriffen und differenziert beantwortet. Bezeichnend erklärt 
seine Pastoralkonstitution: ,,Es geht um die Rettung der menschlichen Person, es 
geht um den rechten Aufbau der menschlichen Gesellschaft. Der Mensch also, der eine 
und ganze Mensch, mit Leib und Seele, Herz und Gewissen, Vernunft und Willen, 
steht im Mittelpunkt unserer Ausführungen"15• 

3. Untersdteidungskriterien 
Seel-Sorge? 
Die hier angesprochene Einheit steht im Gegensatz zu einer theologischen Ober­
lieferung, die Leib und Seele säuberlich zu trennen wußte und nach diesem Modell -
sei es neuplatonischer oder cartesianischer Herkunft - die Grenze zwischen geistlicher 
und weltlicher Zuständigkeit zog. Durch die Entwid<lung der autonomen Human­
wissensc:haften und die gesetzlic:he Zuteilung der einzelnen Dienste am Mensc:hen im 
Wohlfahrtsstaat wurde die Frage nach dem Ort und der Kompetenz der „Seelsorge" 
immer akuter. Da nun die Psychotherapie ihr Recht auf die Seele durchzusetzen 
versuchte, wollte man sc:hon resignierend den Terminus Seel-Sorge durch Heils-Dienst 
ersetzen16 und die Kompetenzgrenze zwischen säkularem und kirchlichem Dienst 
theologisch sc:härfer am Gegensatz von Heilung und Heil markieren. Aber auch dieser 
Ort wird noch durc:h die Doppeldeutigkeit der „Seelenheilkunde" streitig gemacht. 
Und was die theologische Schärfe betrifft: nach den Synoptikern beinhaltet die 
apostolische Sendung ausdrücklich diese Doppelaufgabe: Jesus „sandte •sie aus, das 
Reich Gottes zu verkünden und die Kranken zu heilen" (Lk 9, 2; vgl. Mt 10, 5-8; 
Mk 61 7); darf die Heilungsaufgabe für die Sendung der Kirche herausinterpretiert 
werden, so daß sich die Seelsorge heute mit der Verkündigung begnügen könnte? 
In dieser Richtung ist offensichtlich die Lösung nicht zu finden. Dem biblischen 
Sprachgebrauch ersc:heinten derartige Trennungen fremd, ,,Leib" und „Seele" werden 
vielfach als auswec:hselbare .Begriffe gebrauc:ht und der Mensch als Einheit gesehen; 
es hat keinen Sinn, aus . den Schriften der Offenbarung eine systematische Anthro­
pologie oder gar eine „biblisc:he Psyc:hologie" ableiten zu wollen; hermeneutisch finden 
sich Bezüge auf verschiedene „Mensc:henbilder" und die Bibel will gar nicht 
mensc:hlic:he Forsc:hung durc:h göttliche Offenbarung ersetzen17• Soviel wird man jedoch 
sagen können: Ober eine Diskreditierung der Seele kann man sich seit Freud eigentlich 
nur noch verwundern und der Theologe braucht keine Scheu zu haben, von Seelsorge 
zu sprechen; freilich vor einem neuen anthropologischen Hintergrund, der näher bei 
der biblischen Sicht steht als bei der Psychologie des 19. Jh. 

15 Ebd. n. 3. 
16 Vgl. V. Schurr, s. v. ,,Seelsorge", in: Sacramentum Mundi, Bd. IV, Freiburg 1969, 482; 

zum ganzen Problem: vgl. A. Görres, Methode und Erfahrungen der Psychoanalyse, 
München 1958, '7'7 ff; A. Beeli, Seelsorge und Psychotherapie, in: Hb. der Pastoraltheologie, 
Bd. IV, Freiburg 1969, 195 ff; W. Uhsadel, Evang. Seelsorge, Heidelberg 1966, 25 ff. 

17 Vgl. W. Offele, Das Verständnis der Seelsorge in der pastoral-theol. Literatur der Gegen­
wart1 Mainz 1966, 156. 

373 



Das ungeteilte Heilssubjekt
„ES geht den und Menschen“; das heißt gibt Menschen
ei1nen realen Teil oder Bereich neben anderen Teilen oder Bereichen der,
erlösungsfähig und -bedürftig, für sich Gegenstand der Seelsorge 'are., Der
Mensch mit individuellen, sOzialen und kosmischen Lebensbezügen ıst erlösungs-
bedürftig und der Seelsorge aufgegeben. In der Wissenschaft cdiese Finheit
Materialobjekt unter verschiedenen Aspekten behandelt werden: legitim befaßt sich
daher die theologische Anthropologie mit der Gottbezogenheit des enschen Licht
der Glaubensquellen. ber Gegenstand bleibt wieder der gaNZeC Mensch,
kann keinen eigenständigen „theologischen Sektor“” au der Wirklichkeit heraus-
isolieren (damit hat Stollberg recht)18 Der praktischen eologie, cofern 61e
Theorie der seelsorglichen Praxis darstellt, ist eben diese ungeteilte Wirklichkeit
Gegenstand gegeben. Wenn s1ie pastorale Methoden eHektiert und entwickelt,
richten sich diese nach dem empirischen egenstand, nach den anthropologischen
Sachstrukturen. Es bedeutet keine Grenzüberschreitung, WEeNnn s1e in Zusammenarbeit
mıit den Humanwissenschaften d  1e5e Befunde erhebt, theologisch interpretiert und
Normen für das Heilshandeln ableitet. Die Ängst VoT dieser illusionären Grenze hat
leider die notwendige empirische Forschung ange unterdrückt Nachteil der
Seelsorge.
Der Nachholbedarf c@el1 einem häufigen Beispiel der Sozialpsychiatrie illustriert: Aus
einer Landgemeinde wird eın alterer Rentner in die ervenklinik gebracht. Alters-
verwirrtheit. Die Krankheit wird gezielt behandelt und heilt bald b beobachtet

noch einige Tage und ent]lä@t nach Hause, Dort Endet Cr sich cschwer zurecht.
Er WIT! nicht angeNOMUNEN. Zu den bisherigen Schwierigkeiten ist Jetz auch noch

„Irrenhäusler” gestempelt. Unter Kontaktmangel, Finsamkeit und Orientierungs-
storung ommt 65 Rückfall landet wieder der Nervenklinik: die Prozedur
wiederhalt cich MEe15TIeNs nöoch Ööfter und der Teufelskreis schließt 51i  ch. Die Ärzte
wissen, daß ın solchen Fällen die pathogene Ursache oft mehr der gesellschaftlichen
örung als in eiıner Gehirnerkrankung liegt, Die Medikation kann LUr e1Ne Hilfe-
stellung geben, während auf die Gesellschaft die Hauptverantwortung für Heilung
und Erkrankung dieses enschen urück Fällt. Doch auch modernen Gozialstaat
findet sich aum eine zuständige Instanz, die diesem und zahlreichen analogen
Fällen das Notwendige eisten könnte. Gesetzt den die Landgemeinde
se1 eıne funktionierende arre Kann sich die eelsorge 1er dispensieren mit der
ng auf l  hre theologische Bestimmung, Wort Gottes und Gnade, also 7}
vermitteln und nicht medizinische Heilung? Es csind oft elementare pastorale Aufgaben,
die der Medizin zugeschoben werden. Niemand ‚ hier zuständiger und ilfe
geejgneter als eine christlich verfaßte Gemeinde. Wie weit celber das Wort Gottes
und die Verpflichtung der Heilsgnade real sind, entscheidet sich dieser mit-
menschlichen Situation.
otwendige Differenzierungen
Wenn der Mannn also eiıner christlichen Nachbarschaftshilfe seıne schützende
Geborgenheit findet oder auch therapeutische Hilfe erfährt, geschieht schon
Seelsorge. Therapie gehört bereits Ansatz Erlösungsgeschehen, insofern G1e
den ‚ugang Z Heil durch Befreiung Angst und Mechanismen ermöglicht.
Man kann Cie Gnadenwelt auch nicht übernatürliches Dachgeschoß auf die GStock-
werke der Natur aufsetzen, wıie eine pseudotheologische Schichtentheorie VEelI-

Nach allem biblischen, systematischen und pastoraltheologischen Verständnis

Stollberg, lein Auftrag Deine Freiheit, Miüinchen 1972,
Vegl. Chruchon, 1 dynamische Psychologie, dt Übs Frankfurt/M. 1965,
103 ff; ders., Psychologia Pastoralis gedr. Vorlesungs-Ms.), Rom 1964,

3A72

Das ungeteilte Heilssubjekt 

„Es geht um deri einen und ganzen Menschen"; das heißt: es gibt im Menschen 
keinen realen Teil oder Bereich - neben anderen Teilen oder Bereichen -, der, 
erlösungsfähig und -bedürftig, für sich Gegenstand der Seelsorge wäre. Der ganze 
Mensch mit seinen individuellen, sozialen und kosmischen Lebensbezügen ist erlösungs­
bedürftig und der Seelsorge aufgegeben. In der Wissenschaft kann diese Einheit als 
Materialobjekt unter verschiedenen Aspekten behandelt werden; legitim befaßt sich 
daher die theologische Anthropologie mit der Gottbezogenheit des Menschen im Licht 
der Glaubensquellen. Aber ihr Gegenstand bleibt wieder der ganze Mensch, man 
kann keinen eigenständigen „theologischen Sektor" aus der Wirklichkeit heraus­
isolieren (damit hat D. Stollberg recht)18• Der praktischen Theologie, sofern sie 
Theorie der seelsorglichen Praxis darstellt, ist eben diese ungeteilte Wirklichkeit als 
Gegenstand gegeben. Wenn sie pastorale Methoden reflektiert und entwickelt, so 
richten sich diese nach dem empirischen Gegenstand, d. h. nach den anthropologischen 
Sachstrukturen. Es bedeutet keine Grenzüberschreitung, wenn sie in Zusammenarbeit 
mit den Humanwissenschaften diese Befunde erhebt, theologisch interpretiert und 
Normen für das Heilshandeln ableitet. Die Angst vor dieser illusionären Grenze hat 
leider die notwendige empirische Forschung lange unterdrückt - zum Nachteil der 
Seelsorge. 
Der Nachholbedarf sei an einem häufigen Beispiel der Sozialpsychiatrie illustriert: Aus 
einer Landgemeinde wird ein älterer Rentner in die Nervenklinik gebracht. Alters­
verwirrtheit. Die Krankheit wird gezielt behandelt und heilt bald ab. Man beobachtet 
ihn noch einige Tage und entläßt ihn nach Hause. Dort ßndet er sich schwer zurecht. 
Er wird nicht angenommen. Zu den bisherigen Schwierigkeiten ist er jetzt auch noch 
als „lrrenhäusler'' gestempelt. Unter Kontaktmangel, Einsamkeit und Orientierungs­
störung kommt es zum Rückfall. Er landet wieder in der Nervenklinik; die Prozedur 
wiederholt sich - meistens noch öfter - und der Teufelskreis schließt sich. Die Ärzte 
wissen, daß in solchen Fällen die pathogene Ursache oft mehr in der gesellschaftlichen 
Störung als in einer Gehirnerkrankung liegt. Die Medikation kann nur eine Hilfe­
stellung geben, während auf die Gesellschaft die Hauptverantwortung für Heilung 
und Erkrankung dieses Menschen zurückfällt. Doch auch im modernen Sozialstaat 
ßndet ,sich kaum eine zuständige Instanz, die in diesem - und zahlreichen analogen 
Fällen - das Notwendige leisten könnte. Gesetzt den Fall, die genannte Landgemeinde 
sei eine funktionierende Pfarre: Kann sich die Seelsorge hier dispensieren mit der 
Berufung auf ihre theologisthe Bestimmung, Wort Gottes und Gnade, also „Heil" zu 
vermitteln und nicht medizinische Heilung? Es sind oft elementare pastorale Aufgaben, 
die der Medizin zugeschoben werden. Niemand wäre hier zuständiger und zur Hilfe 
geeigneter als eine christlich verfaßte Gemeinde. Wie weit ihr selber das Wort Gottes 
und die Verpflichtung der Heilsgnade real sind, entscheidet sich an dieser mit­
menschlichen Situation. 

Notwendige Differenzierungen 
Wenn der Mann also in einer christlichen Nachbarschaftshilfe seine schützende 
Geborgenheit ßndet oder auch therapeutische Hilfe erfährt, so geschieht schon 
Seelsorge. Therapie gehört bereits im Ansatz zum Erlösungsgeschehen, insofern sie 
den Zugang zum Heil durch Befreiung aus Angst und Mechanismen ermöglicht. 
Man kann die Gnadenwelt auch nicht als übernatürliches Dachgeschoß auf die Stock­
werke der Natur aufsetzen, wie es eine pseudotheologische Schichtentheorie ver­
suchte19. Nach allem biblischen, systematischen und pastoraltheologischen Verständnis 

18 D. Stollberg, Mein Auftrag - Deine Freiheit, München 1972, 31. 
19 Vgl. G. Chruchon, Einführung in die dynamische Psychologie, dt. Obs. Frankfurt/M. 1965, 

103 ff; ders., Psychologia Pastoralis (gedr. Vorlesungs-Ms.), Rom 1964, 69 ff. 

374 



verdient also die therapeutische Hilfe als Seelsorge anerkannt Z werden. Daraus folgt
edoch keinesfalls die Stollbergsche Umkehrung, Seelsorge Sel Therapie kirchlichen
Kontext. erblickt in das pastorale Aufgabenfeld, 50 hat INdIl mıit echt ımmer
schon zwischen sehr verschiedenen Vollzügen unterschieden, 621 PC in Gemeindeleitung,
Verkündigung, turgie, Sakrament, Diakonie und Caritas, eratung u54 Darunter
figuriert auch die personale Glaubens- und Lebenshilfe und der heilende D  jenst.
Die Praktische Theologie hat die bestehende Praxis kritisch zu prüfen und systematisch
ZUu ordnen, icht Au zZu begründen und anzuwenden. abei spielt die rage nach dem
theologisch Wesentlichen und kairologisch Fälligen eiıne wichtige olle Die reduktive
Tendenz kann aber nıe SO  C weiıt gehen, alle anderen Vollzüge 1gnorleren oder
subsumieren und die Psychotherapie als Seelsorge schlechthin zZu erklären, oder, wıie r
Stollberg tut, den Begriff der Seelsorge einzuengen auf „einen speziellen
Oommunikationsmodus Krisenhilfe eben Verkündigung und Unterweisung“*9,
Ferner: Aus der Verschiedenheit der Aufgaben folgt die Verschiedenheit der den
gegenständlichen Aufgaben angepaßten Methoden Wer die Iragweite und den Wert
der Gesprächstherapie kennt, versteht die Freude ıber die Entdeckung dieser Methode
für die Seelsorge; aber deswegen geht doch nich  Pn aTll, die therapeutische Methode
(hier wirklich) als alleinseligmachende aller egeisorge aufzuzwingen. Die Gemeinde-
predigt oder die Sakramentenspendung etwa können gewiß auch den Erkenntnissen
der Tiefenpsychologie gewinnen, aber 612e haben als eigene Vollzüge ihre Vollzugs-
{} zZzu entwickeln. Jeder Methodenmonismus macht csich verdächtig; 1an

eine Parlamentsdebatte auch nicht bloß als gruppentherapeutischen Vorgang verstehen,
obwohl sich ausSs solchem Verständnis etwas lernen 1a0

Z.wei Dimensionen
Die Ungeteiltheit des enschen darf u icht den Blick für die Tatsache verstellen,

diese Einheit gleichzeitig zwel verschiedenen Dimensionen angehört. Der Mensch
liegt im Schnittpunkt. Man kann die ei1ne Dimension als Immanenz, Diesseitigkeit,
Weltlichkeit oder einfach alc Horizontale nehmen und die andere theologische
Transzendenz, Gnadenwelt, Übernatur oder ertikale. Die Vertikale kann Nur
Glauben realisiert werden, 612e entzieht 61{ solche der sinnlichen Erfahrung;
Ereignisse WIe Sünde, Erlösung, Rechtfertigung, Heil und Heiligung gehören dieser
Dimension Krankheit, Heilung und Gesundheit liegen der Horizontalen.
Heiligung des Menschen 1st etwas wesentlich anderes als Heilung. Trotzdem bestehen
zwischen den Vorgängen des eils und der eilung Beziehungen, die sich 1n prach-
analogie ausdrücken, aber B-  . erschöpfen. Die Cünde drückt und wirkt sich auf der
Erfahrungsebene als Öörung QdUS, die Erlösung 71l  elt auf einen Zustand letz:‘
menschlicher Integration und Vollendung Umgekehrt wiıssen wir, wie durch
Erziehungsfehler Neurosen gestiftet und der ‚ugang ZUIN Glauben, offen und
Lieben verbaut werden können. Wenn WIT Nnun Seelsorge hier einordnen, SÖ wird klar,

G1e als gottmenschliche Sendung beiden Dimensionen angehört und LUr der
Horizontalen erfahren und verwirklicht werden kann; ebenso aber auch, laß S1e ihrem
Wesen nach, als Vermittlung Glaube und Gnade, ZUTr Heilsdimension gehört. Oie
kann AUS dem Glauben geleistet und Von eiıner anderen Instanz ersetzt werden.
Von daher gesehen, provoziert der (sicher gut gemeinte) Slogan vVon der „ärztlichen
Seelsorge” (Freud, Frank]) eınen ınneren Widerspruch
Zum celben Ziel eiıne schlichtere Überlegung: Nach katholischer Auffassung
umschreibt die Praktische Theologie Seelsorge als den Heilsdienst der Kirche, der
allgemeinen Heilswillen Gottes gründet und JIn Gott beauftragt und bewirkt, das
Erlösungswerk Christi durch den Ge:  ist  + der je aufgegebenen Situation auf die

Stollberg, z

A'75

verdient also die therapeutische Hilfe als Seelsorge anerkannt zu werden. Daraus folgt 
jedoch keinesfalls die Stollbergsche Umkehrung, Seelsorge sei Therapie im kirchlichen 
Kontext. überblickt man das pastorale Aufgabenfeld, so hat man mit Recht immer 
schon zwischen sehr verschiedenen Vollzügen unterschieden, sei es in Gemeindeleitung, 
Verkündigung, Liturgie, Sakrament, Diakonie und Caritas, Beratung usw. Darunter 
.figuriert auch die personale Glaubens- und Lebenshilfe und der heilende Dienst. 
Die Praktische Theologie hat die bestehende Praxis kritisch zu prüfen und systematisch 
zu ordnen, nicht nur zu begründen und anzuwenden. Dabei spielt die Frage nach dem 
theologisch Wesentlichen und kairologisch Fälligen eine wichtige Rolle. Die reduktive 
Tendenz kann aber nie so weit gehen, alle anderen Vollzüge zu ignorieren oder zu 
subsumieren und die Psychotherapie als Seelsorge schlechthin zu erklären, oder, wie es 
Stollberg tut, den Begriff der Seelsorge einzuengen auf „einen speziellen 
Kommunikationsmodus zur Krisenhilfe neben Verkündigung und Unterweisung"20• 

Ferner: Aus der Verschiedenheit der Aufgaben folgt die Verschiedenheit der den 
gegenständlichen Aufgaben angepaßten Methoden. Wer die Tragweite und den Wert 
der Gesprächstherapie kennt, versteht die Freude über die Entdeckung dieser Methode 
für die Seelsorge; aber deswegen geht es doch nicht an, die therapeutische Methode 
(hier wirklich) als alleinseligmachende aller Seelsorge aufzuzwingen. Die Gemeinde­
predigt oder die Sakramentenspendung etwa können gewiß auch an den Erkenntnissen . 
der Tiefenpsychologie gewinnen, aber sie haben als eigene Vollzüge ihre Vollzugs­
normen zu entwickeln. Jeder Methodenmonismus macht sich verdächtig; man kann 
eine Parlamentsdebatte auch nicht bloß als gruppentherapeutischen Vorgang verstehen, 
obwohl sich aus solchem Verständnis etwas lernen läßt. 

Zwei Dimensionen 

Die Ungeteiltheit des Menschen darf uns nicht den Blick für die Tatsache verstellen, 
daß diese Einheit gleichzeitig zwei verschiedenen Dimensionen angehört. Der Mensch 
liegt im Schnittpunkt. Man kann die eine Dimension als Immanenz, Diesseitigkeit, 
Weltlichkeit oder einfach als Horizontale nehmen und die andere als theologische 
Transzendenz, Gnadenwelt, Obernatur oder Vertikale. Die Vertikale kann nur im 
Glauben realisiert werden, sie entzieht sich als solche der sinnlichen Erfahrung; 
Ereignisse wie Sünde, Erlösung, Rechtfertigung, Heil und Heiligung gehören dieser 
Dimension an. Krankheit, Heilung und Gesundheit liegen in der Horizontalen. 
Heiligung des Menschen ist etwas wesentlich anderes als Heilung. Trotzdem bestehen 
zwischen den Vorgängen des Heils und der Heilung Beziehungen, die sich in Sprach­
analogie ausdrücken, aber nicht erschöpfen. Die Sünde drückt und wirkt sich auf der 
Erfahrungsebene als Störung aus, die Erlösung .zielt auf einen Zustand letzter 
menschlicher Integration und Vollendung. Umgekehrt wissen wir, wie durch 
Erziehungsfehler Neurosen gestiftet und der Zugang zum Glauben, Hoffen und 
Lieben verbaut werden können. Wenn wir nun Seelsorge hier einordnen, so wird klar, 
daß sie als gottmenschliche Sendung beiden Dimensionen angehört und nur in der 
Horizontalen erfahren und verwirklicht werden kann; ebenso aber auch, daß sie ihrem 
Wesen nach, als Vermittlung von Glaube und Gnade, zur Heilsdimension gehört. Sie 
kann nur aus dem Glauben geleistet und von keiner anderen Instanz ersetzt werden. 
Von daher gesehen, provoziert der (sicher gut gemeinte) Slogan von der „ärztlichen 
Seelsorge" (Freud, Frankl) einen inneren Widerspruch. 
Zum selben Ziel führt eine schlichtere Oberlegung: Nach katholischer Auffassung 
umschreibt die Praktische Theologie Seelsorge als den Heilsdienst der Kirche, der im 
allgemeinen Heilswillen Gottes gründet und von Gott beauftragt und bewirkt, das 
Erlösungswerk Christi durch den HI. Geist in der je aufgegebenen Situation auf die 

m D. Stollberg, a. a. 0. 52. 

375 



Verwirklichung des Reiches Gottes tortsetzt21. In esem Dienst lassen sich
mannig£fache und unterschiedliche Aufgaben feststellen. Man kann 61e Zwel
einteilen: Aufgaben, die der Heilsinstitution Kirche lein und unabtretbar
übergeben sind, SC 661e e  hr von keiner säkularen Instanz abgenommen oder streitig
gemacht werden können, wıe die Glaubensverkündigung, die Sakramente und die
kirchliche Liturgie vA Aufgaben, die auch nichtkirchlichen Kontext innvoll
erfüllt werden können und sollen, WIe den ereıiıchen der Erziehung, Bildung,
Beratung, der GCozial- und Entwicklungshilfe. Auch solche Dienste liegen Sendungs-
auftrag des Reiches Gottes und erscheinen insofern genuin und unverzichtbar: s1e
egen aber ebenso der Kompetenz der weltlichen Instanzen. Hier mu{fß(ß
sinnvollen Zusammenarbeit, Aufgabenteilung und Partnerschaft kommen. Hier der
Horizontalen, hat der Säkularisationsprozeß berechtigt und unberechtigt den Wirkraum
der Seelsorge beschnitten. Praktische Theologie fragt jedoch nich!  Pr nach dem
die Seelsorge notwendigen Raum, sondern ebenso nach l  »  hren angeMeESSCNEN Methoden.
Aus dieser Perspektive cieht der Pastoraltheologe Humanwissenschafter dann
nich:  en csehr den lästigen Konkurrenten, sondern auch den Partner Dienst
ınen Menschen Jedenfalls läßt csich 1e „Diastase”®2 icht dadurch der Welt
schaffen, die theologische Dimension auf cdie anthropologische reduziert oder
umgekehrt, sondern indem INan die doppelte Dimension der Seelsorge Tatsache
anerkennt und araus die Konsequenzen zieht.
4, oOrme und situationsger Seelsorge
„Proprium” der Seelsorgze
In der evangelischen Pastoraltheologie beherrschte lange eit die Alternative
„Verkündigung oder Lebenshilfe” die Diskussion. Das hängt mit der
ebenso heiß umstrittenen Tage nach dem eigentlichen Wesen, dem „Proprium“” der
Seelsorge. Dabei 1st 7 beachten, „Seelsorge” 1n evangelischen Sprachgebrauch
11MMer schon gefaßt Jar und ungefähr das meınt, wWas katholischen Raum als
(sakramentale und außersakramentale) Individualseelsorge oder als seelsorgliches
Gespräch bezeichnet wird. Vertreter der kerygmatischen Seelsorge wıe AÄAsmussen und
Thurneysen sehen das Proprium der Heilsverkündigung den einzelnen. Das vVted
arrer verkündigte Wort es trifft nicht auf naturales Vorverständnis, sondern
„bricht herein‘23- „„WIF! das Seelsorgegespräch ZzZum Kampfgespräch, welchem
E die Durchsetzung des Urteils (Gottes ZUnNn Heil des Menschen geTUNgEN WIT  d"24
Vertreter des Pastoral Counseling und der partner-zentrierten Seelsorge legen den
Ton icht auf die Verkündigung, sondern auf 12e Hilfe ZUT Selbstverwirklichung:
„Seelsorge ist die der Nachfolge Christi begründete Glaubens- und Lebenshilfe, die
dem einzelnen zZu persönlicher Erfüllung, ZUTC Eingliederung in den Leib Christi und

Bewährung allen Fragen der Weltdeutung und Weltordnung führen will“25.
Der Grund die harte, bis heute nich:  rr ausgetragene Kontroverse iegt icht darin,

die einen das pastorale Anliegen der anderen nicht gewürdigt hätten, sondern
vielmehr verschiedenen Proprium: Die Methode der Seelsorge mul anders sein,
Je nal ich roprıum der Verkündigung oder aber der Hilfe
christlichen Selbstverwirklichung sehe Ist das aber eine echte Alternative?
Der katholischen Pastoraltheologie scheint das Problem (noch?) 9-  en akut geworden
ZUu Se1Nn. Der Trend geht hier folgende Richtung L. Seelsorge übt ihren Heilsdienst

V, Schurr, V, „Seelsorge”, Herders Theol. Taschenbuch, Bd. 7r Freiburg 1973,
Kiess, 179

Vgl erdieckerhoff, G, V, „Seelsorge”, Religion und Theologie, Taschenlexikon,
hg. V, Bd. 4, Göttingen 1971, 33

Thurneysen, Die Lehre VO)  » der Seelsorge, Zollikon-Zürich 1957, 114.
Müller, Grundriß der Praktischen Theologie, Gütersloh 1950, 289,

276

Verwirklichung des Reiches Gottes hin fortsetzt21• In diesem Dienst lassen sich 
mannigfache und unterschiedliche Aufgaben feststellen. Man kann sie in zwei Gruppen 
einteilen: 1. Solche Aufgaben, die der Heilsinstitution Kirche allein und unabtretbar 
übergeben sind, so daß sie ihr von keiner säkularen Instanz abgenommen oder streitig 
gemacht werden können, wie die Glaubensverkündigung, die Sakramente und die 
kirchliche Liturgie. 2. Solche Aufgaben, die auch im nichtkirchlichen Kontext sinnvoll 
erfüllt werden können und ·sollen, wie in den Bereichen der Erziehung, Bildung, 
Beratung, der Sozial- und Entwicklungshilfe. Auch solche Dienste liegen im Sendungs­
auftrag des Reiches Gottes und erscheinen insofern genuin und unverzichtbar; sie 
liegen aber ebenso in der Kompetenz der weltlichen Instanzen. Hier muß es zur 
sinnvollen Zusammenarbeit, Aufgabenteilung und Partnerschaft kommen. Hier in der 
Horizontalen, hat der Säkularisationsprozeß berechtigt und unberechtigt den Wirkraum 
der Seelsorge beschnitten. Praktische Theologie &agt jedoch nicht nur nach dem für 
die Seelsorge notwendigen Raum, sondern ebenso nach ihren angemessenen Methoden. 
Aus dieser Perspektive sieht der Pastoraltheologe im Humanwissenschafter dann 
nicht so sehr den lästigen Konkurrenten, sondern auch den Partner im Dienst am 
einen Menschen. Jedenfalls läßt sich die „Diastase"22 nicht dadurch aus der Welt 
schaffen, daß man die theologische Dimension auf die anthropologische reduziert oder 
umgekehrt, sondern indem man die doppelte Dimension der Seelsorge als Tatsache 
anerkennt und daraus die Konsequenzen zieht. 

4. Pluriforme und situationsgerechte Seelsorge 

„Proprium" der Seelsorge 
In der evangelischen Pastoraltheologie beherrschte lange Zeit die Alternative 
„Verkündigung oder Lebenshilfe" die Diskussion. Das hängt zusammen mit der 
ebenso heiß umstrittenen Frage nach dem eigentlichen Wesen, dem „Proprium" der 
Seelsorge. Dabei ist zu beachten, daß „Seelsorge" im evangelischen Sprachgebrauch 
immer schon enger gefaßt war und ungefähr das meint, was im katholischen Raum als 
(sakramentale und außersakramentale) Individualseelsorge oder als seelsorgliches 
Gespräch bezeichnet wird. Vertreter der kerygmatischen Seelsorge wie Asmussen und 
Thurneysen sehen das Proprium in der Heilsverkündigung an den einzelnen. Das vom 
Pfarrer verkündigte Wort Gottes trifft nicht auf ein naturales Vorverständnis, sondern 
„bricht herein"28 ; so „wird das Seelsorgegespräch zum Kampfgespräch, in welchem 
um die Durchsetzung des Urteils Gottes zum Heil des Menschen gerungen wird"24• 

Vertreter des Pastoral Counseling und der partner-zentrierten Seelsorge legen den 
Ton nicht auf die Verkündigung, sondern auf die Hilfe zur Selbstverwirklichung: 
„Seelsorge ist die in der Nachfolge Christi begründete Glaubens- und Lebenshilfe, die 
dem einzelnen zu persönlicher Erfüllung, zur Eingliederung in den Leib Christi und 
zur Bewährung in allen Fragen der Weltdeutung und Weltordnung führen will"25• 

Der Grund für die harte, bis heute nicht ausgetragene Kontroverse liegt nicht darin, 
daß die einen das pastorale Anliegen der anderen nicht gewürdigt hätten, sondern 
vielmehr im verschiedenen Proprium: Die Methode der Seelsorge muß anders sein, 
je nachdem ich -ihr Proprium in der Verkündigung oder aber in der Hilfe zur 
christlichen Selbstverwirklichung sehe. Ist das aber eine echte Alternative? 
Der katholischen Pastoraltheologie scheint das Problem (noch?) nicht akut geworden 
zu sein. Der Trend geht hier in folgende Richtung: 1. Seelsorge übt ihren Heilsdienst 

11 V. Schurr, s. v. ,,Seelsorge", in: Herders Theol. Taschenbuch, Bd. '1, Freiburg 1973, 10. 
21 R. Riess, a. a. O. 1'19 f. 
21 Vgl. E. Herdiedcerhoff, s. v. ,,Seelsorge", in: Religion und Theologie, Taschenlexikon, 

hg. v. E. Fahlbusch, Bd. 4, Göttingen 1971, 33. 
u E. Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, 2. Aufl., Zollikon-Zürich 1957, 114. 
u A. D. Müller, Grundriß der Praktischen Theologie, Gütersloh 1950, 289. 

376 



verschiedenen Wirkformen: als Verkündigung (mit Predigt, techese, Gespräch),
als Liturgie und Sakrament, als christliche Lebensgestaltung und Kirchenleitung.
Schwerpunktmäßig stellt sich hier alc Proprium unangefochten die „Vertikale n
die Heilsvermittlung durch Wort und Sakrament dar. Aufgaben der Horizontalen
wI1e Lebensberatung und Psychotherapie werden der kirchenamtlichen Seelsorge
konkurrenzlos den Humanwissenschaften DzZw. den säkularen nstanzen überlassen.
Insofern diese Vollzüge heilsrelevant sind, fallen SIPe den Bereich nichtamtlicher
Seelsorge als christlicher Bruderdienst der Laien. Dieser Bereich wurde allerdings ceit
dem onzil stark aufgewertet. Wenn sich Einzelfall die Bedürfnisse L  ber-
schneiden, der Heilsbedürftige also sowohl der Absolution WIe der erapie bedarf,
ctrebt nach einer guten Zusammenarbeit zwischen Seelsorgern und christlichen
Therapeuten; Priestertherapeuten haben Geltenheitswert und „therapeutische GCeel-
sorge““ (Stollberg) findet noch wenig Verständnis. ber handelt sich wirklich um
NZzZe Ist die Überschneidung der seelsorglichen Bedürfnisse icht geradezu
Conditio humana?

Entweder oder?
Thurneysen hat von der kerygmatischen Seelsorgelehre her dargestellt, jedes

echte seelsorgliche Gespräch auf zwel Fbenen verläuft2®. Das Gespräch nımmt zuerst
seinen Stoff au der allgemeinen menschlichen Lebenslage mıt den darin wirksamen
psychologischen, weltanschaulichen, soziologischen und moralischen Deutungen; dann
aber laßt der Seelsorger alle diese Einstellungen als Vor-Urteil erkennen und überbietet
S1e durch eıne übergreifende Betrachtung der Dinge, indem £  N 61@e€ unter das rteil
des Wortes Gottes stellt Denn „Seelsorge sich der irche VOT als Ausrichtung
des Wortes Gottes den einzelnen“‘?7. Der unabdingbare Überstieg 1ın die
Verkündigungsebene hat einen Bruch ZUTI Folge, der das Seelsorgegespräch durchzieht.
Wenn der Seelsorger überhaupt ZU1N1 Proprium, Verkündigung kommen will, muß
T7 das Gespräch geradezu auf diesen Bruch anlegen. Im Fahrwasser der dialektischen
Theologie ist  x diese Sicht besonders verständlich. Die Erkenntnis der beiden Ebenen
und die pastorale Konsequenz des Bruches Seelsorgegespräch wird edoch völlig
unabhängig vVon Barth weithin vertreten.

Neuerdings hat Scharfenberg®® dieser ‚„‚methodischen Verkrampfung“ scharfe
Kritik geübt. Die Probleme eiınes ın die Seelsorge Kommenden betrachte man  $ hier
als ei{was völlig Irrelevantes, das möglichst rasch z  I_ Seite geschoben werden soll, um
das eigentliche anzusteuern,n mıit Hilfe V passenden chriftworten eine
Triebunterdrückung zustande ZUuU ringen Die „liturgische“ kinengung auf die
Verkündigung mache — unmöglich, sich der Freiheit eines wirklichen Gespräches
überlassen, und bedeute geradezu „Mißbrauch des Gesprächs” erinnert j1esem
Zusammenhang 1e ekklesiogenen Neurosen und glaubt, die psycho-
logische Sityation nicht mehr für die Wiedereinführung der eichte spreche. „Der
therapeutische der Sprache liegt Ja keineswegs Aussprechen von bewußt-
gewordenen Verfehlungen, sondern der sprachlichen Rekonstruktion unbewußt
gewordener, alc0 verdrängter traumatischer Szenen““?. Noch weiter geht Stollberg,
dem D7 die Position Thurneysens umkehrt und für alle eelsorge die therapeutische
Methode verlangt; Seelsorge unterscheide sich Ja ] durch das Vor-Urteil des
Glaubens In säkularer Psychotherapie®; 612e 621 Freiheitszeugnis und onne  HL3 „‚daher
nicht als autoritäre Predigt vVom übermächtigen Spru des Heiligen e2s5
geschehen“31, Die Kritik wird ier sicher ungerecht, da S1Ee der Eigenbedeutung und

Thurneysen, 114
27 Fb Ebd. 22.,

Scharfenberg,
30 Stollberg, 33

377

in verschiedenen Wirkformen: als Verkündigung (mit Predigt, Katechese, Gespräch), 
als Liturgie und Sakrament, als christliche Lebensgestaltung und als Kirchenleitung. 
Schwerpunktmäßig stellt sich hier als Proprium unangefochten die „Vertikale", nämlich 
die Heilsvermittlung durch Wort und Sakrament dar. 2. Aufgaben in der Horizontalen 
wie Lebensberatung und Psychotherapie werden von der kirchenamtlichen Seelsorge 
konkurrenzlos den Humanwissenschaften bzw. den säkularen Instanzen überlassen. 
Insofern diese Vollzüge heilsrelevant sind, fallen sie in den Bereich nichtamtlicher 
Seelsorge als christlicher Bruderdienst der Laien. Dieser Bereich wurde allerdings seit 
dem Konzil stark aufgewertet. 3. Wenn sich im Einzelfall die Bedürfnisse über­
schneiden, der Heils bedürftige also sowohl der Absolution wie der Therapie bedarf, 
strebt man nach einer guten Zusammenarbeit zwischen Seelsorgern und christlichen 
Therapeuten; Priestertherapeuten haben Seltenheitswert und „therapeutische Seel­
sorge" (Stollberg) findet noch wenig Verständnis. Aber handelt es sich wirklich um 
Einzelfälle? Ist die Oberschneidung der seelsorglichen Bedürfnisse nicht geradezu 
Conditio humana? 

Entweder - oder? 

E. Thumeysen hat von der kerygmatischen Seelsorgelehre her dargestellt, daß jedes 
echte seelsorgliche Gespräch auf zwei Ebenen verläuft26• Das Gespräch nimmt zuerst 
seinen Stoff aus der allgemeinen menschlichen Lebenslage mit den darin wirksamen 
psychologischen, weltanschaulichen, soziologischen und moralischen Deutungen; dann 
aber läßt der Seelsorger alle diese Einstellungen als Vor-Urteil erkennen und überbietet 

. sie durch eine übergreifende Betrachtung der Dinge, indem er sie unter das Urteil 
des Wortes Gottes stellt. Denn „Seelsorge findet sich in der Kirche vor als Ausrichtung 
des Wortes Gottes an den einzelnen"27• Der unabdingbare überstieg in die 
Verkündigungsebene hat einen Bruch zur Folge, der das Seelsorgegespräch durchzieht. 
Wenn der Seelsorger überhaupt zum Proprium, zur Verkündigung kommen will, muß 
er das Gespräch ,geradezu auf diesen Bruch anlegen. Im Fahrwasser der dialektischen 
Theologie ist diese Sicht besonders verständlich. Die Erkenntnis der beiden Ebenen 
und die pastorale Konsequenz des Bruches im Seelsorgegespräch wird jedoch völlig 
unabhängig von K. Barth weithin vertreten. 

Neuerdings hat J. Scharfenberg28 an dieser „methodischen Verkrampfung" scharfe 
Kritik geübt. Die Probleme eines in die Seelsorge Kommenden betrachte man hier 
als etwas völlig Irrelevantes, das möglichst rasch zur Seite geschoben werden soll, um 
das eigentliche Ziel anzusteuern, nämlich mit Hilfe von passenden Schriftworten eine 
Triebunterdrückung zustande zu bringen. Die „liturgische" Einengung auf die 
Verkündigung mache es unmöglich, sich der Freiheit eines wirklichen Gespräches zu 
überlassen, und bedeute geradezu „Mißbrauch des Gesprächs". Er erinnert in diesem 
Zusammenhang sogar an die ekklesiogenen Neurosen und glaubt, daß die psycho­
logische Situation nicht mehr für die Wiedereinführung der Beichte spreche. ,,Der 
therapeutische Effekt der Sprache liegt ja keineswegs im Aussprechen von bewußt­
gewordenen Verfehlungen, sondern in der sprachlichen Rekonstruktion unbewußt 
gewordener, also verdrängter traumatischer Szenen"29• Noch weiter geht Stollberg, 
indem er die Position Thurneysens umkehrt und für alle Seelsorge die therapeutische 
Methode verlangt; Seelsorge unterscheide sich ja nur durch das Vor-Urteil des 
Glaubens von säkularer Psychotherapie30; sie sei Freiheitszeugnis und könne „daher 
nicht als autoritäre Predigt vom übermächtigen Anspruch des Heiligen Gottes 
geschehen"31• Die Kritik wird hier sicher ungerecht, da sie der Eigenbedeutung und 

28 E. Thurneysen, a. a. 0. 114 ff. 
11 Ebd. 9. 
,o D. Stollberg, a. a. 0. 33. 

28 ]. Scharfenberg, a. a. 0. 15 ff. 
29 Ebd. 22. 

377 



dem Auftrag der Verkündigung nicht gerecht wird und autorıtare ermittlung
zuschreibt Aber leiden nicht beide Positionen ers  en Schwäche, n
©1n Methodenmonismus, der die Kontroverse von vornherein vergiftet?
Beichte als Modell
1e verdächtig das Entweder-Oder wirkt Jäßt sich gerade Beispiel der Beichte
ZCIHEN Kaum seelsorgliche Institution hat {n Lauf der Geschichte einen
starken Gestaltwandel er wıe die Beichte Hier iSt das Problem der Über-
schneidung pastoraler Funktionen uralt eht INan VvVon der konkreten pastoralen
Situation aUu5S, SO muß der sündige Christ VO der Seelsorge Bekehrungshilfen
erwarten, die verschiedene Wirkformen darstellen und daher auch unterschiedliche
Methoden verlangen Die Kirche sagt das rteil Gottes über die Sünde und
die £rohe Botschaft Erlösung „auf den ‚OD ZUu (kerygmatischer Vollzug)
2 Gie vollzieht durch die zische Lossprechung SCeiNe Rekonziliation (sakramentaler
Vollzug) D  £1 SGie bietet durch gezielte seelsorgliche era die Hilfe 3

Erneuerung christlichen Lebens („Seele: ] euchtet ohne
weılteres C} alle rel Vollzüge vonnoten sind jeder Gestalt
und Methode hat und keiner durch die anderen verdrängt werden soll Die
unbewältigte Schwierigkeit besteht aber darin, lafß sich schwerlich alle drei Vollzüge
I1 Bußakt ZUTC methodischen Einheit verbinden lassen (in derselben Lage
befindet cich der Lehrer, der derselben Klasse sowochl unterrichten wıe auch
erziehen soll wobei sich die Methoden der beiden ge teilweise zuwiderlaufen:

gibt hier eıne institutionelle Ösung, sondern LUT Überbrückung in der
erson des Lehrers)
In der Geschichte der Bußinstitution hat die Schwierigkeit dazu geführt, fast
MIX e der rel Elemente die anderen unterdrückte oder die Aufgaben
getrennt vollzogen wurden Unter früheren gesellschaftlichen Bedingungen w 05
auch noch eichter, die christliche Lebenshilfe als nweisung und „Zuspruch“ m der
Absolution verbinden Der Vollzug hatte akramentalen und liturgischen
Charakter, wenn auch letzter Zeit durch die Bußgottesdienste das Element der
Verkündigung aufgewertet wurde die seelsorgliche Beratung und d  amit der
mitmenschliche ezug 1n der liturgischen Anonymität SO ange vernachlässigt wurde,
dürfte Mitursache dafür SCNHL, 7 die Beichte ihren Gitz Leben verlieren droht
Die protestantische Erfahrung sollte uns aber davor wWäarnen, Ee der Beichte
davon ZU erwarten, 1a wieder eiNseEIN auf Verkündigung und Lebenshilfe
allein abstellt32 Das Problem scheint heute abstrakt und institutionell nicht lösbar
Wir können aber ökumenischer Übereinstimmung berechtigte Hoffnung auf
die Person des ausgebildeten Seelsorgers setzen, der der konkreten Situation die
Entscheidung welche Aufgabe fällig ist, und der, venn nOotg, sakramentale
Absolution, Seelenführung und Verkündigung verbindet, ohne la der methodische
Bruch Heilsdienst beeinträchtigen muß
Aufgaben der Praktischen Theologie
Die Praktische Theologie hat der gegebenen Lage noch viele humanwissenschaftliche
Erkenntnisse zu ıntegrieren Sie kann dabei icht einfach und freimütig Arsenal
der Psychoanalyse greifen und sich auswählen Y  VV  Vas paßt, während andererseits
weltanschauliches Verdikt verhängt® Das Verhältnis Z den „Hilfswissenschaften“
wandelt sich sinnvollen Zusammenarbeit Hier onnen  .. nich‘'  er Methoden

Stollberg, Seelsorge praktisch, Göttingen 1' 13.
Luther cah *  > verschie nen Heilsaufgaben unel verbunden als „vierte“
Wirkungsweise des Evangeliums „durch die Kraft der cAlussel und auch DEeTI m  ULr
olloquium et consolationem fratrum“”, zıt. bei  a Herdieckerhoff,
Vegl. Kiess, d 60 .

378

dem Auftrag der Verkündigung nicht gerecht wird und ihr nur autoritäre Vermittlung 
zuschreibt. Aber leiden nicht beide Positionen an derselben Schwäche, nämlich an 
einem Methodenmonismus, der die Kontroverse von vornherein vergiftet? 

Beichte als Modell 
Wie verdächtig das Entweder-Oder wirkt, läßt sich gerade am Beispiel der Beichte 
zeigen. Kaum eine seelsorgliche Institution hat im Lauf der Geschichte einen so 
starken Gestaltwandel erfahren wie die Beichte. Hier ist das Problem der Ober­
schneidung pastoraler Funktionen uralt. Geht man von der konkreten pastoralen 
Situation aus, so muß der sündige Christ von der Seelsorge Bekehrungshilfen 
erwarten, die verschiedene Wirkformen darstellen und daher auch unterschiedliche 
Methoden verlangen: 1. Die Kirche sagt ihm das Urteil Gottes über die Sünde und 
die frohe Botschaft seiner Erlösung „auf den Kopf'' zu (kerygmatischer Vollzug). 
2. Sie vollzieht durch die liturgische Lossprechung seine Rekonziliation (sakramentaler 
Vollzug). 3. Sie bietet ihm durch gezielte seelsorgliche Beratung die Hilfe zur 
Erneuerung seines christlichen Lebens an (,,Seelenführung',. Es leuchtet ohne 
weiteres ein, daß alle drei Vollzüge vonnöten sind, daß jeder seine eigene Gestalt 
und Methode hat und daß keiner durch die anderen verdrängt werden soll. Die 
unbewältigte Schwierigkeit besteht aber darin, daß sich schwerlich alle drei Vollzüge 
in einem Bußakt zur methodischen Einheit verbinden lassen (in derselben Lage 
befindet sich der Lehrer, der in derselben Klasse sowohl unterrichten wie auch 
erziehen soll; wobei sich die Methoden der beiden Vollzüge teilweise zuwiderlaufen; 
es gibt hier keine institutionelle Lösung, 5ondern nur eine Oberbrückung in der 
Person des Lehrers). 
In der Geschichte der Bußinstitution hat die Schwierigkeit dazu geführt, daß fast 
immer eines der drei Elemente die anderen unterdrückte oder daß die Aufgaben 
getrennt vollzogen wurden. Unter früheren gesellschaftlichen Bedingungen war es 
auch noch leichter, die christliche Lebenshilfe als Anweisung und „Zuspruch" mit der 
Absolution zu verbinden. Der Vollzug hatte immer 5akramentalen und liturgischen 
Charakter, wenn auch in letzter Zeit durch die Bußgottesdienste das Element der 
Verkündigung aufgewertet wurde. Daß die seelsorgliche Beratung und damit der 
mitmenschliche Bezug in der liturgischen Anonymität so lange vernachlässigt wurde, 
dürfte Mitursache dafür sein, daß die Beichte ihren Sitz im Leben zu verlieren droht. 
Die protestantische Erfahrung sollte uns aber davor warnen, eine Rettung der Beichte 
davon zu erwarten, daß man sie wieder einseitig auf Verkündigung und Lebenshilfe 
allein abstellt32• Das Problem scheint heute abstrakt und institutionell nicht lösbar. 
Wir können aber - in ökumenischer Obereinstimmung - berechtigte Hoffnung auf 
die Person des ausgebildeten Seelsorgers setzen, der in der konkreten Situation die 
Entscheidung trifft, welche Aufgabe fällig ist, und der, wenn nötig, sakramentale 
Absolution, Seelenführung und Verkündigung verbindet, ohne daß der methodische 
Bruch seinen Heilsdienst beeinträchtigen muß. 

Auf gaben der Praktischen Theologie 
Die Praktische Theologie hat in der gegebenen Lage noch viele humanwissenschaftliche 
Erkenntnisse zu integrieren. Sie kann dabei nicht einfach und freimütig ins Arsenal 
der Psychoanalyse greifen und sich auswählen •was paßt, während sie andererseits ein 
weltanschauliches Verdikt verhängt33• Das Verhältnis zu den „Hilfswissenschaften" 
wandelt sich zu einer sinnvollen Zusammenarbeit. Hier können nicht Methoden 

31 D. Stollberg, Seelsorge praktisch, 3. Aufl., Göttingen 1971, 13. 
32 Luther sah noch die verschiedenen Heilsaufgaben im Beichtvollzug verbunden als „vierte" 

Wirkungsweise des Evangeliums „durch die Kraft der Schlussei und auch per mutuum 
colloquium et consolationem fratrum", zit. bei E. Herdieckerhoff, a. a. 0. 37. 

ss Vgl. R. Riess, a. a. 0. 60 f. 

378 



kopiert werden, schon dem Grund, weil den Humanwissenschaften das pastoral-
theologische Formalobijekt £ehlt der Heilsbezug. Praktische Theologie hat vielmehr

der Zusammenarbeit mit den äkularen Disziplinen ihre eigene Pastoral-
psychologie, -soziologie uUuSsSw entwickeln Dabei bleibt der Praxis, etw: 11

Krankenhaus, noch das Postulat des Teamworks zwischen Seelsorger, Ärzt,
Gozialarbeiter und Therapeut
Da csich die notwendige pastorale Ausbildung icht auf Information beschränken kann,
schiebt sich die Einübung wieder stark den Vordergrund w] C sich ausgehend
von der amerikanischen Seelsorgebewegung, Pastoral Training, Pastoral
Counseling und in der Gruppenseelsorge bereits eingeführt hat
Die Auseinandersetzung zwischen kirchlicher Seelsorge und weltlicher Therapie
Säkularisationsprozeß eiNerseits und zwischen kerygmatischer und therapeutischer
Bestimmung der Seelsorge andererseits hat wohl der Praktischen Theologie schwere
Probleme gebracht gleichzeitig aber MeuUE Denkanstöße gegeben, S Ösung äher-
zukommen auf dem Weg ZU zeıt- und sendungsgerechten Seelsorge

EXANDER DORDETT

Streiflichter Codex-Reform
Die folgende Übersicht geboten unter Verwendung der amtlichen Verlautbarungen
der Codex-Revisions-Kommission mit dem Titel „Communicationes“. erscheinen halb-
jahri dem Jahre 1969 bieten fortlaufende Berichte über die Tätigkeit der Kommis-
sionen. privates Wissen als Konsultor cheser Ommission :aDe ich nicht verwendet.

Allgemeines
Notwendigkeit einer Reform

Als 28 März 1963 die Codex-Revisions-Kommission gegründet wurdel waren Se1It
der Promulgation des CIC (1917) keine Jahre Die Frage ist nich  en
unberechtigt Jalil Gesetzeswerk SO kurzer eit veraltet u etwa
beantwortet der PX diese rage selbst An Ö vermerkt wird das

esetz die ere Disziplin großen eil beibehalte? Das bedingt e1N€

Bindung an al echtsentwicklung, die den ammlungen zwischen dem und
Jh festgehalten worden WAäar Als Leitsatz ur  a die Tätigkeit der päpstlichen

Kommission gilt cl  1ese Bindung nicht, sondern das Recht ist unseren Zeitverhältnissen
auftragsgemäß anzupassen Wenn diese Tätigkeit alc Revision bezeichnet wird
darf der Ausdruck nicht darüber hinwegtäuschen, laß eher al gründliche Revision

e1Ne behutsame passung denken ist In esem Sinn kann ıan S
Reform des Kirchenrechts sprechen?
Wir wollen icht übersehen, daß eit icht die gunstigsten Voraussetzungen
mıt sich bringt Auch vn  [111 heißt, die Erneuerung des echts habe gemäß den
Dekreten des II atikanums ZU erfolgen, darf icht unbeachtet bleiben, dieses

Communicationes (1969) 5
© Ansprache des Papstes n die Kardinäle, Konsultoren und Beamten der Komm:  1551071

57 (1965) mit dem Hinweis auf 5 als Prinzip.
S Vor der Bischofssynode (30 4, ete C1 über @1 der

Kommission: handile sich um eiNne SCum egende rneuerung des Gesetzwerkes ıuınter
Berücksichtigung der theologischen Voraussetzungen

3709

kopiert werden, schon aus dem Grund, weil den Humanwissenschaften das pastoral­
theologische Formalobjekt fehlt: der Heilsbezug. Praktische Theologie hat vielmehr 
aus der Zusammenarbeit mit den säkularen Disziplinen ihre eigene Pastoral­
psychologie, -soziologie usw. zu entwickeln. Dabei bleibt in der Praxis, etwa im 
Krankenhaus, immer noch das Postulat des Teamworks zwischen Seelsorger, Arzt, 
Sozialarbeiter und Therapeut. 
Da sich die notwendige pastorale Ausbildung nicht auf Information beschränken kann, 
schiebt sich die Einübung wieder stark in den Vordergrund, wie sie sich, ausgehend 
von der amerikanischen Seelsorgebewegung, im Clinical Pastoral Training, im Pastoral 
Counseling und in der Gruppenseelsorge bereits eingeführt hat. 
Die Auseinandersetzung zwischen kirchlicher Seelsorge und weltlicher Therapie im 
Säkularisationsproze.8 einerseits und zwischen kerygmatischer und therapeutischer 
Bestimmung der Seelsorge andererseits hat wohl der Praktischen Theologie schwere 
Probleme gebracht, gleichzeitig aber neue Denkanstöße gegeben, einer Lösung näher­
zukommen auf dem Weg zu einer zeit- und sendungsgerechten Seelsorge. 

ALEXANDER DORDETT 

Streiflichter zur Codex-Reform 
Die folgende Obersicht wurde geboten unter Verwendung der amtlichen Verlautbarungen 
der Codex-Rev-isions-Kommis~;ion mit dem Titel „Communicationes". Sie erscheinen halb­
jährlich •seit dem Jahre 1969 und bieten fortlaufende Berichte über die Tätiskeit der Kommis­
sionen. Mein priviates Wissen als Konsultor dieser Kommission habe ich nicht verwendet. 

I. Allgemeines 

1. Notwendigkeit einer Reform 
Als am 28. März 1963 die Codex-Revisions-Kommission gegründet wurde1, waren seit 
der Promulgation des CIC (1917) keine 50 Jahre vergangen. Die Frage ist nicht 
unberechtigt, warum ein Gesetzeswerk in so kurzer Zeit veraltet war. In etwa 
beantwortet der Codex diese Frage selbst, wenn im can. 6 vermerkt wird, da.8 das 
neue Gesetz die frühere Disziplin zum großen Teil beibehalte2• Das bedingt eine 
Bindung an eine Rechtsentwicklung, die in den Sammlungen zwischen dem 12. und 
15. Jh. festgehalten worden war. Als Leitsatz für die Tätigkeit der päpstlichen 
Kommission gilt diese Bindung nicht, sondern das Recht ist unseren Zeitverhältnissen 
auftragsgemä.8 anzupassen. Wenn diese Tätigkeit als Revision bezeichnet wird, so 
darf der Ausdruck nicht darüber hinwegtäuschen, da.8 eher an eine gründliche Revision 
als an eine behutsame Anpassung zu denken ist. In diesem Sinn kann man von einer 
Reform des Kirchenrechts sprechen8• 

Wir wollen nicht übersehen, daß unsere Zeit nicht die günstigsten Voraussetzungen 
mit sich bringt. Auch wenn es hei8t, die Erneuerung des Rechts habe gemä.8 den 
Dekreten des II. Vatikanums zu erfolgen, so darf nicht unbeachtet bleiben, da.8 dieses 

1 Communicationes ( = C) I (1969) 5. 
2 Ansprache des Papstes an die Kardinäle, Konsultoren und Beamten der Kommission: 

AAS 57 (1965) 985-999 mit dem Hinweis auf can. 6 als Prinzip. 
a Vor der Bischofssynode (30. 9. bis 4. 10. 1967) berichtete Kard. Fellei über die Arbeit der 

Kommission: es handle sich um eine grundlegende Erneuerung des Gesetzwerkes unter 
Berücksichtigung der theologischen Voraussetzungen. 

379 


