GOTTFRIED GRIESL

Praktische Theologie zwischen Verkiindigung und
Psychotherapie

Die schwache Seite der Kirche ist nicht ihr Umgang mit Gott. In ihrem Gebet und
in ihrem Sakrament ist sie noch immer am reinsten und am besten. Ihr schwiéchster
Punkt liegt in ihrem Umgang mit Menschen”!, H. Fortmann legt mit dieser
Bemerkung den Finger auf einen wunden Punkt kirchlicher Seelsorge, der ernster
Behandlung bedarf. Die Schwiche der Praxis hiingt eng zusammen mit der theolo-
gischen Unsicherheit im Verhiltnis zwischen Seelenheil-Kunde und Seelen-Heilkunde,
zwischen kirchlicher Pastoral und weltlicher Psychotherapie und wird sich kaum ohne
theoretische Orientierung iiberwinden lassen. Natiirlich wird die Praktische Theologie
nicht in ijhrer ganzen Breite vom Problem betroffen; nach ihrem heutigen Selbst-
verstindnis hat sie sich auch mit Heilsfragen des gesellschaftlichen, sozialen, institutio-
nellen Bereiches bis hin zum Umweltschutz zu befassen; aber die Frage trifft in die
Mitte der personalen Seelsorge. In der aktuellen Auseinandersetzung mit dem Siku-
larisierungsprozefl vollzieht sich ein Funktionswandel der Seelsorge, der gerade an
dieser Frage paradigmatisch faBbar wird® und die Pastoraltheologie im Theorie-
Praxis-Bezug zu einer besseren Umschreibung ihres Standortes fithren kann.

1. Das Paradigma der Schuldentlastung
Therapeutische Methoden

Dafl die Sprache nicht nur ein Kommunikationsmedium ist, sondern sich auch als
Heilmittel hervorragend bewihrt, hat S. Freud wieder entdeckt und als erster in einer
methodisch ausgearbeiteten Psychotherapie der Neurosen angewendet. Aufbauend auf
seiner Methode oder in bewufter Absetzung von ihr haben sich seitdem verschiedene
Arten des helfenden Gesprichs entwickelt. Personale Seelsorge, deren wichtigstes
Medium ebenfalls das Wort ist, hatte allen Grund, sich mit dieser umwilzenden
Entdeckung zu befassen. Es seien nur die wichtigsten Richtungen genannt: 1. Die
psychoanalytische Behandlung von Lebensstérungen von der orthodoxen Spielart bis
zur Nootherapie V. Frankls und zur Transaktionsanalyse. 2. Die nichtdirektive,
klientenzentrierte Gesprichstherapie von C. R. Rogers. 3. Die im case-work entwickelte
Hilfe zur Selbsthilfe” durch beobachtete dynamische Interaktion von Haltungen und
Gefithlen zwischen dem Sozialarbeiter und dem Klienten. 4. Die psychologische
Exploration als Beitrag zu Konfliktslésungen. 5. Die verhaltens- und lernpsychologisch
ausgerichtete Beratung nach einem kybernetischen Modell. Um konkret zu bleiben,
gehen wir auf den geradezu klassisch gewordenen Fall von Konkurrenz zwischen
kirchlicher Heilssorge und sikularer Heilmethode ein: die Behandlung gestorten
Lebens auf der analytischen Couch und im Beichtstuhl. Der Unterschied zwischen
beiden Kompetenzen springt so in die Augen, da man eine Konkurrenzangst zunichst
auf grobe MiBverstindnisse zuriickfithren muf}, die man ausrdumen kann.

Analytischer Vorgang

Subjekt der Therapie ist der Neurotiker, der an einer Storung seiner psychophysischen
Lebensvollziige leidet, ohne organisch krank zu sein. Der Therapeut hat die Aufgabe,
die den quilenden Symptomen zugrundeliegende Stérung im Unbewuflten aufdecken
und heilen zu helfen. Das gelingt iiber den personalen Bezug der Ubertragung auf

1 H. Fortmann, Geistige Gesundheit und religitses Leben. Ein Beitrag zur pastoralen Psycho-
therapie, dt. Ubs. Wien 1968, 58.
2 Vgl. R. Riess, Seelsorge-Orientierung, Analysen, Alternativen, Géttingen 1973, 31 f.

368



der ,via regia” der Traumanalyse mit dem Ziel, die verdringten Inhalte bewufSt zu
machen: ,,Wo Es war, soll Ich werden.” Die Einsicht in den Sinnzusammenhang
ermoglicht die Auseinandersetzung mit den bisher unbewiltigten und aus dem
UnbewuSten heraus stérenden Konflikten, Traumate, Fixierungen und Arrangements.
Mit dieser Neuordnung oder Aussshnung zwischen bewuften und unbewufiten
Instanzen verliert das Symptom seinen Signalwert und verschwindet. Unter den
Symptomen findet sich u. U. auch ein peinliches Schuldgefiihl. Der Therapeut hat es
als solches ernst zu nehmen, ob es sich nun um krankhafte Einbildungen handelt,
oder ob eine echte moralische Schuld vorliegt. Schuld und Siinde als transzendente
Wertbeziige bleiben hier irrelevant. Es wire ein schwerer methodischer Fehler, wollte
der Therapeut das Verhalten des Leidenden auf Ubereinstimmung mit ethischen
Normen untersuchen, es beurteilen oder gar verurteilen. Jedes Dirigieren oder
Kommandieren wiirde die tragende Basis der Ubertragung zerstéren und sich dem
Behandlungsziel in den Weg stellen, nimlich den neurotisch Fixierten zu befreien,
d.h. ihm die aktive Selbstgestaltung seiner Lebensvollziige zu erméglichen. Wie
verantwortungsvoll die Ubertragung gehandhabt werden muf, erhellt schon daraus,
daB nach analytischer Auffassung durch diese Behandlung eine kiinstliche Neurose
gesetzt wird, die man steuern kann und durch deren Bewiltigung die eigentliche
neurotische Stdrung abheilt. Fiir das Verhalten des Therapeuten gilt vielmehr das
Gesetz der ,,gleichschwebenden Aufmerksamkeit”, d. h. er nimmt die Mitteilungen des
Klienten ohne Kritik entgegen, spiegelt sie wider und artikuliert sie weiter, damit sich
der Prozefl zum losenden ,,Aha” der Selbsteinsicht des Klienten entwidkeln kann;
dabei hat sich der Therapeut in strenger Askese sogar jedes inneren ,Bravo” oder
,Pfui” zu enthalten, so provozierend auch die Vergegenwirtigung ungeordneter Trieb-
dynamik wirken mag.

Natiirlich geht es um Konflikte, die nicht nur die Gesundheit, sondern auch das
sittliche Leben bedrohen. Aber es wird keine Schuld vergeben, keine Konfliktlosung
amtlich befohlen oder beratend empfohlen oder iiberhaupt abgenommen (aufler der
Analytiker litte selber an einem schweren Erloserkomplex). Konflikte werden nicht
weggezaubert, sondern bewufltgemacht. Es geht immer nur um die Person des
Klienten, die so weit von neurotischen Hemmungen befreit werden soll, da8 sie aus
eigener Einsicht und freier Selbstbestimmung zur Konfliktlsung befihigt wird. Der
Therapeut waltet dabei nicht ,seines Amtes”, sondern wird in freier Ubereinkunft
des Vertrauens gewihlt und bezahlt. Jedes dariiber hinausgehende engere Abhingig-
keitsverhiltnis des Amts, der Freundschaft oder der Verwandtschaft stellt sogar eine
strenge Kontraindikation dar; keine Mutter kann ihren Sohn, kein Chef seine
neurotische Sekretirin in Therapie nehmen. Die Entlassung in die personale Freiheit
nach Aufldsung der Ubertragung gehért von vornherein zum Ziel dieser ihrem
Wesen nach nicht-direktiven Heilmethode. Allein von dieser Bestimmung her wird
der Abstand zur Beichte klar, aber auch zu jener nichtsakramentalen kirchlichen Seelen-
filhrung, die man herkémmlich als ,,directio spiritualis” bezeichnet.

Sakramentaler Vorgang

Im Vollzug der Beichte stellen wir fast Punkt fiir Punkt gegenteilige Positionen fest.
Thr Subjekt ist nicht der Neurotiker, sondern der gesunde Siinder, der sich bekehrt.
Wenn schon zur anrechenbaren Siinde — jedenfalls nach katholischer Auffassung —
das konkrete Wissen um gut und bos und die freie Entscheidungsfihigkeit, also ein
funktionierendes Gewissen, gehort, so noch mehr zur sinnvollen Bekehrung. Eine
effektive Reue, die Abkehr von der Siinde und die Initiation eines neuen Lebens unter
dem Gesetz Christi ist ein anspruchsvoller Vorgang, der nur bewusft und frei vollzogen
werden kann; wenn an die Stelle der Motivation aus dem Glauben unbewufite
Mechanismen, Angste und magische Erwartungen treten, wire er in seinem Wesen
bedroht. Neurotiker gehdren nicht in den Beichtstuhl, sondern auf die Couch (auch die

24 369



neueren BufSigottesdienste beheben diese Forderung nicht, sondern verschleiern sie nur),
damit sie von ihrer seelischen Stérung befreit, zu jener Freiheit kommen, in der erst
die Auseinandersetzung mit gut und bés in ihrer Lebensgestaltung méglich und fillig
wird. Zahllose Seelen haben dafiir bezahlt, daB wir diese Forderung nicht gesehen
oder mifachtet haben; ihre (wohl oft zweifelhaften) Siinden mégen vergeben worden
sein; aber ihr eigentliches Bediirfnis nach Heilung wurde dabei frustriert und ihr
Leiden verholzt und vertieft. Wir sollen es nicht bedauern, sondern seelsorglich
begriiflen, wenn sie zum zustindigen Therapeuten abwandern; denn wenn dort
lege artis geheilt wird, geschieht ebenso Heilswerk Gottes, nur in einer anderen
Dimension, nimlich der Gesundheit.

Ich bin mir der Hybris bewuBt, den Neurotiker einfach dem seelisch Gesunden
gegeniiberzustellen. Es verbietet sich jede harte Grenzziehung; gerade die differenzierte
Personlichkeit erweist sich als neuroseanfillig (nur der Primitive ist relativ geschiitzt)
und — wann kénnten wir uns iiberhaupt als neurotischen Tendenzen Enthobene
betrachten? Die Schwierigkeit besagt jedoch wenig gegen die pastorale Indikation, daf8
im einen Fall die Beichte und im anderen Fall — wenigstens zuniichst — eine Therapie
am Platz ist; und noch weniger gegen die Tatsache, daf es sich um zwei véllig
unverwechselbare Ebenen der Schuldentlastung handelt. In der Therapie geht es um
eine Entstorung im Erlebensbereich; dort werden u. U. quilende neurotische (= reali-
titsentfremdete) Schuldgefiihle iiberfliissig und zum Schweigen gebracht. Im sakramen-
talen Bufvollzug geht es um die Uberwindung der Stérung im erlebenstranszen-
dierenden Bezug des Menschen zu Gott und seiner realen Welt: es werden Siinden
vergeben. Der Seelsorger nimmt das reuige Bekenntnis entgegen und spricht dem
Biiler im Auftrag Christi die Rekonziliation zu, ein vermitteltes Machtwort Gottes,
das die Verzeihung signalisiert und bewirkt. Die Absolution bezieht sich nicht auf
erlebte Schuldgefiihle; Schuldgefiihle kénnen iiberhaupt nicht ,,vergeben” werden. Sie
verschwinden gesunderweise mit der Beseitigung ihres Realgrundes, der Schuld. Wenn
die Schuldgefiihle aber die Absolution hartnickig iiberdauern — und das ist leider nicht
so selten —, so besagt das keinesfalls, es habe keine Vergebung stattgefunden, sondern
daB der Erlebniszusammenhang des Biiers gestort ist: er vermag affektiv nicht zu
realisieren, was in der Glaubensrealitit unabhingig von seinem Erleben gegeben ist.
Diese Storung liegt auf einer anderen Ebene; hier ist nichts mehr durch Absolution zu
vergeben, aber manches durch therapeutische Hilfe zu heilen. Es wire eine schlechte
Theologie, die beiden pastoralen Vollziige zu vermengen und ontische Vergebung
durch psychischen Trost ersetzen zu wollen — oder umgekehrt. Der Mensch braucht
beides, aber jedes hat seine eigene Weise.

Disparate Vollziige und Rollen

Seit die altkirchliche BuBpraxis unterging und durch den EinfluB der angelsichsischen
Missionierung der Ohrenbeichte Platz machte, steht im rémischen BufSinstitut bis heute
der juridische Charakter gegeniiber dem medizinalen im Vordergrund. Aus der &ster-
lichen Vergebung der Siinden wurde allzusehr ein BuBlgericht®. Die Zeichen der Zeit
dringen auf Reform. Dennoch kann die richterliche Funktion des Beichtvaters nicht
unterschlagen und sein Werturteil auler Spiel gebracht werden, wie es fiir den
Therapeuten nétig ist. Der Beichtvater ist ja in anderer Weise Zeuge und Gewihrs-
mann und begleitet mich auf dem Weg der Bekehrung: da muf8 die Siinde als Unrecht
erkannt, als meine Schuld anerkannt und in der Umkehr verworfen werden. Wenn
der Beichtvater dabei disponiert und motiviert, kann er mir seine Werturteile natiirlich
nicht aufdringen, aber er kann sich ihrer auch nicht enthalten oder sie iiberhaupt als
irrelevant betrachten, wie es der Therapeut tun mug.

3 Vgl. A. Mirgeler, Riickblick auf das abendléndische Christentum, Mainz 1961, 79 ff.

370



Der Beichtvater wirkt wohl auch durch Ubertragungsvorginge auf den Klienten ein
wie der Therapeut (und man soll die affektive Ladung dieser Beziehung ja nicht
iibersehen oder unterschitzen!), aber die Interaktion ist rituell geregelt und hat ihren
Kern in der sakramentalen Absolution. Das wirkende Wort ist nicht das Wort des
Beichtvaters, sondern das eines transzendenten Dritten, den der Beichtvater
reprisentiert. Damit stoflen wir auf den letzten Wesensunterschied, den der Rolle
oder des Amtes. Das paternalistische Konzept, auf dem das Begriffspaar Beichtvater-
Beichtkind beruht, 1i8t sich theologisch korrekt durch das einer mitbriiderlichen
Heilshilfe ersetzen; darauf weist auch die Kirchenkonstitution des Reformkonzils
eindeutig hin®. Aber der Beichtvater kann nach wie vor diese Aufgabe nur kraft
seines kirchlichen Amtes vollzichen, ob es ihm nun nach evangelischer Auffassung
durch die Gemeinde oder nach katholischer Auffassung durch die Weihe aus
apostolischer Sukzession iibertragen wurde. Wir befinden uns in bester Skumenischer
Gesellschaft, wenn wir etwa bei W. Uhsadel lesen: ,In der Berufung zur Seelsorge
sind alle Christen gleich ... Das seelsorgliche Amt hingegen ist nicht an menschliche
Qualititen gebunden. Es geht als Amt, nicht als persdnliche Qualifikation oder
Leistung, auf die Stiftung durch Jesus Christus zuriick®. Die Leistung des Thera-
peuten kann hingegen nur auf personlicher und fachlicher Qualifikation beruhen.
Uhsadel kritisiert mit Recht , Thurneysens Versuch, den Dienst des Seelsorgers unter
Umgehung des Amtsbegriffes zu definieren” und wirft ihm ,,akademischen Klerikalis-
mus” vor, wenn jener schreibt: ,,So hiingt letztlich die Seelsorge in der Gemeinde ab
vom Bekenntnisstand und d. h. (!) von der Theologie des Pfarrers, der der Gemeinde
vorsteht(1)“%. Es ist kein sinnloser Zufall, daf die heutige Krise der Beichte mit der
des Amtes zusammenfillt. Zusammenfassend halten wir mit J. Scharfenberg dafiir,
,daf man sich kaum einen gréSeren Unterschied wie den zwischen Gedprich und
Beichte denken kann’?. Wieso wird dann trotzdem die Praktische Theologie von einer
harten Rivalitit zwischen den beiden pastoralen Konzepten bedringt?

2. Geschichtliche Konkurrenz

Die Entwicklung des freudianischen Ansatzes zuerst zur autonomen psycho-
therapeutischen Methode, dann zur umfassenden analytischen Theorie und schlieBlich
zur ideologischen Grofmacht muflite ganz allgemein, aber besonders gegeniiber der
kirchlichen Seelsorge als Herausforderung wirken. S. Freud war sich iiber die
»psychologische Kriankung” klar, die er dem biirgerlichen Menschen mit der Entdeckung
des Unbewuflten antat, daf er nun nicht mehr , Herr im eigenen Haus” sei8; er stand
auch nicht an, den kommenden Analytiker als ,weltlichen Beichthdrer” und ,,Seel-
sorger” zu bezeichnen®., Zur selben Zeit lieferte die Kirche im S&kularisierungsprozefl
Riickzugskimpfe um gesellschaftliche Bastionen, Praktische Theologie befand sich in
einer Identititskrise und die Seelenfithrung hat seit dem Versanden ihrer groflen
Tradition, seit dem 18. Jh. nicht mehr zu einer giiltigen Gestalt gefunden?®. Die
Religionskritik der Psychoanalyse einerseits und andererseits ihre zeitweilige Auf-
blizhung zur sikularisierten Seelsorge lie in ihr eine grofle Gefahr erscheinen. Man
kreidete ihr im einzelnen an, daR sie menschliche Schuld nicht ernst nehme, sie auf
neurotische Verhaltensstorungen reduziere und eine Selbstvergebung ohne Gnade
praktiziere. Es gab im heftigen Kampf wissenschaftliche Grenziiberschreitungen,

4 Dekret {iber Dienst und Leben der Priester, n. 3, 9, 22.

5 W. Uhsadel, Evangelische Seelsorge, Heidelberg 1966, 38.

S Ebd. 38 f.

1]. Scharfenberg, Seelsorge als Gesprich, Géttingen 1972, 20.

8 G, Freud, Ges. Werke (Fischer-Frankfurt) XII, 8—11.

9 Ebd. I, 285; XIV, 293 (,,Was wir so treiben, ist Seelsorge im besten Sinn*).
10 J, Bckmann, Aufgaben und Methoden der Moralpsychologie, Kéln 1964, 25 ff.

371



Mifverstindnisse und Diffamierungen von beiden Seiten her. Hier konnte inzwischen
viel geklirt werden. Aber richtig virulent wurde die Frage wieder, als innerhalb der
Praktischen Theologie selbst die Forderung laut wurde, die Seelsorge sollte sich die
weltliche Psychotherapie zu eigen machen.

Evangelische Positionen

R. Riess hat nach einem Vorgang von J. Scharfenberg neuerdings die Auseinander-
setzung von evangelischer Seite her iibersichtlich dargestellt und in drei Muster-
positionen gegliedert!!: die Ablehnung des gefihrlichen Konkurrenten und die
Auslieferung an ihn als ,,Muster von Miflverhiltnissen” und schlieBlich das ,Muster
eines Miteinanders”, indem man den anderen annimmt und anerkennt. Als Motiv,
hier die eine oder andere Position zu beziehen, tritt nicht nur theologisch-wissen-
schaftliche Beweisfithrung in ihr Recht, es spielen auch soziologische Aspekte und
manchmal unreflektierte Mechanismen mit wie der analytische Widerstand und die
Identifikation als Abwehrmechanismen. Die Auseinandersetzung erweist sich besonders
hart, weil nicht nur gefordert wurde, die giiltigen Erkenntnisse und Methoden der
Psychotherapie anzuerkennen, sondern das ganze System als geeignete Ldsung der
Misere seelsorglicher Ausbildung und Ausiibung zu iibernehmen. Radikal argumentiert
D. Stollberg: Da es keinen eigenstindigen theologischen Sektor der Wirklichkeit gibt,
kann es auch keine spezifisch aus dem Evangelium oder aus der Theologie gewonnene
Methode geben, die im Gegensatz zu den aus anthropologischen Sachstrukturen
erhobenen Methoden stiinde. Daher besteht keine Alternative zwischen theologischer
und therapeutischer Seelsorge, wie keine Alternative besteht zwischen Christ und
Mensch, zwischen Theologe und Therapeut. Seelsorge dient nicht dem Christsein,
sondern dem Menschsein. ,,Der Unterschied zwischen Seelsorge und Therapie beruht
also grundsitzlich nicht auf den Methoden, sondern auf dem Glaubens-Vor-Urteil,
das der Seelsorger in die Situation der Kommunikation einbringt oder das beide
(bzw. alle) Partner in die Seelsorgesituation einbringen, insofern Seelsorge im Raum
der christlichen Gemeinde geschieht. Wir kénnen sagen: Seelsorge ist Psychotherapie
im kirchlichen Kontext‘12,

Katholische Positionen

Auf katholischer Seite stellen wir ebenso die typischen Positionen Ablehnung bis
Miteinander fest. Die Auseinandersetzung spielte sich aber mehr auf akademischem
Boden ab und schnitt nicht so tief in das lebendige Fleisch der Seelsorge. Auch fillt
eine gewisse Zuriickhaltung des sonst entscheidungsfreudigen Lehramtes auf. Aufler
vorsichtigen disziplindren Einschrinkungen fiir Priesteranalytiker befaflte sich nur
Pius XII. mit der Frage; in Ansprachen an Fachkongresse differenziert er sorgfiltig
und zieht einige moraltheologische Grenzen der analytischen Praxis, die ohnedies
schon methodisch gegeben sind!®. Entlastend wirkte wohl auch die (wiederholte)
Erklirung des II. Vatikanums, da8 in Anerkennung der berechtigten Eigengesetzlichkeit
der Kulturbereiche ,die Kirche keineswegs verbietet, daf die menschlichen Kiinste
und Wissenschaften bei ihrer Entfaltung, jede in ihrem Bereich, jede ihre eigenen
Grundsiitze und ihre eigene Methode gebrauchen14, Viel stirker ins Gewicht fillt
die Tatsache, daf die katholische Auffassung von Seelsorge immer schon mehr
sakramentenorientiert war; nach der konziliaren Erneuerung erhielt wohl die Ver-
kiindigung ihre verdiente Aufwertung; aber die hier anstehende Methodenfrage nach

u R, Riess, a. a. O. 31—78.

12 D, Stollberg, Mein Auftrag — Deine Freiheit, Miinchen 1972, 31 u. 33.

13 Ansprache an die Teilnehmer des V. Intern. Kongresses fiir Psychotherapie und Psychologie,
in: AAS 1952, 278—286; und an die Teilnehmer des XIII. Kongresses der Ges. fiir
Angewandte Psychologie, in: AAS 1958, 268—282.

14 Pastoralkonstitution {iber die Kirche in der Welt, n. 59.

372



dem Wie der kerygmatischen Kommunikation wurde bisher nicht radikal gestellt. So
kam der Widerspruch kaum zum Bewuftsein, der zwischen dem giingigen Appell an
den miindigen Christen — und einer direktiven Verkiindigung und pastoralen Fiihrung
bestehen konnte; daf also einerseits kollektive und individuelle Uber-Ich-Strukturen
verstirkt und andererseits die siindhafte Abhingigkeit von glaubenswidrigen
Strukturen verurteilt werde. Schliellich blieb hier die personale Seelsorge — die in der
protestantischen Pastoral, als Poimenik, das Zentrum behauptet — neben Liturgik,
Homiletik usw. in der Reihe praktisch-theologischer Aufgaben. Das Interessengefille
hin zum Subjekt der Seelsorge, zum Menschen ist aber Skumenisch gemeinsam.
Zahlreiche Fragen um den heilsbediirftigen Menschen, die in der Reformation, in der
Aufklirung und im Modernismus zunichst abgewiesen worden waren, hat das
Vaticanum II neu aufgegriffen und differenziert beantwortet. Bezeichnend erklirt
seine Pastoralkonstitution: ,Es geht um die Rettung der menschlichen Person, es
geht um den rechten Aufbau der menschlichen Gesellschaft. Der Mensch also, der eine
und ganze Mensch, mit Leib und Seele, Herz und Gewissen, Vernunft und Willen,
steht im Mittelpunkt unserer Ausfithrungen15,

3. Unterscheidungskriterien
Seel-Sorge?

Die hier angesprochene Einheit steht im Gegensatz zu einer theologischen Uber-
lieferung, die Leib und Seele siduberlich zu trennen wufte und nach diesem Modell —
sei es neuplatonischer oder cartesianischer Herkunft — die Grenze zwischen geistlicher
und weltlicher Zustindigkeit zog. Durch die Entwicklung der autonomen Human-
wissenschaften und die gesetzliche Zuteilung der einzelnen Dienste am Menschen im
Wohlfahrtsstaat wurde die Frage nach dem Ort und der Kompetenz der ,,Seelsorge”
immer akuter. Da nun die Psychotherapie ihr Recht auf die Seele durchzusetzen
versuchte, wollte man schon resignierend den Terminus Seel-Sorge durch Heils-Dienst
ersetzen!® und die Kompetenzgrenze zwischen sikularem und kirchlichem Dienst
theologisch schirfer am Gegensatz von Heilung und Heil markieren. Aber auch dieser
Ort wird noch durch die Doppeldeutigkeit der ,,Seelenheilkunde” streitig gemacht.

Und was die theologische Schidrfe betrifft: nach den Synoptikern beinhaltet die
apostolische Sendung ausdriicklich diese Doppelaufgabe: Jesus ,,sandte sie aus, das
Reich Gottes zu verkiinden und die Kranken zu heilen” (Lk 9,2; vgl. Mt 10, 5-8;
Mk 6,7); darf die Heilungsaufgabe fiir die Sendung der Kirche herausinterpretiert
werden, so daf8 sich die Seelsorge heute mit der Verkiindigung begniigen konnte?
In dieser Richtung ist offensichtlich die Losung nicht zu finden. Dem biblischen
Sprachgebrauch erscheinten derartige Trennungen fremd, ,Leib” und ,Seele” werden
vielfach als auswechselbare Begriffe gebraucht und der Mensch als Einheit gesehen;
es hat keinen Sinn, aus den Schriften der Offenbarung eine systematische Anthro-
pologie oder gar eine ,biblische Psychologie” ableiten zu wollen; hermeneutisch finden
sich Beziige auf verschiedene ,Menschenbilder” und die Bibel will gar nicht
menschliche Forschung durch gottliche Offenbarung ersetzen!?. Soviel wird man jedoch
sagen kénnen: Uber eine Diskreditierung der Seele kann man sich seit Freud eigentlich
nur noch verwundern und der Theologe braucht keine Scheu zu haben, von Seelsorge
zu sprechen; freilich vor einem neuen anthropologischen Hintergrund, der niher bei
der biblischen Sicht steht als bei der Psychologie des 19. Jh.

15 Ebd. n. 3.

16 Vgl. V. Schurr, s. v. ,Seelsorge”, in: Sacramentum Mundi, Bd. IV, Freiburg 1969, 482;
zum ganzen Problem: vgl. A. Gorres, Methode und Erfahrungen der Psychoanalyse,
Miindhen 1958, 77 ff; A. Beeli, Seelsorge und Psychotherapie, in: Hb. der Pastoraltheologie,
Bd. IV, Freiburg 1969, 195 ff; W. Uhsadel, Evang. Seelsorge, Heidelberg 1966, 25 ff.

17 Vgl. W. Offele, Das Verstindnis der Seelsorge in der pastoral-theol. Literatur der Gegen-
wart, Mainz 1966, 156.

373



Das ungeteilte Heilssubjekt

»Es geht um den einen und ganzen Menschen”; das heift: es gibt im Menschen
keinen realen Teil oder Bereich — neben anderen Teilen oder Bereichen —, der,
erldsungsfihig und -bediirftig, fiir sich Gegenstand der Seelsorge wire. Der ganze
Mensch mit seinen individuellen, sozialen und kosmischen Lebensbeziigen ist erldsungs-
bediirftig und der Seelsorge aufgegeben. In der Wissenschaft kann diese Einheit als
Materialobjekt unter verschiedenen Aspekten behandelt werden; legitim befaflt sich
daher die theologische Anthropologie mit der Gottbezogenheit des Menschen im Licht
der Glaubensquellen. Aber ihr Gegenstand bleibt wieder der ganze Mensch, man
kann keinen eigenstindigen ,theologischen Sektor” aus der Wirklichkeit heraus-
isolieren (damit hat D. Stollberg recht)!8, Der praktischen Theologie, sofern sie
Theorie der seelsorglichen Praxis darstellt, ist eben diese ungeteilte Wirklichkeit als
Gegenstand gegeben. Wenn sie pastorale Methoden reflektiert und entwickelt, so
richten sich diese nach dem empirischen Gegenstand, d. h. nach den anthropologischen
Sachstrukturen. Es bedeutet keine Grenziiberschreitung, wenn sie in Zusammenarbeit
mit den Humanwissenschaften diese Befunde erhebt, theologisch interpretiert und
Normen fiir das Heilshandeln ableitet. Die Angst vor dieser illusiondren Grenze hat
leider die notwendige empirische Forschung lange unterdriickt — zum Nachteil der
Seelsorge.

Der Nachholbedarf sei an einem hiufigen Beispiel der Sozialpsychiatrie illustriert: Aus
einer Landgemeinde wird ein &lterer Rentner in die Nervenklinik gebracht. Alters-
verwirrtheit. Die Krankheit wird gezielt behandelt und heilt bald ab. Man beobachtet
ihn noch einige Tage und entldBt ihn nach Hause. Dort findet er sich schwer zurecht.
Er wird nicht angenommen. Zu den bisherigen Schwierigkeiten ist er jetzt auch noch
als ,Irrenhdusler” gestempelt. Unter Kontaktmangel, Einsamkeit und Orientierungs-
stérung kommt es zum Riickfall. Er landet wieder in der Nervenklinik; die Prozedur
wiederholt sich — meistens noch 6fter — und der Teufelskreis schlieBt sich. Die Arzte
wissen, daf in solchen Fillen die pathogene Ursache oft mehr in der gesellschaftlichen
Storung als in einer Gehirnerkrankung liegt. Die Medikation kann nur eine Hilfe-
stellung geben, wihrend auf die Gesellschaft die Hauptverantwortung fiir Heilung
und Erkrankung dieses Menschen zuriickfillt. Doch auch im modernen Sozialstaat
findet sich kaum eine zustindige Instanz, die in diesem — und zahlreichen analogen
Féllen — das Notwendige leisten konnte. Gesetzt den Fall, die genannte Landgemeinde
sei eine funktionierende Pfarre: Kann sich die Seelsorge hier dispensieren mit der
Berufung auf ihre theologische Bestimmung, Wort Gottes und Gnade, also ,Heil” zu
vermitteln und nicht medizinische Heilung? Es sind oft elementare pastorale Aufgaben,
die der Medizin zugeschoben werden. Niemand wire hier zustindiger und zur Hilfe
geeigneter als eine christlich verfalte Gemeinde. Wie weit ihr selber das Wort Gottes
und die Verpflichtung der Heilsgnade real sind, entscheidet sich an dieser mit-
menschlichen Situation.

Notwendige Differenzierungen

Wenn der Mann also in einer christlichen Nachbarschaftshilfe seine schiitzende
Geborgenheit findet oder auch therapeutische Hilfe erfihrt, so geschieht schon
Seelsorge. Therapie gehort bereits im Ansatz zum Erlsungsgeschehen, insofern sie
den Zugang zum Heil durch Befreiung aus Angst und Mechanismen erméglicht.
Man kann die Gnadenwelt auch nicht als iibernatiirliches Dachgeschof8 auf die Stock-
werke der Natur aufsetzen, wie es eine pseudotheologische Schichtentheorie ver-
suchte®. Nach allem biblischen, systematischen und pastoraltheologischen Verstindnis

18 D, Stollberg, Mein Auftrag — Deine Freiheit, Miinchen 1972, 31.
1 Vgl. G. Chruchon, Einfilhrung in die dynamische Psychologie, dt. Ubs. Frankfurt/M. 1965,
103 ff; ders., Psychologia Pastoralis (gedr. Vorlesungs-Ms.), Rom 1964, 69 ff.

374



verdient also die therapeutische Hilfe als Seelsorge anerkannt zu werden. Daraus folgt
jedoch keinesfalls die Stollbergsche Umkehrung, Seelsorge sei Therapie im kirchlichen
Kontext. Uberblickt man das pastorale Aufgabenfeld, so hat man mit Recht immer
schon zwischen sehr verschiedenen Vollziigen unterschieden, sei es in Gemeindeleitung,
Verkiindigung, Liturgie, Sakrament, Diakonie und Caritas, Beratung usw. Darunter
figuriert auch die personale Glaubens- und Lebenshilfe und der heilende Dienst.

Die Praktische Theologie hat die bestehende Praxis kritisch zu priifen und systematisch
zu ordnen, nicht nur zu begriinden und anzuwenden. Dabei spielt die Frage nach dem
theologisch Wesentlichen und kairologisch Filligen eine wichtige Rolle. Die reduktive
Teéndenz kann aber nie so weit gehen, alle anderen Vollziige zu ignorieren oder zu
subsumieren und die Psychotherapie als Seelsorge schlechthin zu erkliren, oder, wie es
Stollberg tut, den Begriff der Seelsorge einzuengen auf ,einen speziellen
Kommunikationsmodus zur Krisenhilfe neben Verkiindigung und Unterweisung”2°,
Ferner: Aus der Verschiedenheit der Aufgaben folgt die Verschiedenheit der den
gegenstindlichen Aufgaben angepaBten Mefthoden. Wer die Tragweite und den Wert
der Gesprichstherapie kennt, versteht die Freude iiber die Entdeckung dieser Methode
fiir die Seelsorge; aber deswegen geht es doch nicht an, die therapeutische Methode
(hier wirklich) als alleinseligmachende aller Seelsorge aufzuzwingen. Die Gemeinde-
predigt oder die Sakramentenspendung etwa kénnen gewifl auch an den Erkenntnissen
der Tiefenpsychologie gewinnen, aber sie haben als eigene Vollziige ihre Vollzugs-
normen zu entwickeln. Jeder Methodenmonismus macht sich verdichtig; man kann
eine Parlamentsdebatte auch nicht blo8 als gruppentherapeutischen Vorgang verstehen,
obwohl sich aus solchem Verstindnis etwas lernen 1agt.

Zwei Dimensionen

Die Ungeteiltheit des Menschen darf uns nicht den Blick fiir die Tatsache verstellen,
daB diese Einheit gleichzeitig zwei verschiedenen Dimensionen angehdrt. Der Mensch
liegt im Schnittpunkt. Man kann die eine Dimension als Immanenz, Diesseitigkeit,
Weltlichkeit oder einfach als Horizontale nehmen und die andere als theologische
Transzendenz, Gnadenwelt, Ubernatur oder Vertikale. Die Vertikale kann nur im
Glauben realisiert werden, sie entzieht sich als solche der sinnlichen Erfahrung;
Ereignisse wie Siinde, Erlésung, Rechtfertigung, Heil und Heiligung gehdren dieser
Dimension an. Krankheit, Heilung und Gesundheit liegen in der Horizontalen.
Heiligung des Menschen ist etwas wesentlich anderes als Heilung. Trotzdem bestehen
zwischen den Vorgingen des Heils und der Heilung Beziehungen, die sich in Sprach-
analogie ausdriicken, aber nicht erschdpfen. Die Siinde driickt und wirkt sich auf der
Erfahrungsebene als Stdrung aus, die Erlosung zielt auf einen Zustand letzter
menschlicher Integration und Vollendung. Umgekehrt wissen wir, wie durch
Erziehungsfehler Neurosen gestiftet und der Zugang zum Glauben, Hoffen und
Lieben verbaut werden kénnen. Wenn wir nun Seelsorge hier einordnen, so wird klar,
daB sie als gottmenschliche Sendung beiden Dimensionen angehort und nur in der
Horizontalen erfahren und verwirklicht werden kann; ebenso aber auch, da sie ihrem
Wesen nach, als Vermittlung von Glaube und Gnade, zur Heilsdimension gehdrt. Sie
kann nur aus dem Glauben geleistet und von keiner anderen Instanz ersetzt werden.
Von daher gesehen, provoziert der (sicher gut gemeinte) Slogan von der ,irztlichen
Seelsorge” (Freud, Frankl) einen inneren Widerspruch.

Zum selben Ziel fithrt eine schlichtere Uberlegung: Nach katholischer Auffassung
umschreibt die Praktische Theologie Seelsorge als den Heilsdienst der Kirche, der im
allgemeinen Heilswillen Gottes griindet und von Gott beauftragt und bewirkt, das
Erlosungswerk Christi durch den Hl. Geist in der je aufgegebenen Situation auf die

2 D. Stollberg, a. a. O. 52.

375



Verwirklichung des Reiches Gottes hin fortsetzt?!. In diesem Dienst lassen sich
mannigfache und unterschiedliche Aufgaben feststellen. Man kann sie in zwei Gruppen
einteilen: 1. Solche Aufgaben, die der Heilsinstitution Kirche allein und unabtretbar
iibergeben sind, so da8 sie ihr von keiner sikularen Instanz abgenommen oder streitig
gemacht werden konnen, wie die Glaubensverkiindigung, die Sakramente und die
kirchliche Liturgie. 2. Solche Aufgaben, die auch im nichtkirchlichen Kontext sinnvoll
erfiillt werden kénnen und sollen, wie in den Bereichen der Erziehung, Bildung,
Beratung, der Sozial- und Entwicklungshilfe. Auch solche Dienste liegen im Sendungs-
auftrag des Reiches Gottes und erscheinen insofern genuin und unverzichtbar; sie
liegen aber ebenso in der Kompetenz der weltlichen Instanzen. Hier muff es zur
sinnvollen Zusammenarbeit, Aufgabenteilung und Partnerschaft kommen. Hier in der
Horizontalen, hat der Sikularisationsprozef8 berechtigt und unberechtigt den Wirkraum
der Seelsorge beschnitten. Praktische Theologie fragt jedoch nicht nur nach dem fiir
die Seelsorge notwendigen Raum, sondern ebenso nach ihren angemessenen Methoden.
Aus dieser Perspektive sieht der Pastoraltheologe im Humanwissenschafter dann
nicht so sehr den ldstigen Konkurrenten, sondern auch den Partner im Dienst am
einen Menschen. Jedenfalls liflt sich die ,Diastase’”?? nicht dadurch aus der Welt
schaffen, daf man die theologische Dimension auf die anthropologische reduziert oder
umgekehrt, sondern indem man die doppelte Dimension der Seelsorge als Tatsache
anerkennt und daraus die Konsequenzen zieht.

4. Pluriforme und situationsgerechte Seelsorge

»Proprium” der Seelsorge

In der evangelischen Pastoraltheologie beherrschte lange Zeit die Alternative
Verkiindigung oder Lebenshilfe” die Diskussion. Das hingt zusammen mit der
ebenso heiff umstrittenen Frage nach dem eigentlichen Wesen, dem ,,Proprium” der
Seelsorge. Dabei ist zu beachten, daB ,Seelsorge” im evangelischen Sprachgebrauch
immer schon enger gefafit war und ungefihr das meint, was im katholischen Raum als
(sakramentale und aufBlersakramentale) Individualseelsorge oder als seelsorgliches
Gesprich bezeichnet wird. Vertreter der kerygmatischen Seelsorge wie Asmussen und
Thurneysen sehen das Proprium in der Heilsverkiindigung an den einzelnen. Das vom
Pfarrer verkiindigte Wort Gottes trifft nicht auf ein naturales Vorverstindnis, sondern
»bricht herein”#; so ,wird das Seelsorgegesprich zum Kampfgesprich, in welchem
um die Durchsetzung des Urteils Gottes zum Heil des Menschen gerungen wird”24,
Vertreter des Pastoral Counseling und der partner-zentrierten Seelsorge legen den
Ton nicht auf die Verkiindigung, sondern auf die Hilfe zur Selbstverwirklichung:
»Seelsorge ist die in der Nachfolge Christi begriindete Glaubens- und Lebenshilfe, die
dem einzelnen zu personlicher Erfiillung, zur Eingliederung in den Leib Christi und
zur Bewshrung in allen Fragen der Weltdeutung und Weltordnung fithren will”2s,
Der Grund fiir die harte, bis heute nicht ausgetragene Kontroverse liegt nicht darin,
da die einen das pastorale Anliegen der anderen nicht gewiirdigt hitten, sondern
vielmehr im verschiedenen Proprium: Die Methode der Seelsorge muff anders sein,
je nachdem ich ihr Proprium in der Verkiindigung oder aber in der Hilfe zur
christlichen Selbstverwirklichung sehe. Ist das aber eine echte Alternative?

Der katholischen Pastoraltheologie scheint das Problem (noch?) nicht akut geworden
zu sein. Der Trend geht hier in folgende Richtung: 1. Seelsorge iibt ihren Heilsdienst

21V, Schurr, s. v. ,,Seelsorge”, in: Herders Theol. Taschenbuch, Bd. 7, Freiburg 1973, 10.

22 R, Riess, a. a. 0. 179 f.

8 Vgl. E. Herdieckerhoff, s. v. ,Seelsorge”, in: Religion und Theologie, Taschenlexikon,
hg. v. E. Fahlbusdh, Bd. 4, Gottingen 1971, 33.

24 E, Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, 2. Aufl,, Zollikon-Ziirich 1957, 114.

2 A. D. Miiller, Grundrif8 der Praktischen Theologie, Giitersloh 1950, 289.

376



in verschiedenen Wirkformen: als Verkiindigung (mit Predigt, Katechese, Gesprich),
als Liturgie und Sakrament, als christliche Lebensgestaltung und als Kirchenleitung.
SchwerpunktmiBig stellt sich hier als Proprium unangefochten die ,,Vertikale”, nimlich
die Heilsvermittlung durch Wort und Sakrament dar. 2. Aufgaben in der Horizontalen
wie Lebensberatung und Psychotherapie werden von der kirchenamtlichen Seelsorge
konkurrenzlos den Humanwissenschaften bzw. den sikularen Instanzen iiberlassen.
Insofern diese Vollziige heilsrelevant sind, fallen sie in den Bereich nichtamtlicher
Seelsorge als christlicher Bruderdienst der Laien. Dieser Bereich wurde allerdings seit
dem Konzil stark aufgewertet. 3. Wenn sich im Einzelfall die Bediirfnisse iiber-
schneiden, der Heilsbediirftige also sowohl der Absolution wie der Therapie bedarf,
strebt man nach einer guten Zusammenarbeit zwischen Seelsorgern und christlichen
Therapeuten; Priestertherapeuten haben Seltenheitswert und ,therapeutische Seel-
sorge” (Stollberg) findet noch wenig Verstindnis. Aber handelt es sich wirklich um
Einzelfille? Ist die Uberschneidung der seelsorglichen Bediirfnisse nicht geradezu
Conditio humana?

Entweder — oder?

E. Thurneysen hat von der kerygmatischen Seelsorgelehre her dargestellt, daf jedes
echte seelsorgliche Gesprich auf zwei Ebenen verliuft?®, Das Gesprich nimmt zuerst
seinen Stoff aus der allgemeinen menschlichen Lebenslage mit den darin wirksamen
psychologischen, weltanschaulichen, soziologischen und moralischen Deutungen; dann
aber lilt der Seelsorger alle diese Einstellungen als Vor-Urteil erkennen und iiberbietet
sie durch eine iibergreifende Betrachtung der Dinge, indem er sie unter das Urteil
des Wortes Gottes stellt. Denn ,,Seelsorge findet sich in der Kirche vor als Ausrichtung
des Wortes Gottes an den einzelnen®”, Der unabdingbare Uberstieg in die
Verkiindigungsebene hat einen Bruch zur Folge, der das Seelsorgegespriach durchzieht.
Wenn der Seelsorger iiberhaupt zum Proprium, zur Verkiindigung kommen will, mufl
er das Gesprich geradezu auf diesen Bruch anlegen. Im Fahrwasser der dialektischen
Theologie ist diese Sicht besonders verstindlich. Die Erkenntnis der beiden Ebenen
und die pastorale Konsequenz des Bruches im Seelsorgegesprich wird jedoch vollig
unabhingig von K. Barth weithin vertreten.

Neuerdings hat J. Scharfenberg®® an dieser ,methodischen Verkrampfung” scharfe
Kritik geiibt. Die Probleme eines in die Seelsorge Kommenden betrachte man hier
als etwas vollig Irrelevantes, das méglichst rasch zur Seite geschoben werden soll, um
das eigentliche Ziel anzusteuern, nimlich mit Hilfe von passenden Schriftworten eine
Triebunterdriikung zustande zu bringen. Die ,liturgische” Einengung auf die
Verkiindigung mache es unméglich, sich der Freiheit eines wirklichen Gespriches zu
iiberlassen, und bedeute geradezu ,Miflbrauch des Gesprichs”. Er erinnert in diesem
Zusammenhang sogar an die ekklesiogenen Neurosen und glaubt, daf8 die psycho-
logische Situation nicht mehr fiir die Wiedereinfithrung der Beichte spreche. ,Der
therapeutische Effekt der Sprache liegt ja keineswegs im Aussprechen von bewuft-
gewordenen Verfehlungen, sondern in der sprachlichen Rekonstruktion unbewufSt
gewordener, also verdringter traumatischer Szenen®®. Noch weiter geht Stollberg,
indem er die Position Thurneysens umkehrt und fiir alle Seelsorge die therapeutische
Methode verlangt; Seelsorge unterscheide sich ja nur durch das Vor-Urteil des
Glaubens von sdkularer Psychotherapie®; sie sei Freiheitszeugnis und kdnne ,,daher
nicht als autoritire Predigt vom {ibermichtigen Anspruch des Heiligen Gottes
geschehen3t, Die Kritik wird hier sicher ungerecht, da sie der Eigenbedeutung und

2 E, Thurneysen, a. a. O. 114 ff. 28 J, Scharfenberg, a. a. O. 15 ff.
27 Ebd. 9. » Ebd. 22.
3 D, Stollberg, a. a. O. 33.

377



dem Auftrag der Verkiindigung nicht gerecht wird und ihr nur autoritire Vermittlung
zuschreibt. Aber leiden nicht beide Positionen an derselben Schwiche, nimlich an
einem Methodenmonismus, der die Kontroverse von vornherein vergiftet?

Beichte als Modell

Wie verdichtig das Entweder-Oder wirkt, liBt sich gerade am Beispiel der Beichte
zeigen. Kaum eine seelsorgliche Institution hat im Lauf der Geschichte einen so
starken Gestaltwandel erfahren wie die Beichte. Hier ist das Problem der Uber-
schneidung pastoraler Funktionen uralt. Geht man von der konkreten pastoralen
Situation aus, so muf der siindige Christ von der Seelsorge Bekehrungshilfen
erwarten, die verschiedene Wirkformen darstellen und daher auch unterschiedliche
Methoden verlangen: 1. Die Kirche sagt ihm das Urteil Gottes iiber die Siinde und
die frohe Botschaft seiner Erlosung ,auf den Kopf” zu (kerygmatischer Vollzug).
2. Sie vollzieht durch die liturgische Lossprechung seine Rekonziliation (sakramentaler
Vollzug). 3. Sie bietet ihm durch gezielte seelsorgliche Beratung die Hilfe zur
Erneuerung seines christlichen Lebens an (,Seelenfithrung”). Es leuchtet ohne
weiteres ein, daf alle drei Vollziige vonndten sind, daf jeder seine eigene Gestalt
und Methode hat und daf keiner durch die anderen verdringt werden soll. Die
unbewiltigte Schwierigkeit besteht aber darin, da8 sich schwerlich alle drei Vollziige
in einem Bufakt zur methodischen Einheit verbinden lassen (in derselben Lage
befindet sich der Lehrer, der in derselben Klasse sowohl unterrichten wie auch
erziehen soll; wobei sich die Methoden der beiden Vollziige teilweise zuwiderlaufen;
es gibt hier keine institutionelle Lésung, sondern nur eine Uberbriikung in der
Person des Lehrers).

In der Geschichte der BuBinstitution hat die Schwierigkeit dazu gefithrt, dal fast
immer eines der drei Elemente die anderen unterdriickte oder daf die Aufgaben
getrennt vollzogen wurden. Unter fritheren gesellschaftlichen Bedingungen war es
auch noch leichter, die christliche Lebenshilfe als Anweisung und ,,Zuspruch” mit der
Absolution zu verbinden. Der Vollzug hatte immer sakramentalen und liturgischen
Charakter, wenn auch in letzter Zeit durch die Buflgottesdienste das Element der
Verkiindigung aufgewertet wurde. Dafl die seelsorgliche Beratung und damit der
mitmenschliche Bezug in der liturgischen Anonymitit so lange vernachlissigt wurde,
diirfte Mitursache dafiir sein, daf8 die Beichte ihren Sitz im Leben zu verlieren droht.
Die protestantische Erfahrung sollte uns aber davor warnen, eine Rettung der Beichte
davon zu erwarten, dal man sie wieder einseitig auf Verkiindigung und Lebenshilfe
allein abstellt?2, Das Problem scheint heute abstrakt und institutionell nicht lgsbar.
Wir konnen aber — in Skumenischer Ubereinstimmung — berechtigte Hoffnung auf
die Person des ausgebildeten Seelsorgers setzen, der in der konkreten Situation die
Entscheidung trifft, welche Aufgabe fillig ist, und der, wenn nétig, sakramentale
Absolution, Seelenfithrung und Verkiindigung verbindet, ohne daf der methodische
Bruch seinen Heilsdienst beeintrichtigen muf.

Aufgaben der Praktischen Theologie

Die Praktische Theologie hat in der gegebenen Lage noch viele humanwissenschaftliche
Erkenntnisse zu integrieren. Sie kann dabei nicht einfach und freimiitig ins Arsenal
der Psychoanalyse greifen und sich auswihlen-was pafit, wihrend sie andererseits ein
weltanschauliches Verdikt verhingtsS. Das Verhiltnis zu den ,Hilfswissenschaften”
wandelt sich zu einer sinnvollen Zusammenarbeit. Hier konnen nicht Methoden

31 D, Stollberg, Seelsorge praktisch, 3. Aufl., Géttingen 1971, 13.

32 Luther sah noch die verschiedenen Heilsaufgaben im Beichtvollzug verbunden als ,vierte”
Wirkungsweise des Evangeliums ,durch die Kraft der Schlussel und auch per mutuum
colloquium et consolationem fratrum®, zit. bei E. Herdieckerhoff, a. a. O. 37.

33 Vgl. R. Riess, a. a. O. 60 f. .

378



kopiert werden, schon aus dem Grund, weil den Humanwissenschaften das pastoral-
theologische Formalobjekt fehlt: der Heilsbezug. Praktische Theologie hat vielmehr
aus der Zusammenarbeit mit den sikularen Disziplinen ihre eigene Pastoral-
psychologie, -soziologie usw. zu entwidkeln. Dabei bleibt in der Praxis, etwa im
Krankenhaus, immer noch das Postulat des Teamworks zwischen Seelsorger, Arzt,
Sozialarbeiter und Therapeut.

Da sich die notwendige pastorale Ausbildung nicht auf Information beschrinken kann,
schiebt sich die Einiibung wieder stark in den Vordergrund, wie sie sich, ausgehend
von der amerikanischen Seelsorgebewegung, im Clinical Pastoral Training, im Pastoral
Counseling und in der Gruppenseelsorge bereits eingefiihrt hat.

Die Auseinandersetzung zwischen kirchlicher Seelsorge und weltlicher Therapie im
Sikularisationsproze einerseits und zwischen kerygmatischer und therapeutischer
Bestimmung der Seelsorge andererseits hat wohl der Praktischen Theologie schwere
Probleme gebracht, gleichzeitig aber neue Denkanstéfle gegeben, einer Lésung niher-
zukommen auf dem Weg zu einer zeit- und sendungsgerechten Seelsorge.

ALEXANDER DORDETT

Streiflichter zur Codex-Reform

Die folgende Ubersicht wurde geboten unter Verwendung der amtlichen Verlautbarungen
der Codex-Revisions-Kommission mit dem Titel ,,Communicationes”. Sie erscheinen halb-
jahrlich seit dem Jahre 1969 und bieten fortlaufende Berichte itber die Titigkeit der Kommis-
sionen. Mein privates Wissen als Konsultor dieser Kommission habe ich nicht verwendet.

I. Allgemeines
1. Notwendigkeit einer Reform

Als am 28. Mirz 1963 die Codex-Revisions-Kommission gegriindet wurde!, waren seit
der Promulgation des CIC (1917) keine 50 Jahre vergangen. Die Frage ist nicht
unberechtigt, warum ein Gesetzeswerk in so kurzer Zeit veraltet war. In etwa
beantwortet der Codex diese Frage selbst, wenn im can. 6 vermerkt wird, da das
neue Gesetz die friihere Disziplin zum grofen Teil beibehalte®. Das bedingt eine
Bindung an eine Rechtsentwicklung, die in den Sammlungen zwischen dem 12. und
15. Jh. festgehalten worden war. Als Leitsatz fiir die Titigkeit der papstlichen
Kommission gilt diese Bindung nicht, sondern das Recht ist unseren Zeitverhiltnissen
auftragsgemif anzupassen. Wenn diese Titigkeit als Revision bezeichnet wird, so
darf der Ausdruck nicht daritber hinwegtiuschen, daf eher an eine griindliche Revision
als an eine behutsame Anpassung zu denken ist. In diesem Sinn kann man von einer
Reform des Kirchenrechts sprechen’.

Wir wollen nicht iibersehen, daf unsere Zeit nicht die giinstigsten Voraussetzungen
mit sich bringt. Auch wenn es heilt, die Erneuerung des Rechts habe gemiB den
Dekreten des II. Vatikanums zu erfolgen, so darf nicht unbeachtet bleiben, da8 dieses

1 Communicationes (= C) I (1969) 5.

2 Ansprache des Papstes an die Kardinile, Konsultoren und Beamten der Kommission:
AAS 57 (1965) 985—999 mit dem Hinweis auf can. 6 als Prinzip.

3 Vor der Bischofssynode (30. 9. bis 4. 10. 1967) berichtete Kard. Felici iiber die Arbeit der
Kommission: es handle sich um eine grundlegende Erneuerung des Gesetzwerkes unter
Beriidksichtigung der theologischen Voraussetzungen.

379



