kopiert werden, schon aus dem Grund, weil den Humanwissenschaften das pastoral-
theologische Formalobjekt fehlt: der Heilsbezug. Praktische Theologie hat vielmehr
aus der Zusammenarbeit mit den sikularen Disziplinen ihre eigene Pastoral-
psychologie, -soziologie usw. zu entwidkeln. Dabei bleibt in der Praxis, etwa im
Krankenhaus, immer noch das Postulat des Teamworks zwischen Seelsorger, Arzt,
Sozialarbeiter und Therapeut.

Da sich die notwendige pastorale Ausbildung nicht auf Information beschrinken kann,
schiebt sich die Einiibung wieder stark in den Vordergrund, wie sie sich, ausgehend
von der amerikanischen Seelsorgebewegung, im Clinical Pastoral Training, im Pastoral
Counseling und in der Gruppenseelsorge bereits eingefiihrt hat.

Die Auseinandersetzung zwischen kirchlicher Seelsorge und weltlicher Therapie im
Sikularisationsproze einerseits und zwischen kerygmatischer und therapeutischer
Bestimmung der Seelsorge andererseits hat wohl der Praktischen Theologie schwere
Probleme gebracht, gleichzeitig aber neue Denkanstéfle gegeben, einer Lésung niher-
zukommen auf dem Weg zu einer zeit- und sendungsgerechten Seelsorge.

ALEXANDER DORDETT

Streiflichter zur Codex-Reform

Die folgende Ubersicht wurde geboten unter Verwendung der amtlichen Verlautbarungen
der Codex-Revisions-Kommission mit dem Titel ,,Communicationes”. Sie erscheinen halb-
jahrlich seit dem Jahre 1969 und bieten fortlaufende Berichte itber die Titigkeit der Kommis-
sionen. Mein privates Wissen als Konsultor dieser Kommission habe ich nicht verwendet.

I. Allgemeines
1. Notwendigkeit einer Reform

Als am 28. Mirz 1963 die Codex-Revisions-Kommission gegriindet wurde!, waren seit
der Promulgation des CIC (1917) keine 50 Jahre vergangen. Die Frage ist nicht
unberechtigt, warum ein Gesetzeswerk in so kurzer Zeit veraltet war. In etwa
beantwortet der Codex diese Frage selbst, wenn im can. 6 vermerkt wird, da das
neue Gesetz die friihere Disziplin zum grofen Teil beibehalte®. Das bedingt eine
Bindung an eine Rechtsentwicklung, die in den Sammlungen zwischen dem 12. und
15. Jh. festgehalten worden war. Als Leitsatz fiir die Titigkeit der papstlichen
Kommission gilt diese Bindung nicht, sondern das Recht ist unseren Zeitverhiltnissen
auftragsgemif anzupassen. Wenn diese Titigkeit als Revision bezeichnet wird, so
darf der Ausdruck nicht daritber hinwegtiuschen, daf eher an eine griindliche Revision
als an eine behutsame Anpassung zu denken ist. In diesem Sinn kann man von einer
Reform des Kirchenrechts sprechen’.

Wir wollen nicht iibersehen, daf unsere Zeit nicht die giinstigsten Voraussetzungen
mit sich bringt. Auch wenn es heilt, die Erneuerung des Rechts habe gemiB den
Dekreten des II. Vatikanums zu erfolgen, so darf nicht unbeachtet bleiben, da8 dieses

1 Communicationes (= C) I (1969) 5.

2 Ansprache des Papstes an die Kardinile, Konsultoren und Beamten der Kommission:
AAS 57 (1965) 985—999 mit dem Hinweis auf can. 6 als Prinzip.

3 Vor der Bischofssynode (30. 9. bis 4. 10. 1967) berichtete Kard. Felici iiber die Arbeit der
Kommission: es handle sich um eine grundlegende Erneuerung des Gesetzwerkes unter
Beriidksichtigung der theologischen Voraussetzungen.

379



Konzil eine Reihe von Denkanstéfen gegeben hat, die einen Anfang bedeuten. In
manchen Belangen bediirfte es noch einer theologischen Weiterarbeit, ehe man durch
eine juristische Formulierung einen Versteinerungsprozef einleitet. Deshalb wird man
den oft beklagten schleppenden Gang der Kommissionsarbeit nicht als einen
unbedingten Ubelstand ansehen. Vielleicht hitte man noch behutsamer vorgehen und
durch eine méglichst umfassende Meinungseinholung die Weichen stellen kénnen. Auch
wire es denkbar gewesen, durch vorliufige Regelungen jener Materien, die einer
dringenden Neuordnung bedurften, eine Zeit der Kritik und Erprobung einzuschalten.

2, Arbeitsvorgang

Bei dem erwihnten Gremium handelt es sich um eine Kardinalskommission, der die
Entscheidungen zukommen. Unterstiitzt wird sie von Konsultoren, unter denen als
Fachleute Bischofe, Priester, Ordensleute und Laien vertreten sind. Nach Fachgebieten
geordnet sind sie 13 Spezialkommissionen zugewiesen worden, so da eine Zentral-
kommission die Arbeiten koordiniert!. Nach einem jiingsten Bericht des Kardinal-
Prises Felici wurden vom Mai 1966 bis zur Gegenwart insgesamt 180 Sitzungen
abgehaltenS. Der weitere Vorgang besteht darin, da die Ergebnisse der Bischofs-
synode zur Stellungnahme vorgelegt werden, dann aber der Gesamtepiskopat zur
Mitarbeit aufgerufen wird. Die Schemata werden versandt und die beigelegten Voten
dienen der Verbesserung des Entwurfes. Das geschah beim Grundgesetz der Kirche,
beim Strafrechtsentwurf und nunmehr ist es das Sakramentenrecht, zu dem die
Bischofskonferenzen Stellung beziehen sollen.

Dieser Arbeitsvorgang hat Kritik erfahren wegen unangemessener Geheimhaltung.
Auch wenn es sich nicht um ein Geheimnis im eigentlichen Sinn des Wortes handelt,
s0 ist nicht zu verkennen, daf eine Diskretion an den Tag gelegt wurde, die mit dem
kurialen Ausdruck als Reservation gekennzeichnet ist®. Grundsitzlich miiflte einem
Gremium das Recht eingerdaumt werden, in Ruhe arbeiten zu kénnen, ohne durch vor-
zeitige Veroffentlichungen Pressionen zu unterliegen. Absichtlich hochgespielte
Indiskretionen wurden dazu beniitzt, um die Kommission zu verdichtigen. Dazu
gehorte auch die unbewiesene Behauptung, es handle sich um eine Manipulation
seitens der rémischen Kurie. Dabei verga man ganz, da es gerade die Bischofe
waren, die aufgefordert wurden, Namen jener zu nennen, die als Konsultoren
geeignet schienen. Es darf nicht wundernehmen, da8 die Bischéfe vielfach jene nannten,
die auch sonst thre Ratgeber in kirchenrechtlichen Belangen waren. Das Bemiihen um
eine Manipulation hiitte auch erfolglos bleiben miissen, da von Anfang an eine
Ratseinholung und damit eine Kritik durch das gesamte Bischofskollegium vorgesehen
war.

3. System des Codex

Die erste Frage ging dahin, ob fiir die Lateinische Kirche und die Ostkirchen ein
gemeinsames Gesetzbuch zu schaffen sei, ungeachtet der Tatsache, da8 fiir die Ost-
kirchen bereits 1935 eine Kommission zur Schaffung des Orientalischen Codex ein-
gesetzt worden war. Seit 1949 sind Teilkodifikationen erschienen, die allerdings ihr
Vorbild deutlich verrieten: den Lateinischen Codex?. Da nun die Ahnlichkeit gegeben
war, so erschien die Frage nicht so sinnlos, ob es nicht besser sei, sich auf einen

4 Im Jinner 1966 waren 10 Spezialkommissionen (Unterkommissionen je nach Sachgebieten)
sowie eine Zentral- oder Koordinierungskommission errichtet worden. 1967 wurden weitere
Spezialkommissionen errichtet: C I (1969) 44 f. Die Zentralkommission erhielt den Auftrag,
die Prinzipien der Revision aufzustellen.

& Der Bericht des Kard. Felici nennt fiir 1975 den Stand von 48 Kardinilen, 104 Konsultoren
und erwiahnt insgesamt 180 Sitzungen seit 1966: PerRMCL 64 (1975) 24.

8 C I (1969) 98: ,reservatio prudens, quae labori peragendo proculdubio prodest.”

7 Eherecht 1949; ProzeSrecht 1950; Ordensrecht 1952; Personenrecht 1957.

380



gemeinsamen Codex zu einigen. Auf diesen Vorschlag ist nicht eingegangen worden,
vielmehr entschlof man sich dazu, getrennte Gesetzbiicher zu schaffen. Das Problem
wird vielmehr darin bestehen, da die vielen Ostkirchen nun auf ein Gesetzbudh, das
ihnen allen gemeinsam sein soll, festgelegt werden. Gleichsam als Klammer fiir alle
Kirchen, aus denen die eine Gesamtkirche zusammenwichst, sollte ein Grundgesetz
dienen, das mit der Bezeichnung , Lex fundamentalis” bedacht wurde®. Die Begrenzung
des Stoffes erlaubt es uns nicht, auf dieses Thema eigens einzugehen, da dies eine
gesonderte Darstellung notwendig machte.

Zu entscheiden war, nach welchen Gesichtspunkten der neue Codex zu ordnen sei.
Das bestehende Gesetzbuch wurde nach dem System des romischen Rechtsgelehrten
Gaius eingeteilt: personae, res, actiones. Das System befriedigt keineswegs, da das
kirchliche Verfassungsrecht nicht einfachhin als Personenrecht bezeichnet werden
kann. Ebensowenig befriedigt der Begriff des Sachenrechts, da so verschiedenartige
Dinge wie Sakramente, kirchliches Lehramt, Benefizialwesen, Verm&gensverwaltung
u. a. m. sich nicht in den Begriff ,Sache” pressen lassen. Im deutschen Sprachraum
bildete sich eine Einteilung in Verfassungsrecht und Verwaltungsrecht aus. Auch diese
lehrbuchartige Einteilung konnte sich nicht allgemein durchsetzen. Zur Zeit besteht
noch kein definitives System, sondern eine vorlidufige Ordnung nach Sachgebieten®.
Man mége nicht vergessen, daB8 auch das weltliche Recht nicht in eine gekiinstelte
Einteilung gepreSt worden ist, sondern die einzelnen Gesetzbiicher gleichsam neben-
einander stehen. Neben der allgemeinen Weisung, gemd den Dekreten des II. Vati-
kanums zu verfahren, hat die Zentralkommission Prinzipien erarbeitet, nach denen
die Codex-Revision zu vollziehen ist. Es sind Leitsitze, die nicht willkiirlich erfunden
wurden, sondern dem Geist des Konzils entsprungen sind?.

IL Kleriker und Hierarchie
1. Allgemeine Klerikerbestimmungen

Auch weiterhin muB ein Kleriker einer Ditzese inkardiniert sein. Die Neuerung wird
darin bestehen, da es sich hier auch um eine personale Prilatur handeln kann,
sowie der Ordensmann seiner Gesellschaft inkardiniert wird. Die Exkardination wird
insoferne erleichtert, als dafiir eine gerechte Ursache geniigt und ein Kleriker fiinf
Jahre nach seiner Auswanderung fiir die neue Ditzese optieren kann, sofern weder
der urspriingliche Ordinarius noch der Oberhirte, der den Betreffenden aufnehmen
muB, Einspruch erhebt!’. Klerikerprivilegien im herkémmlichen Sinn werden nicht
mehr genannt, geistliche Ubungen werden nur empfohlen, lediglich das Breviergebet
ist vorgeschrieben!2.

Es bleibt dem partikularen Gesetz iiberlassen, im einzelnen zu bestimmen, was
standeswidriges oder standesfremdes Verhalten ist. Verboten bleiben lediglich: frei-
willige Leistung des Militirdienstes, Ubernahme &ffentlicher Amter, Beteiligung an

8 Am 20. November 1965 sprach Paul VI. vor den Mitgliedern und Konsultoren davon, dafl
zwei Codices und eine gemeinsame Lex fundamentalis vorgesehen seien: AAS 57 (1965) 985.

? In der Sitzung vom 3. bis 7. 4. 1967 wurden die 10 Prinzipien der Reform beschlossen, das
Schema der Lex fundamentalis behandelt sowie ein provisorisches System formuliert,
da weder die romische Einteilung (personae — res — actiones) noch die deutsche Behand-
lung als Verfassungs- und Verwaltungsrecht befriedigen konnten. Eine endgiiltige Fest-
stellung des Systems wurde als ,nimis ardua” bezeichnet: C I (1969) 101—113.

10 Stichwortartig werden sie genannt: I. Juristischer Charakter des Codex, II. Unterscheidung
der beiden fora, III. Riicksichthahme auf die pastorale Sorge, IV. Einverleibung der
speziellen Fakultiten in den Codex, V. Anwendung des Subsidiaritiitsprinzips, VI. Rechts-
schutz der einzelnen, VII. Verwaltungsgerichtsbarkeit, VIII. Territoriale ‘Gliederung der
Kirche, IX. Erneuerung des Strafrechts, X. Schaffung eines neuen Systems fiir den Codex.
— Die Grundsiitze wurden von der Bischofssynode (30. 9. bis 4. 10. 1967) angenommen:
C1(1969) 99 f.

11 C III (1971) 189 £f. 12 Ebd. 192 f.

381



politischer Parteitiitigkeit, aufler die zustindige kirchliche Autoritit erachtet das fiir
niitzlich. Unveriindert bleibt das Verbot, Handel zu treiben!3, Da der Begriff des
Benefiziums fragwiirdig geworden ist, wird in Zukunft das kirchliche Amt zumindest
den Vorrang gewinnen. In diesem Zusammenhang ist die Rede davon, daf8 gewisse
jurisdiktionelle Befugnisse auch Laien verlichen werden kénnen!4.

2. Kirdhliche Gliederungen

Neben den Bischofen der Dibzese, des Apostolischen Vikariates und der Prifektur
wird auch die Abtei und Prilatur mit eigenem Volk (statt dem kodikarischen Ausdruck
,mullius”) erwihnt. Neu ist die Nennung der Apostolischen Administratur, die im
Codex als eigenes Gebiet nicht erwihnt wird (genannt wird nur der Administrator
als Bistumsverweser)15,

Das territoriale Prinzip wird insofern durchbrochen, als auch andere Kriterien genannt
werden, die eine kirchliche Sprengelbildung erméglichen. Es handelt sich um personale
Prilaturen fiir eine bestimmte Menschengruppe!. Im Codex vermift man eine
Definition der Pfarre. Im Entwurf wird sie bezeichnet als eine Gemeinschaft von
Glidubigen oder ein Teil des Volkes Gottes, deren Sorge einem Pfarrer anvertraut
wurde. Wie bei einer Ditzese kann auch der Bischof Personalpfarren errichten (nach
Ritus, Volkstum, Sprache u. a. Griinden)’.

Im AnschluB an das II. Vatikanum wird der Ausdruck kirchliche Region erwihnt, zu
der die Kirchenprovinzen der gleichen Nation zusammengefat werden kénnen. Es
wiire denkbar, daf man iiber die Grenzen einer Nation (im kirchenrechtlichen Sinn)
hinaus noch gréBere Regionen schafft. Die Bedeutung einer derartigen Region zeigt
sich darin, da8 nun an die Stelle des Plenar- oder Nationalkonzils das Regionalkonzil
tritt. Der Codex schreibt nicht vor, wie hiufig solche Kirchenversammlungen abzuhalten
sind; der Entwurf sieht nunmehr vor, da dies alle 20 Jahre zu geschehen habe. Fiir
Kirchenprovinzen hingegen, die einer derartigen Region angehéren, ist betreffs
Abhaltung des Regionalkonzils keine Zeit vorgesehen. Das Regionalkonzil wird von
der Bischofskonferenz einberufen; der Vorsitz wird von der Bischofskonferenz
gewihlt. Die Besdliisse bediirfen einer Bestitigung durch den Apostolischen Stuhls.
Hinsichtlich der Bischofskonferenzen erwihnt der Entwurf die vom II. Vatikanum und
dessen Ausfithrungsbestimmungen erlassenen Neuregelungen?®.

3. Bischéfe

Es wird unterschieden zwischen Di6zesan- und Titularbischéfen. Bei letzteren zwischen
Koadjutoren bzw. Hilfsbischéfen und den einfachen Titularbischéfen, die keme
bestimmte Funktion in einer Di6zese haben2°,

Beziiglich der bischéflichen Kurie, dem Generalvikar, dem Bischofsvikar, dem Pnester—
rat und Pastoralrat werden die bereits erlassenen Bestimmungen erneut aufgezihlt®l.
Neu ist die Erwdhnung eines Kollegiums von Konsultoren, das aus einigen Mit-
gliedern des Priesterrates besteht. Dieses Kollegium (also der verkleinerte Priesterrat)
wihlt auch im Falle der Sedisvakanz den Administrator der Ditzese, der anstelle des
bisherigen Kapitularvikars den Sprengel interimistisch leitet22,

4. Ordensleute

Einige terminologische Anderungen sind zu erwihnen. Der Ordensstand wird als
institutum perfectionis bezeichnet, die einzelnen Ordensgenossenschaften als
institutum, die einzelne Provinz als pars instituti, das einzelne Haus als sedes, die

13 Ebd. 194. 18 Ebd. 44—46.

14 Ebd. 195. 19 Ebd. 48 f.

:‘ Cb? (1972) 40. :‘!’ gb X (1973) 217.
¢ Ebd. 42. 226, 230.
17 Ebd. 42. 22 Ebd. 230 u. 235.

382



Novizen als candidati, durch die Profef erfolgt die cooptatio. Bei den Geliibden wird
nicht unterschieden zwischen einfachen und feierlichen (die Frage ist noch nicht
geklirt), sondern zwischen zeitlichen und definitiven. Der Obere wird als moderator
bezeichnet, der Untergebene als sodalis®®. Fiir den Ordensstand gilt, daB die vita
communis als integrierender Teil betrachtet wird, so daf8 auch jener nicht aufhért
Ordensmann zu sein, der nicht innerhalb einer Kommunitit leben kann. Hingegen
ist die Ubernahme der 3 Rite durch Geliibde fiir den Ordensstand wesentlich?4. }
Fiir die Klassifizierung wird unterschieden zwischen Ménchen, Kanonikern, Konven-
tualinstituten und Apostolischen Instituten. Dazu kommen die Institute ohne Geliibde,
die nunmehr den Namen erhalten: instituta vitae apostolicae consociatae. Sikular-
institute schlieBlich unterscheiden sich zwar nicht von den Laien, sie fiithren jedoch
ein Leben nach den evangelischen Riten und werden als solche von der Kirche
anerkannt®®. Bei den monastischen Instituten fillt der Ausdruck klerikal und laikal.
Die Unterstellung von Nonnen unter den parallelen Ménchsorden gilt nicht als ein
Zeichen der Reife und wird deshalb als Diskriminierung aufgegeben. Nichts spricht
jedoch gegen das Bestehen eimer consociatio®®. Die Nonnenklausur ist nur in
beschaulichen Kléstern einzufithren und gilt dann als pipstliche Klausur. Andere
Nonnenkléster, die sich Apostolatsaufgaben weihen, werden nicht zur Errichtung der
pipstlichen Klausur verhalten. Fiir andere Ordensleute, Minner und Frauen, wird iiber
die Klausur nichts ausgesagt; das bleibt der partikularen Gesetzgebung iiberlassen®.

Die Kanoniker fiihren ein Leben, das dem Gotteslob und dem priesterlichen Dienst,
besonders in Pfarren, geweiht ist?®, Konventualinstitute sind zwar nicht mit den
Bettelorden gleichzusetzen, zeichnen sich jedoch durch eine gewisse Strenge des
Lebens aus?®. Die Apostolischen Institute hingegen sind vor allem dem priesterlichen
Dienst gewidmet?30,

Eine gewisse Anderung hat auch der Gedanke der Exemption erfahren. So wird fest-
gehalten, daf fiir alle Ordensgenossenschaften der Gedanke der Autonomie aus-
schlaggebend ist, damit sie ihre Identitit wahren kénnen. Auch die exempten Orden
unterstehen dem Ordinarius in ihrer Titigkeit, dem Kult, der Predigt, der Katechese,
der Unterweisung, der Schule und dem Apostolat. Die Exemption bezieht sich auf
die innere Ordnung, durch welche die betreffenden Ordensleute der bischoflichen
Jurisdiktion entzogen werden3!.

III. Eherecht

Da das Schema des neuen Eherechts in einer italienischen Zeitung vollstindig
verdffentlicht worden ist und Navarrete den Artikel in den ,Periodica” bringt, halte
ich mich an diesen Text3.

Die Definition der Ehe hilt sich an die herkémmliche Ausdrucksweise. Auch wenn die
kodikarische Ausdrucksweise iiber den primiren und sekundiren Zweck nicht auf-
gegriffen wird, so klingt sie auf in der Wendung, daf die Ehe hingeordnet sei auf
die Zeugung von Nachkommenschaft (can. 2 § 1). Den Bischofskonferenzen kommt es
zu, das Aufgebot zu regeln (can. 9 u. 12). Es ist zu fragen, warum diese Einrichtung
iiberhaupt beibehalten  wurde. Navarrete bezeichnet sie als eine verehrungswiirdige
Reliquiess. Die Ehehindernisse sind nur fiir jene verpflichtend, die in der katholischen

3 C VII (1975) 90. 27 Ebd. 91f.

2 C VI (1974) 79. 2 C VII (1975) 71.
2% C V (1973) 67 sowie C VII (1975) 71—81. 2 Ebd. 73.

26 C VI (1974) 87 u. 90. 0 Ebd. 75 £.

31 Ebd. 85 ff.

32 I, Navarrete beruft sich auf die Verdffentlichung in: Il Regno (19, Doc. 1 apr. 1974,
192—203) und brachte das Schema in: PerRMCL 63 (1974) 611—658 unter dem Titel:
Sd:iema iuris recogniti ,,De Matrimonio”, Textus et observationes.

33 Ebd. 617.

383



Kirche getauft oder in sie aufgenommen worden sind. Das wiire eine selbstverstindliche
Folge, wenn der Gesetzgeber sich dazu aufraffen kénnte, die Verbindlichkeit des
positiven kirchlichen Rechts nur auf jene Personenkreise zu beschrinken. Neu ist die
zusitzliche Bestimmung, da die Ehehindernisse fiir jene nicht gelten, die durch einen
formellen Akt oder notorisch von der Kirche abgefallen sind (can. 21). Der formelle
Akt diirfte in einer ausdriicklichen Erklirung zu sehen sein, was ein notorischer
Kirchenabfall ist, lit Zweifel offen,

Im Dringlichkeitsfall hat der Bischof Dispensgewalt von allen positiv-rechtlichen Ehe-
hindernissen und — falls der Bischof nicht mehr angegangen werden kann — auch jene
Personenkreise (mit kleinen Abénderungen), die im Codex erwihnt werden (cann. 26
bis 28). Ob das Hindernis der Priesterweihe darunterfillt, muf noch vom Papst
entschieden werden. Terminologisch ist beim aufschiebenden Hindernis an die Stelle
des Wortes ,,impediens” der Ausdruck ,prohibens” getreten (can. 18). Leider ist bei
der Definition des dffentlichen Hindernisses (can. 19) so manche Unklarheit geblieben,
da es heiflt, es miisse sich um ein Hindernis handeln, das aus 6ffentlichen Fakten
hervorgeht oder sonstwie bewiesen werden kann.

Geblieben sind von den Eheverboten das &ffentliche Geliibde der Keuschheit (can. 32)
(wenn es zeitlich ist), die gesetzliche Verwandtschaft (can. 33) und die Mischehe
(can. 38). Unseres Erachtens sind alle 3 Hindernisse iiberfliissig34. Die EheschlieBung
ist fiir einen Ordensmann nach Ablegung der Geliibde bereits von anderer Seite her
verboten, entgegenstehende staatliche Bestimmungen konnten durch eine generelle
Klausel erfait werden, die bekenntnisverschiedene Ehe bedarf zwar einer Regelung,
sollte aber nicht mehr als Ehehindernis aufgestellt werden, zumal aus jedem ver-
niinftigen Grund dispensiert werden kann und durch die Dispenspraxis der Gedanke
einer Nachsicht vom Gesetz verlorengegangen ist. Von den trennenden Hindernissen
wurden jene gestrichen, die bisher als Hindernisse minoris gradus galten. Geblieben
sind das &ffentliche ewige Geliibde der Keuschheit (can. 46), der Gattenmord
(can. 48) im Hinblick auf eine neue EheschlieBung, Verwandtschaft, Schwigerschaft
und &ffentliche Ehrbarkeit (cann. 49—51).

Bei der Impotenz (can. 41) wird vermerkt, daf8 es sich um eine Unfihigkeit zum
Geschlechtsverkehr handeln miisse. Nihere Umschreibungen gibt der Gesetzgeber nicht,
aufschluflreich ist jedoch ein Sitzungsbericht iiber Beratungen zu dieser Materie. Die
bisherige Rotaljudikatur wich nicht nur von medizinischen Erkenntnissen ab, sondern
ist auch in sich inkonsequent. Eine Frau gilt als ehefihig, auch wenn sie der
postvaginalen Organe entbehrt, vom Mann wird jedoch die Erzeugung und Ausstofung
des semen verum verlangt. Die Inkonsequenz wird noch gréfler, wenn in einem
Atemzug vermerkt wird, daf das ,semen verum” nicht kindererzeugend (prolificum)
sein miisse. Uber die Notwendigkeit dieses semen verum im Sinne der Rotaljudikatur
stimmten die Konsultoren ab. Von ihnen waren 16 gegen diese Begriffsbestimmung,
zwei dafiir. Man beschrinkte sich auf den Ausdrudk einer ,,seminatio ordinaria”. Es
scheint, daf der Ausdruck nicht geniigend abgeklirt ist, denn anschlieBend daran
wurde noch die Frage erortert, ob es geniige, da der Mann fihig sei zu einer copula,
die imstande ist, die libido zu sittigen. Der Ausgang war unbefriedigend: 7 stimmten
dafiir, 7 dagegen und 1 Konsultor enthielt sich der Stimme3s,

Das Hindernis des Frauenraubes (can. 47) ist geblieben, unseres Erachtens iiber-
fliissigerweise. Hinsichtlich des ehelichen Konsenses gibt es zwei wichtige Neuerungen:
Bisher wurde die Geisteskrankheit nicht im Eherecht eigens erwihnt, man konnte sie
allenfalls bei can. 1081 subsumieren, wenn vom ehelichen Willen die Rede war, ohne
den keine Ehe geschlossen werden kann. Jetzt heiit es, da jemand eheunfihig ist,

3¢ Im selben Sinn Navarrete, ebd. 629.
35 De impotentia matrimonium dirimenti: C VI (1974) 188—391.

384



wenn er des Vernunftgebrauches entbehrt. Die Formulierung li8t wohl die Deutung
zu, daB es sich nicht nur um Mingel des Erkennens handelt, sondern auch um
eine intellektuelle oder volitive Beeintrichtigung der Urteilsfihigkeit im Sinne einer
Entscheidungsunfihigkeit (can. 54). Neu ist die Bestimmung, dafl auch die Unfihigkeit
zur Ubernahme ehelicher Verpflichtungen (can. 55) die Ehe ungiiltig macht, weil sich
niemand zu etwas verpflichten kann, was er nicht zu erfiillen vermag. Es handelt sich
also um einen neuen Nichtigkeitsgrund, dem freilich ein arger Schonheitsfehler
anhaftet. Die Anomalie wird als psycho-sexual bezeichnet. An diesem Ausdruck sind
beide Elemente anfechtbar. Es kénnte sich um eine sexuelle Anomalie handeln (etwa
eine hormonale), die nicht unbedingt psychisch sein muB. Es kann aber ebensogut
psychische Beeintrichtigungen geben, die nicht sexuell verursacht sind.

Eine weitere Neuerung ist die Verungiiltigung der Ehe durch eine arglistige Tduschung,
welche die eheliche Gemeinschaft in schwerwiegender Weise stért (can. 58). Es fragt
sich hier, warum nicht einfachhin von einer Tiuschung iiber einen schwerwiegenden
Umstand gesprochen worden ist. Ferner miifte man priifen, ob man nur den
verschuldeten Irrtum beriicksichtigt, oder auch jene irrige Annahme, die ohne
Tauschungsabsicht entstanden war, weil z. B. der Ehegatte selbst nicht um diesen
Umstand, der objektiv vorhanden ist, gewuft hat. Bedenklich erscheint uns auch bei
der Aufzihlung der Vorbehalte gegen die ehelichen Giiter (Nachkommenschaft,
Unaufldslichkeit und Treue) die Erwidhnung des Ausschlusses der communio vitae
(can. 61 § 2). Fiir die Ehegerichte werden sich zweifelsohne zahlreiche Unklarheiten
ergeben.

Bedauerlicherweise ist bei der Neufassung des Konsensmangels von Furcht und Zwang
(can. 62) die bisherige Formulierung mit einer geringfiigigen Anderung iibernommen
worden. Die Rechtsprechung hat jedoch gezeigt, da die Unterscheidung einer Furcht
von auflen oder von innen, gerechter- oder ungerechterweise eingefl68t, nicht nur mit
Unklarheiten belastet ist, sondern in sich fragwiirdig erscheint. Es wiirde geniigen
zu sagen: Eine Ehe ist ungiiltig, wenn sie unter schwerer Furcht zustandegekommen
ist, so daB die Heirat sich als der einzige Ausweg erwies.

IV. ProzeSrecht

1. Das Streitverfahren

Das Anliegen besteht in einer Beschleunigung des Verfahrens, da die Kritik sich
vor allem gegen die Verschleppung von Eheprozessen richtet. Ursache dafiir ist zum
Teil auch der Personalmangel, da nicht geniigend Priester fiir eine Titigkeit am
Gericht freigestellt werden kénnen. Aus diesem Grund ist im Entwurf im Anschluf
an das Motu Proprio ,,Causas matrimoniales” eine Mitwirkung von Laien vorgesehen.
Die Ernennung von Laien zu Notaren ist keine Neuerung, hingegen ist die Mitwirkung
als Assessor oder Instruktor eine Erweiterung der Médglichkeiten. Von einer Ent-
scheidung der Bischofskonferenz hingt es ab, ob in 1. Instanz auch ein Laienrichter
neben zwei geistlichen Richtern titig werden kann. Dem gleichen Gremium kommt
es zu, iiber die Errichtung von Regionalgerichten zu befinden. In Zukunft soll der
Offizial statt dieses nichtssagenden Titels als bischoflicher Vikar fiir die Gerichts-
barkeit bezeichnet werden, dem die Diézesanrichter zur Seite gestellt werden.

Um von iiberfliissigen Beschrinkungen abzusehen, ist jedem das Klagerecht
zugesprochen worden, auch Nichtgetaufte konnen vor dem kirchlichen Gericht agieren.
Im Sinne einer Vereinfachung kann der Prises eine Klageschrift zuriickweisen, aller-
dings mit Rekursrecht an das Kollegium. Wenn die Parteien nicht darauf beharren,
selbst die Streitpunkte festzulegen, dann ist es Sache des Richters, die Festlegung der
Streitpunkte zu formulieren. Im Sinne der Parteien werden dem Bandanwalt sowie
den Advokaten — die Advokatur kann auch von Frauen ausgeiibt werden — die gleiche

25 385



Stellung eingerdumt; wenn nicht besondere Griinde dagegen sprechen, kann der
Advokat auch den Vernehmungen beiwohnen.

Die Aussage der Parteien soll in Zukunft nicht mehr als Gestéindnis, sondern als
Bekundung (declaratio) bezeichnet werden. Der Sinn ist folgender: Ein Gestindnis
spricht zugunsten des ProzeBgegners und gegen das eigene Interesse. Eine Bekundung
ist eine einfache Aussage, die auch im eigenen Interesse geschehen kann. Dieser
Bekundung kommt zwar nicht volle Beweiskraft zu, sie soll jedoch in Zukunft mehr
Beriicksichtigung finden, um die Gefahr eines Beweisnotstandes abzuwehren. Eine
Vereinfachung liegt auch in der Reduzierung der Griinde fiir die Nichtigkeit eines
Urteiles. Im Anschluf an ,,Causas matrimoniales” wird die Zustindigkeit erweitert
auf den Ort, an dem der Beklagte einen nichtvoriibergehenden Aufenthalt hat, sowie
auf das Gericht, an das die Beweise leichter herangebracht werden kénnen. Die zweit-
instanzliche Bestitigung kann auch durch Dekret erfolgense.

2. Das Verwaltungsverfahren

Im Sinne eines Rechtsschutzes fiir den einzelnen und in Ansehung der Tatsache, daf8
bei der Apost. Signatur durch Errichtung einer 2. Sektion eine Art Verwaltungs-
gerichtsbarkeit eingefithrt worden ist, soll nun dieser Gedanke einen Ausbau nach
unten finden. Das bedeutet, da jemand, der durch einen Verwaltungsakt sich
benachteiligt glaubt, nicht nur einen Rekurs an den Apost. Stuhl einlegen kann,
sondern die Moglichkeit hat, sich an ein Verwaltungsgericht zu wenden. Auf diese
Weise ist die Wiederherstellung verletzter subjektiver Rechte eher gewihrleistet als
durch einen Rekurs.

Durch die Schaffung von zwei Instanzen ist eine Behandlung der Sache innerhalb
des Landes ermdglicht. Wihrend die Kommission bestrebt war, ein gesamtkirchliches
Rahmengesetz zu schaffen, haben die Bischtfe Bayerns einen Entwurf erarbeiten
lassen, der fiir die Kirchenprovinzen in Bayern vorgesehen ist. Die vorbildliche Arbeit
diente auch der Kommission als Anregung??.

V. Strafrecht

Es war ein Wunsch der Zentralkommission, das Strafrecht wirklichkeitsnaher zu
gestalten. Aus diesem Grund wurden zwei Forderungen aufgestellt: Die Strafen sind
im duBleren Rechtsbereich zu verhlingen und nachzulassen, die Tatstrafen (sie treten
durch Begehung der Tat automatisch ein) sind auf wenige Fille zu reduzieren. Der
bisherige Nachteil bestand darin, daf ein kompliziertes System geschaffen worden
war, der Beichtvater jedoch befugt war, im Zusammenhang mit der Spendung des
Bufisakramentes die Strafen nachzulassen. Es wurden theoretisch Berge errichtet, die
dann einfachhin weggewischt erschienen. Damit im Zusammenhang steht auch das
Uberwuchern von Tatstrafen, deren Eintreten unkontrollierbar ist, so daff der
Delinquent selbst dariiber urteilen muf}, ob die Strafe eingetreten ist oder nicht. Damit
war der Laie iiberfordert und das Strafrecht zur Wirkungslosigkeit verurteilt. Freilich
geriet man damit in ein Dilemma, weil der Exkommunizierte erst im #ufleren Rechts-
bereich um Absolution von der Strafe ansuchen muB. Das bedeutet Diffamierung und
Verzug des Strafnachlasses. Deshalb schuf die Kommission die etwas seltsam
anmutende Moglichkeit: Der Exkommunizierte kann und darf das Buflsakrament
empfangen, auch wenn die Strafe nicht nachgelassen ists8.

38 C 11 (1970) 184—190,
37 C II (1970) 192 ff u. C IV (1972) 36—38.
38 C II (1970) 100—106.

386



Inzwischen wurde der Entwurf den Bischofen vorgelegt, die Stellungnahmen sind
eingegangen und im letzten Heft der ,,Communicationes” in einem knappen Referat
zusammengefafit. Kritik wurde geiibt, da88 eine kirchliche Strafe auch ohne vorherige
Strafandrohung durch das Gesetz in Ausnahmefillen verhingt werden kann. Fast alle
loben die Unterscheidung zwischen dem &#ufleren und inneren Rechtsbereich, manche
befiirchten jedoch das Aufkommen einer zu rechtlichen Betrachtungsweise. Vor allem
richtet sich die Kritik jedoch dagegen, daf der Exkommunizierte die sakramentale
Absolution empfangen konne, weil das ekklesiologisch falsch sei. Hingegen wurde die
Verminderung der Tatstrafen gelobt; manche wollen sie zur Giinze abschaffen, andere
hingegen halten sie fiir hichst angemessen, weil sie an das Verantwortungsbewufltsein
des einzelnen appellieren. Schlie@lich wurde daran Kritik geiibt, da8 bei Aufzihlung
der einzelnen Delikte — ihre Zahl wurde stark vermindert — zu oft von unbestimmten
Strafen die Rede ist. Dadurch werde das Prinzip der Legalitit geschwicht®®.

% C VII (1975) 93—97.

JOHANNES SINGER
Christ sein — Modell Kiing*

»Diese Buch ist geschrieben fiir alle, die sich, aus welchen Griinden auch immer,
ehrlich und aufrichtig informieren wollen, um was es im Christentum, im Christsein
eigentlich geht”” (13). So die erklirte Absicht des Verfassers; es ist nun , faktisch doch
so etwas wie eine kleine ,Summe’ des christlichen Glaubens geworden” (14). Dazu
muf Kiing in vielen Sitteln reiten; er betdtigt sich nicht nur in simtlichen theolo-
gischen Disziplinen, in den biblischen vor allem, sondern auch in Religionswissenschaft,
Philosophie, Sozialethik, Geschichte, Literatur, Musik, Soziologie, als Theoretiker und
als Praktiker. Die Situation der Gegenwart schreit nach einem Zusammen des im
Spezialistentum Zerfallenen, wie auf anderer Ebene das Phinomen Teilhard
de Chardin bewiesen hat. Es ist Kiing zu danken, den Mut zum Versuch (14) einer
Synthese aufgebracht zu haben. Mit gutem Gespiir greift er ein entscheidendes
Anliegen der gegenwirtigen Stunde auf, die wachsend von Orientierungslosigkeit
bedroht ist; das Buch ,mufl jetzt und nicht erst in drei oder dreiffig Jahren
erscheinen” (14). Ob freilich die Theologie, insbesondere die fiir das Buch so zentrale
Christologie, die iiberzeugende Auskunft parat hilt, ist fiiglich zu bezweifeln!. (Von
der Bibelwissenschaft her hilt der Autor die Situation fiir giinstig.) Die Gefahr, den
zweiten Schritt vor dem ersten zu machen, hat Kiing auf sich genommen, offensichtlich
um der Not und der Sache willen.
*

Trotz des enormen Umfanges des Buches ist die Grundaussage angenehm einfach:
Inmitten der Herausforderung durch den modernen Humanismus und die Welt-
religionen erhebt sich dringend die Frage nach dem unterscheidend Christlichen. Es
ist dies der konkrete Jesus Christus von Nazaret. Seine Sache ist die Sache Gottes;
diese aber ist das Wohl des Menschen, seine wahre GrofSe, seine letzte Wiirde (241).

* Kiing Hans, Christ sein. (676.) Piper, Miinchen 21974. Ln. DM 38.—.
1 Vgl. z. B. P. Schoonenberg, Christologische Diskussion heute, in: ThPQ 123 (1975) 105—117.

387



