gemeinsamen rdm.-kath. und evang.-luth.
Kommission, ein Votum abzugeben. Es stand
bei allen Beteiligten von vornherein fest, da
diese Gespridhe, die in Malta ihren Abschlu
gefunden hatten, weitergehen sollten. L. hat
ausfiihrlich Stellung genommen. Das ist der
Inhalt eines Aufsatzes in der CATHOLICA,
der dann spiter als eigene Schrift veriffent-
licht wurde. Das Votum zum Malta-Bericht
interessiert wenig, wohl aber der Schlu8, der
einen gezielten Angriff auf die Skumenische
Bewegung in Genf darstellt. Die Skumeni-
sche Bewegung in Genf hat sich verloren in
einen Horizontalismus von sozial-ethischer
Hilfe in Behandlung von Rassismus-Proble-
men und hat dariiber die vertikalen Pro-
bleme vergessen. Im Vordergrund stehen
nunmehr neue Themen, wie Friedensstrate-
gie, Gewalt, Revolution, soziale Gerechtig-
keit, Kampf gegen Kolonialismus, Umvertei-
lung von Madht, Neuorganisation der inter-
nationalen Politik, Kampagnen gegen Rassis-
mus und Faschismus, Begegnung mit dem
Kommunismus. Das alles ist eine gefihrlich
einseitige Humanisierung des christlich-mis-
sionarischen Auftrags.

Die Kirche dient nicht mehr der Wahrheit.
Diese Welt, die erlsungsbediirftige, ist nie
der Ort, in dem die Kirche ihre Einheit findet.
Diese Einheit, der allein die &kumenische
Bewegung zu dienen hat, ist nur durch einen
vertieften Glauben an die unverkiirzte christ-
liche Botschaft zu erreichen; sie ist enthalten
in dem gekreuzigten und auferstandenen
Gottmenschen Jesus Christus. Das alles gilt
es zu bedenken zumal in der Zeit vor
Nairobi, wo iiber die Einheit der Kirche
nachgedacht werden soll. Das fast in klassi-
scher Reife geschriebene Biichlein erfordert
ein immer neu zu beginnendes Studium,
Paderborn Albert Brandenburg

EVANG.-KATH. ARBEITSGEMEINSCHAFT
FOR MISCHEHENSEELSORGE DER
SCHWEIZ (Hg.), Das Traugesprich. Eine
8kumenische Handreichung. (59.) Benziger,
Einsiedeln/TVZ-V., Ziirich 1975. Kart. Snolin
DM/sfr 5.80.

Ausgehend von der Schweizer Situation wer-
den dem Seelsorger, der bekenntnisverschie-
dene Brautpaare auf die Trauung vorzuberei-
ten hat, methodische und inhaltliche Hin-
weise fiir die Gesprichsfithrung gegeben. Die
Akzente sind zeitgemif gesetzt. Empfehlens-
wert fiir alle in der 8kumenischen Ehevor-
bereitung Titigen, zur Uberpriifung des eige-
nen Verhaltens und der Aussagen, die ge-
macht werden.

Linz Bernhard Liss

MORALTHEOLOGIE

VONLANTHEN ALBERT, Idee und Entwidc-
lung der sozialen Gerechtigkeit. Zu einem
bedenklich gewordenen  Theologenstreit

(275.) Universititsverlag, Freiburg/Schweiz
1973. Brosch. sfr 35.—.

V. unterzieht sich der Miihe, die Geschichte
eines Begriffs und seine Wandlung innerhalb
eines Jh. zu beleuchten und zu beurteilen. Es
laBt sich ausweisen, dafl der Terminus
soziale Gerechtigkeit” im kirchlichen und
sozialethischen Sprachgebrauch keine lange
Tradition hat — trotz der Tatsache, daf aus-
differenzierte Lehrmeinungen die Kardinal-
tugend der Gerechtigkeit im Lauf der Theo-
logiegeschichte und besonders der Moral zu
erdrtern und relevant zu machen suchten. Die
vorliegende Monographie ist {iber weite
Strecken (besonders im 2. systematischen
Teil) daran interessiert, das Beziehungs-
verhilltnis der sozialen Gerechtigkeit zu
nahestehenden Begriffen zu bestimmen, etwa
zur Gesetzesgerechtigkeit und (immer wie-
der) zum Gemeinwohl. Bei der Auseinan-
dersetzung mit der in unserer Epoche so
relevanten Frage der sozialen Grundrechte
(Kap. V und VI) wird eine rechtsphiloso-
phische Position des Vf. offenbar, die latent
immer gegenwirtig ist und bisweilen in kri-
tischen Formulierungen manifest wird: So-
ziale Gerechtigkeit hingt an der sanktionier-
ten Verteilung von Rechten und Giitern.
Damit erschdpft sich der Realititshorizont
dieser Monographie aber im groflen und
ganzen. Der reale gesellschaftliche, politische
und Skonomische Hintergrund in der Ent-
stehung und im Gebrauch des Begriffes der
sozialen Gerechtigkeit wird in der Abhand-
lung fast nicht ausgeleuchtet. Dem VE. liegt
wenig daran, den Begriffsinhalt und die
Begriffshiilse in ihrer Relevanz und in ihrer
Funktion getrennt bzw. in ihrer Spannung
zu diskutieren. So wird aus der geschicht-
lichen Erdrterung ein isolierter, mehr oder
wenig interessanter und damit auch mehr
oder weniger wahrer Bericht iiber einen
Gelehrtenstreit.

Die aktuelle Relevanz der Problematik von
Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit sollte im
abschlieBenden Kapitel ,,SchluBbetrachtungen
und neue doktrindre Entwicklungsrichtungen
im Bereich der sozialen Gerechtigkeit” noch
zur Sprache kommen. Die Beurteilung der
JPolitischen Theologie” und der , Theologie
der Revolution” im schmalen Horizont einer
abstrakten, ,rechtsphilosophischen Unter-
suchung” (6) bleibt notwendigerweise dem
existentiellen Interesse an Gerechtigkeit bzw.
Verinderung der ungerechten Gewaltstruk-
turen fern. Es stellt sich abschlieBend die
Frage nach der Funktion und dem Wert einer
derartigen Untersuchung. Einen Satz, den
Vf. iiber eine spezifische Begriffsformulie-
rung inmitten des Textes gebraucht, mdchte
man auf die ganze miihsame Arbeit anwen-
den: ,Ubrigens vermag dieser ungefihrliche
Streit den Geist der heutigen Juristen auch
nicht im geringsten zu fesseln” (128). Die
Abhandlung iiber die bewegte Geschichte

413



einer Begriffshiilse kann leicht dem so for-
mulierten Verdikt verfallen.
Salzburg Ferdinand Reisinger

STEINMETZ FRANZ JOSEF, Befreit aus
Enge und Zwang. Jesu Moral fiir den
Menschen. (Biblisches Forum 10) (84.) KBW
Stuttgart 1974, Kart. DM 9.80.

Diese Sdhrift hiilt das Versprechen ihres
Titels: Sie vermag dem nicht nur in seinem
Glauben, sondern vor allem in seiner Lebens-
fithrung verunsicherten Christen zum Be-
wufltsein zu bringen, daB ,das Joch Christi
nicht driidkend und seine Last leicht ist”.
Diese befreiende Unterweisung geschieht in
drei Schritten. — Zuniichst wird gezeigt, da88
Jesus zwar die starre ,Gesetzlichkeit” und
das Festhalten am ,totenden Buchstaben”
{iberwindet, aber keineswegs eine ,Gesetz-
losigkeit”, eine Relativierung aller sittlichen
Normen verkiindet. Er setzt vielmehr die
bleibende Giiltigkeit des Dekalogs voraus,
verlangt jedoch von den Seinen, ihn zu
erfitlllen, d.h. ihn in der alle Grenzen und
Ziune sprengenden Dynamik der Liebe bis
in seine letzten Konsequenzen situations-
gerecht zu verwirklichen.

Diese ,Erfiilllung” muff nicht aus eigener
Kraft geleistet werden. Die an den Christen
gestellte sittliche Forderung lautet nicht mehr:
»Du kannst, weil du sollst”, sondern: ,Du
kannst, weil Christus dir neues Leben
geschenkt hat” (59); du kannst, weil die
Weisung Christi nicht mehr ,auf steinerne
Gesetzestafeln, sondern in der Kraft des
Geistes in unsere Herzen eingeprigt wurde”
(2 Kor 3, 3). Dieses tiefste Wesen christlicher
Lebensfithrung kann heute nicht eindring-
lich genug verkiindet werden: ,Ich bin wirk-
lich der Ansicht, da eine Ethik, die von den
gnadenhaften Mbglichkeiten der Erlosungs-
tat Christi ausgeht, ein ganz anderes Gesicht
haben wird als eine Ethik, die sich mit der
sogenannten Natur des Menschen befaft. Es
wiirde nicht blo8 der finstere Charakter einer
Sollensethik verschwinden, es wiirde wirklich
eine zur Liebe hin gebffnete Moral
gepredigt . . . (59).

Diese klar gegliederte und trotz der Schwie-
rigkeit der behandelten Probleme leicht ver-
stindliche Schrift kann nicht nur den christ-
lichen Wortverkiindigern, Erziehern, Lehrern
und Eltern aufs wiirmste empfohlen werden;
sie kann auch der so verheifungsvollen
charismatischen Erneuerungsbewegung gute
Dienste leisten. Eine solche bibeltheologische
Besinnung auf die Bedeutung des Pneumas
im dhristlichen Leben kénnte diese Bewe-
gung vom Abgleiten in das blof Ekstatische
bewahren und langsam in der Christenheit
das Bewuftsein wachrufen, daf das ,Gesetz
des Geistes und des Lebens uns frei macht
vom Gesetz der Siinde und des Todes”
(R6m 8, 2).

Bertholdstein Mirjam Prager

414

KIRCHENRECHT

NEUMANN JOHANNES, Synodales Prinzip.
Der grifere Spielraum im Kirchenrecht.
(Kirche im Gesprich) (120.) Herder, Freiburg
1973. Kart. lam. DM 12.50.

Seit der Mitte unseres Jh. ist in Staat und
Kirche der Ruf nach mehr Demokratie und
Mitbestimmung laut zu héren. Bei vielen
Katholiken erregten jedoch die zahlreich er-
richteten ,Riite” und die synodale Woge
Besorgnis und Enttiuschung. Konnen diese
Einrichtungen eine zeitgemife Demokratisie-
rung der Kirche bedeuten? N. stellt gleich
eingangs klar, daB der Begriff ,Demokratie”
nicht in gleicher Weise auf die staatlichen
wie auf die kirchlichen Belange angewendet
werden kann: die Kirche hat ihre Vollmacht
vom Herrn, weder ihre Gewalt noch ihr
Sinngehalt kénnen aus dem Willen des Vol-
kes abgeleitet werden. Die Formen der kirch-
lichen Beratung und der gemeinsamen Ent-
scheidung sind vor allem als geistliche Vor-
ginge zu sehen; es vollzieht sich ja ein
geistliches Geschehen, wenn in der Kirche
um eine gemeinsame Haltung auf Grund des
gemeinsamen Glaubens gerungen wird. Die
geistlichen Amtstriger haben dabei eine un-
aufgebbare Verantwortung; die konsultati-
ven Ratsgremien und die synodalen Ver-
sammlungen kdnnen sie davon nicht ent-
lasten, wohl aber ihnen bei der Ausiibung
jhres Amtes entscheidend helfen. VE. zeigt
sodann auf, was sich an kollegialen und
synodalen Formen in der Kirche entwickelt
hat und wie es um die Verwirklichung dieser
Tradition heute steht: synodale Versammlun-
gen sind ein origindres Verfassungselement
der universalen dhristlichen Kirche; im Osten
hatten allerdings die Synoden eine prédgendere
Bedeutung als im Westen; die Ankiindigung
eines Skumenischen Konzils durch Johan-
nes XXIII. brachte auch in der Verfassung
der Kirche des Westens eine Wiederentdek-
kung der synodalen und kollegialen
Elemente.

Der CIC kennt zwar bestimmte synodale
Organe, vom 8kumenischen Konzil {iber teil-
kirchliche Synoden bis zu den Dibzesan~
synoden, behilt ihnen aber bestimmte Rechte
ausdriicklich vor, so z. B. die Mitsprache und
das Stimmrecht der Kleriker auf den rein
hierarchischen Versammlungen; von Laien ist
bei Dibzesansynoden iiberhaupt nicht die
Rede. Die rémische Kirche kennt auch Kolle-
gien als stindige Organe der Kirchenleitung,
so das Kardinalskollegium und das Dom-
kapitel; sie sind jedoch, wie Vf. meint,
aristokratisch-feudalen Ursprungs und diir-
fen nicht als ,demokratische” Weisen der
Mitbestimmung verstanden werden. Als
Institut, das geeignet ist, bei der Leitung
der Kirche den Grundsatz der ,Briider-
lichkeit” zu verwirklichen, biete sich die



