
NKENZELLE

Das kirchliche Amt un die Eucharistie
Überlegungen Z rage der „Noteucharistie”
} ist kaum übersehendes Kennzeichen der katholischen Theologie Von heute,
12{ Sie ber Fragen, cdie der Tradition Jängst alsc endgültig beantwortet galten,
Neu nachdenkt und dabei bestehende kirchliche Lehräußerungen zumindest dem
bisher verstandenen Sinn ın Trage stellt. Dabei geht keineswegs Aussagen,

denen glaubte, S1e aufgrund des allgemeinen Glaubenssinnes der Kirche
und der Tätigkeit des ordentlichen kirchlichen Lehramtes letzte Verbindlichkeit bean-
spruchen können, sondern durchaus auch theologische Sätze, von enen i bis-
her annahm, G1E durch das außerordentliche kirchliche Lehramt definitiv entschieden
elen.

Zur Begründung dieser theologischen Neubesinnung wird VOor allem auf die FOr-
schungsergebnisse der Exegese des hingewiesen, die eben der Dogmatiker über-
nehmen und zugleich ernstnehmen MUSSE.,  . Aufgrund intensiven und £fruchtbaren
dogmengeschichtlichen Forschung erscheinen dann manche ÄAussagen des kirchlichen
Lehramtes in größeren Horizont und damit auch in eUen Licht. Unter
Berücksichtigung der kirchlichen Frage-Antwort-Situation lasse sich erkennen, auf
Fragen, die WIT heute stellen, damals eine Antwort gegeben wurde, weil unsere
Problematik noch nich:  en bestanden hat. Gerade der ogmatiker nımmt ımmer mehr

Kenntnis, er el Aufgabe nicht gerecht wird, W er LUr die Lehräußerun-
mCIl der Kirche alc solche interpretiert, ohne den geschichtlichen Standort dieser AÄAus-

zZzUu berücksichtigen. Er i1st csich dessen bewußt, die Kontroversen und
Diskussionen miteinbeziehen muß, die zZum verbindlichen ext geführt en.
Im das II Vatikanum werden die kirchlichen Strukturen Neu durchdacht
und diesem Zusammenhang wird die Stellung des kirchlichen Amtstragers
größeren Rahmen des Gottesvolkes gesehen. Dieser innerkirchliche Autfbruch führt
zZzu der Frage, ob bestimmte Vollmachten, die bisher allein dem Priester zugeordnet
WAarTeTl, derart ın die Kirche eingeordnet SIN  d, 61e eiNner Notsituation auch von
einem Nicht-Geweihten ausgeübt werden können. War 1a In der Theologie der
nachtridentinischen Zeit, VOT allem unter dem nfiluß der Entscheidungen des Vati-
kanums un! der Lehräußerungen 1U5 XI., mehr oder minder der cselbstverständlichen
Überzeugung, das kirchliche Amt nich  en 1UL5 hierarchisch strukturiert ist, sondern
auch die dogmatischen Unterschiede zwischen den einzelnen Stufen des Amtes gze.
selen, erkennt die Theologie eute ımmer eu  elT, cp1 der Ausbildung
und Verteidigung des monarchischen Episkopates die nannten kirchlichen Struk-
turen W  Jar gibt, aber keineswegs ge. ist, welcher Art die Unterschiede SIn  d, und
WIe 651e einzelnen dem göttlichen bzw. dem kirchlichen Recht zuzuordnen S1IM!  d.
Ein Vergleich vVon Zzwel verbindlichen kirchlichen Lehrentscheidungen macht den
Erkenntnisfortschritt deutlich Während das Konzil von Trient! lehrt, daß 5 der
kath Kirche nach göttlicher Anordnung ıne Rangordnung gibt, die Bischöfen,
Priestern und Dienern besteht, berücksichtigt clas IL Vatikanum?* die inzwischen

Denzinger-Schönmetzer (DS),onSymbolorum Freiburg 3$41967), 1776
®: Dogmatische Kons  on über die Kirche, Nr. 28 Zur theologischen Problemlage vgl

Finkenzeller, Von der Botschaft jesu Kirche TIS Zweitel Fragen Probleme
Antworten (München 1974), 109 f; Ders., Zur Diskussion über das Verständnis der
apostolischen Sukzession. Fine systematische ersicht, in: 123 1975), 321—340,
dort ist die wichtigste Literatur verzeichnet.

JOSEF FINKENZELLER 

Das kirchliche Amt und die Eucharistie 

,- Oberlegungen zur Frage der „Noteucharistie" 

Es ist ein kaum zu übersehendes Kennzeichen der katholischen Theologie von heute, 
daß sie über Fragen, die in der Tradition längst als endgültig beantwortet galten, 
neu nachdenkt und dabei bestehende kirchliche Lehräußerungen zumindest in dem 
bisher verstandenen Sinn in Frage stellt. Dabei geht es keineswegs nur um Aussagen, 
von denen man glaubte, daß sie aufgrund des allgemeinen Glaubenssinnes der Kirche 
und der Tätigkeit des ordentlichen kirchlichen Lehramtes letzte Verbindlichkeit bean­
spruchen können, sondern durchaus auch um theologische Sätze, von denen man bis­
her annahm, daß sie durch das außerordentliche kirchliche Lehramt definitiv entschieden 
seien. 

Zur Begründung dieser theologischen Neubesinnung wird vor allem auf die For­
schungsergebnisse der Exegese des NT hingewiesen, die eben der Dogmatiker über­
nehmen und zugleich ernstnehmen müsse. Aufgrund einer intensiven und fruchtbaren 
dogmengeschichtlichen Forschung erscheinen dann manche Aussagen des kirchlichen 
Lehramtes in einem größeren Horizont und damit auch in einem neuen Licht. Unter 
Berücksichtigung der kirchlichen Frage-Antwort-Situation lasse sich erkennen, daß auf 
Fragen, die wir heute stellen, damals keine Antwort gegeben wurde, weil unsere 
Problematik noch nicht bestanden hat. Gerade der Dogmatiker nimmt immer mehr 
zur Kenntnis, daß er seiner Aufgabe nicht gerecht wird, wenn er nur die Lehräußerun­
gen der Kirche als solche interpretiert, ohne den geschichtlichen Standort dieser Aus­
sagen zu berücksichtigen. Er ist sich dessen bewußt, daß er die Kontroversen und 
Diskussionen miteinbeziehen muß, die z~ verbindlichen Text geführt haben. 

Im Anschluß an das II. Vatikanum werden die kirchlichen Strukturen neu durchdacht 
und in diesem Zusammenhang wird die Stellung des kirchlichen Amtsträgers im 
größeren Rahmen des Gottesvolkes gesehen. Dieser innerkirchliche Aufbruch führt 
zu der Frage, ob bestimmte Vollmachten, die bisher allein dem Priester zugeordnet 
waren, derart in die Kirche eingeordnet sind, daß sie in einer Notsituation auch von 
einem Nicht-Geweihten ausgeübt werden können. War man in der Theologie der 
nachtridentinischen Zeit, vor allem unter dem Einfluß der Entscheidungen des I. Vati­
kanums und der Lehräußerungen Pius' XII., mehr oder minder der selbstverständlichen 
Oberzeugung, daß das kirchliche Amt nicht nur hierarchisch strukturiert ist, sondern 
auch die dogmatischen Unterschiede zwischen den einzelnen Stufen des Amtes geklärt 
seien, so erkennt die Theologie heute immer deutlicher, daß es seit der Ausbildung 
und Verteidigung des monarchischen Episkopates die genannten kirchlichen Struk­
turen zwar gibt, aber keineswegs geklärt ist, welcher Art die Unterschiede sind, und 
wie sie im einzelnen dem göttlichen bzw. dem kirchlichen Recht zuzuordnen sind. 

Ein Vergleich von zwei verbindlichen kirchlichen Lehrentscheidungen macht den 
Erkenntnisfortschritt deutlich. Während das Konzil von Trient1 lehrt, daß es in der 
kath. Kirche nach göttlicher Anordnung eine hl. Rangordnung gibt, die aus Bischöfen, 
Priestern und Dienern besteht, berücksichtigt das II. Vatikanum2 die inzwischen 

1 Denzinger-Sdiönmetzer (DS), Enchiridion Symbolorum (Freiburg "1967), 1776. 
2 Dogmatische Konstitution über die Kirche, Nr. 28. Zur theologischen Problemlage vgl.: 

]. Finkenzeller, Von der Botschaft Jesu zur Kirche Christi. Zweifel - Fragen - Probleme -
Antworten (München 1974), 109 f; Ders., Zur Diskussion über das Verständnis der 
apostolischen Sukzession. Eine systematische Obersicht, in: ThPQ 123 (1975), 321-340, 
dort ist die wichtigste Literatur verzeichnet. 

15 



erfolgte exegetische und dogmenhistorische Forschung, W  JeIu sagt, der aus gött-
licher Einsetzung kommende kirchliche Dienst werde In verschiedenen Ordnungen
ausgeübt VC( denen, die seit alters Bischöfe, Priester und Diakone heißen. Galt
aufgrund der tridentinischen Entscheidung als selbstverständlich, 1Ur der Priester
Spender der Krankenölung sSeın ann, SO  O wird ın eit diese Frage ZEeu durch-
dacht Der gemeinsamen Synode der Bistümer der BRD liegen Zwel theologische
Gutachten VOT, die cdie Bestellung des Diakons (und der Diakonin) ordentlichen
Spender der Krankenölung möglich halten und auch wünschen?. Die beiden Gut-
achter weılsen darauf hin, g das T rienter Konzili die Spendung der Kranken-
salbung ausschließlich dem Priester vorbehalten habe, al aber die geschichtlichen
Forschungen der letzten Jahrzehnte das Ergebnis gezeitigt haben, von den
sten Zeugnissen bis _ Jh (in einigen Kirchenprovinzen SORaT darüber hinaus)

sten und Westen die Krankensalbung der überwiegenden Zahl der Fälle von
ajlen gespendet wurde. Noch Johannes Von Damaskus, der als der letzte Kirchenvater
des ÖOstens die griechische Theologie zusammengefaßt hat, bezeugt die Praxis der
Krankensalbung durch den einfachen Gläubigen. Tst seit der Karolingerzeit erscheint
der Priester als der alleinige Spender der Krankensalbung®.
Die vielfältigen Diskussionen über das Verständnis des ufßsakramentes und die
Möglichkeit Formen des Bußvollzuges 511 bekannt, als G1e äher
dargestellt werden müßten. Glaubte Ila bisher, aufgrund der tridentinischen
Entscheidung, die das Bekenntnis aller nach der Taufe begangenen schweren Sünden
nach Z:  J Art und artverändernden Umständen kraft go!  en Rechtes fordert®,
eıine Neugestaltung der dogmatischen ur des Bußsakramentes -  . mehr MmMOÖßg-

sel, SO gibt 25 eute eıne wachsende eologen, die der Überzeugung
sind, die Kirche onne einen Bußgottesdienst Sakrament eigentlichen 1NNne
erklären?.

Mögen diese und ähnliche Fragen der Sakramententheologie alc echte innerkatholische
Kontroversen gelten, SO erheben doch verschiedene kirchliche Behörden Einspruch
gn die These, dafß PS analog ZUE Nottaufe auch e1ne Noteucharistie gebe, a160
der geweihte Priester der normale und ordentliche Spender der Eucharistie sel,

aber ın besonderen Notfällen auch ein Nicht-Ordinierter der Eucharistie vorstehen
könne. Unter den von der Kongregation für die Glaubenslehre beanstandeten Lehren
von Küng steht auch die These: 1e Eucharistie OoOnne Notfall von einem
Getauften ohne Priesterweihe vollzogen werden. Dieser Satz sel mit der Lehre des

Laterankonzils und des Il Vatikanischen ONZ: nicht vereinbar®. Weil cie
genannte ese modifizierter und mMe1s: abgeschwächter Form auch vVon anderen
Theologen vertreten oder wenigstens -  n ausgeschlossen WIT!  d, coll dieses Problem
äher eroörtert werden. Da 05 HU1 um die erundsätzliche Darstellung eıiıner Position

Vgl Synode. Amtliche Mitteilungen der gemeinsamen Synode der Bistümer der Bundes-
repu Deutschland 7 1973), 7 —A0 P. Hünermann, Gutachten Bestellung des
Diakons (Der Diakonin) ordentlichen Spender der Krankensalbung; Vorgrimler,
Gutachten über Diakone als Spender der Krankensalbung.

N DS 1697; 1719.
n Zur Dogmengeschichte der Krankensalbung vgl Poschmann, 5 und Letzte Olung

(Freiburg1

Vgl e eser Frage: Finkenzeller, Einzelbeichte, eneralabsolution und Bußgottesdienst
AUS dogmatischer Sicht, p Bußsakrament Bußpraxis (hg, V. eifel, München
1 f; Ziegenaus, Umkehr Versöhnung Friede. Zu v  ıner theologisch VeTl-
antworteten Taxis VC  < Bußgottesdienst Beichte (Freiburg1 113
Vgl Der des Lehrverfahrens Küng, erKorr (1975), 181— 18
hier 182.,

erfolgte exegetische und dogmenhistorische Forschung, wenn es sagt, der aus gött­
licher Einsetzung kommende kirchliche Dienst werde in verschiedenen Ordnungen 
ausgeübt von denen, die seit alters Bischöfe, Priester und Diakone heißen. Galt es 
aufgrund der tridentinischen Entscheidung als selbstverständlich, daß nur der Priester 
Spender der Krankenölung sein kann, so wird in unserer Zeit diese Frage neu durch­
dacht. Der gemeinsamen Synode der Bistümer der BRD liegen zwei theologische 
Gutachten vor, die die Bestellung des Diakons (und der Diakonin) zum ordentlichen 
Spender der Krankenölung für möglich halten und auch wünschen3• Die beiden Gut­
achter weisen darauf hin, daß zwar das Trienter Konzil4 die Spendung der Kranken­
salbung ausschließlich dem Priester vorbehalten habe, daß aber die geschichtlichen 
Forschungen der letzten Jahrzehnte das Ergebnis gezeitigt haben, daß von den frühe­
sten Zeugnissen an bis zum 8. Jh. (in einigen Kirchenprovinzen sogar darüber hinaus) 
im Osten und Westen die Krankensalbung in der überwiegenden Zahl der Fälle von 
Laien gespendet wurde. Noch Johannes von Damaskus, der als der letzte Kirchenvater 
des Ostens die griechische Theologie zusammengefaßt hat, bezeugt die Praxis der 
Krankensalbung durdt den einfadten Gläubigen. Erst seit der Karolingerzeit erscheint 
der Priester als der alleinige Spender der Krankensalbung5. 

Die vielfältigen Diskussionen über das Verständnis des Bußsakramentes und die 
Möglichkeit neuer Formen des Bußvollzuges sind zu bekannt, als daß sie näher 
dargestellt werden müßten. Glaubte man bisher, daß aufgrund der tridentinischen 
Entscheidung, die das Bekenntnis aller nach der Taufe begangenen schweren Sünden 
nach Zahl, Art und artverändemden Umständen kraft göttlichen Rechtes fordert6, 

eine Neugestaltung der dogmatischen Struktur des Bußsakramentes nicht mehr mög­
lich sei, so gibt es heute eine wachsende Zahl von Theologen, die der Oberzeugung 
sind, die Kirdte könne einen Bußgottesdienst zum Sakrament im eigentlichen Sinne 
erklären 7. 

Mögen diese und ähnliche Fragen der Sakramententheologie als echte innerkatholische 
Kontroversen gelten, so erheben doch verschiedene kirchlidte Behörden Einspruch 
gegen die These, daß es analog zur Nottaufe auch eine Noteucharistie gebe, daß also 
der geweihte Priester zwar der normale und ordentliche Spender der Eucharistie sei, 
daß aber in besonderen Notfällen auch ein Nicht-Ordinierter der Eucharistie vorstehen 
könne. Unter den von der Kongregation für die Glaubenslehre beanstandeten Lehren 
von H. Küng steht audt die These: die Eucharistie könne im Notfall von einem 
Getauften ohne Priesterweihe vollzogen werden. Dieser Satz sei mit der Lehre des 
IV. Laterankonzils und des II. Vatikanischen Konzils nicht vereinbar8. Weil die 
genannte These in modifizierter und meist abgeschwächter Form auch von anderen 
Theologen vertreten oder wenigstens nicht ausgeschlossen wird, soll dieses Problem 
näher erörtert werden. Da es nur um die grundsätzliche Darstellung einer Position 

3 Vgl. Synode. Amtliche Mitteilungen der gemeinsamen Synode der Bistümer der Bundes­
republik Deutschland 'l (1973), 37-40: P. Hünennann, Gutachten zur Bestellung des 
Diakons (Der Diakonin) zum ordentlichen Spender der Krankensalbung; H. Vorgrimler, 
Gutachten über Diakone als Spender der Krankensalbung. 

4 OS 1697; 1'719. 
15 Zur Dogmengeschichte der Krankensalbung vgl. B. Posdimann, Buße und Letzte Ölung 

(Freiburg 1951), 125 f. 
6 OS 1679-1683; 1706-1708. '=' 
1 Vgl. zu dieser Frage: ]. Finkenzeller, Einzelbeichte, Generalabsolution und Bußgottesdienst 

aus dogmatischer Sicht, in: Buße - Bußsakrament - Bußpraxis (hg. v. E. Feifel, München 
1975), 71 f; A. Ziegenaus, Umkehr - Versöhnung - Friede. Zu einer theologisch ver­
antworteten Praxis von Bußgottesdienst und Beichte (Freiburg 1975), 113 f. 

8 Vgl.: Der Abschluß des Lehrverfahrens gegen H. Küng, in: HerKorr 29 (1975), 181-185; 
hier 182. 

16 



der zeitgenössischen Theologie geht, wird kein Wert darauf gelegt, das vorliegende
wissenschaftliche aterial vollständig darzulegen?.

Die Thesen der zeitgenössischen katholischen eologie
Wie bereits angedeutet, hat Küng klar die These vertreten, dafß Notfällen eıne
Eucharistiefeier geben könne, ohne daß eın durch Handauflegung ordinierter Priester
der Feier vorsteht19. Er geht davon aQusS, daß das eine Pluralität Von Gemeinde-
verfassungen bietet, die grundsätzlich auch späatere Zeiten Bedeutung haben kön-
Nnen. Da Paulus den uUunumsSIrftenen echten Briefen nıe von der ÖOrdination und
den Presbytern spricht, kennt el offensichtlich kein institutionalisiertes Ämt, das

eingesetzt wird und durch das INan dann erst ZUul Dienst verpflichtet WUT'  .  de.
Seine Kirchen sind Gemeinschaften freier charismatischer Dienste. Nach dem des
Apostels Var auch In den paulinischen Gemeinden eine Institutionalisierung nich  er ZuUu
vermeiden. Für dieses fortgeschrittene Stadium der Entwicklung des kirchlichen Amtes
bieten cClie Apostelgeschichte und die Pastoralbriefe dort klare Zeugnisse, wc S1e VO

Presbyter- und Episkopenamt und dem itus der Handauflegung berichten
Der Eintritt die apostolische Nachfolge des Leitungsdienstes sollte nach nt] Kirchen-
verständis, normalerweise du  . eın auf verschiedene We:  1se mögliches Zusam-
menwirken VO Vorstehern und Gemeinde geschehen. Der ormalfall dürfte die
Berufung durch die Gemeindeleiter unter Beteiligung der Gemeinde se1ın. Von der
paulinischen bzw. heidenchristlichen Kirchenverfassung her +  sen aber insbeson-
dere Notfälle auch andere Wege den Leitungsdienst und die apostolische
Nachfolge der Kirchenleiter offengelassen werden: aufgrund der Berufung
andere Gemeindeglieder oder aufgrund e1nes £frei aufbrechenden Charismas
Gemeindeleitung oder -gründung. Die presbyteral-episkopale Kirchenverfassung, die
sich in der nachapostolischen eit mit Rech  en ın der Kirche faktisch durchgesetzt hat,
muß auch heute alle Möglichkeiten, die der nt] Kirche bestanden haben, ZUMUN-
dest grundsätzlich offenbleiben. Diese Feststelung 15t VvVon großer Jragweite IN15-
sionarischer Hinsicht. Co ist etwa 1n China oder Güdamerika auch ohne Presbyter
eine ge Eucharistiefeier möglich!!,
Küng bestreitet also rund n  cht, ZU] gültigen Eucharistiefeier
ein kirchlicher Vorsteher notwendig ist; vertritt aber die These, das
kirchliche Amt nicht 1U durch Handauflegung eingesetzt werde, sondern auch heute
noch das kirchliche Amt e1ner charismatischen Weise der Kirche aufhbrechen
Oonne  ..  12 Unter Zugrundelegung des üblichen Verständnisses von Ordination und
läuft die These Küngs in der Tat darauf hinaus, Notlagen die Eucharistie v«CdC

Nicht-Ordinierten, Von einem aien, geleitet werden kann

Einen Überblick über die Problemlage bietet tte, Amt, Ordination und Sukzession
1im Verständnis evangelischer und katholischer Exegeten und Dogmatiker der Gegenwart
sSOWIle Dokumenten ökumenischer Gespräche SSse1dor! 1974),
Wozu Priester? Eine Hilfe. (Einsiedeln 34 £; Ders., Christsem en 1974),
Küng, Wozu Priester? 38.— 309

12 Vgl Reform und Anerkennung kirchlicher Amter. Ein Memorandum der Arbeitsgemein-
schaft ökumenischer Universitätsinstitute (München - Mainz 24——725, These Die
Ordination ıst die angemMeSsSSCHNE Form der Amtsübertragung. Grundsätzli: 171 folgende
Formen der apostolischen Sukzession und ihrer Konkretion in der Ordination theologisch
vertretbar. 1. Die Sendung ZUIN kirchlichen Amt rfolgt durch bereits Ordinierte CGlieder
der Kirche, und Z  A  Jar ınier Anerkennung oder darüber hinausgehender Mitwirkung der
Gemeinden. 2. Die Sendung ZUIN kirchlichen Amt rfolgt durch die Gemeinden unter
Anerkennung oder darüber hinausgehender Mitwirkung kirchlicher Amtsträger. Die
Anerkennung 1nes in pneumatischer Freiheit besonders Not und Ausnahme-
situationen entstandenen und aktisch ausgeübten kirchlichen Dienstes erfolgt durch
die kirchlichen Amtsträger mıiı+t den anderen Gliedern der Kirche.

der zeitgenössischen Theologie geht, wird kein Wert darauf gelegt, das vorliegende 
wissenschaftliche Material vollständig darzulegen9• 

I. Die Thesen der zeitgenössischen katholischen Theologie 

Wie bereits angedeutet, hat Küng klar die These vertreten, daß es in Notfällen eine 
Eucharistiefeier geben könne, ohne daß ein durch Handauflegung ordinierter Priester 
der Feier vorsteht10• Er geht davon aus, daß das NT eine Pluralität von Gemeinde­
verfassungen bietet, die grundsätzlich auch für spätere Zeiten Bedeutung haben kön­
nen. Da Paulus in den unumstrittenen echten Briefen nie von der Ordination und 
den Presbytern spricht, kennt er offensichtlich kein institutionalisiertes Amt, in das 
man eingesetzt wird und durch das man dann erst zum Dienst verpflichtet würde. 
Seine Kirchen sind Gemeinsdtaften freier charismatischer Dienste. Nach dem Tod des 
Apostels war auch in den paulinischen Gemeinden eine Institutionalisierung nicht zu 
vermeiden. Für dieses fortgeschrittene Stadium der Entwicklung des kirchlichen Amtes 
bieten die Apostelgeschichte und die Pastoralbriefe dort klare Zeugnisse, wo sie vom 
Presbyter- und Episkopenamt und dem Ritus der Handauflegung berichten. 
Der Eintritt in die apostolische Nachfolge des Leitungsdienstes sollte nach ntl Kirchen­
verständis, normalerweise durch ein - auf verschiedene Weise mögliches - Zusam­
menwirken von Vorstehern und Gemeinde geschehen. Der Normalfall dürfte die 
Berufung durch die Gemeindeleiter unter Beteiligung der Gemeinde sein. Von der 
paulinischen bzw. heidenchristlichen Kirchenverfassung her müssen aber - insbeson­
dere für Notfälle - auch andere Wege in den Leitungsdienst und die apostolische 
Nachfolge der Kirchenleiter offengelassen werden: aufgrund der Berufung durch 
andere Gemeindeglieder oder aufgrund eines frei aufbrechenden Charismas zur 
Gemeindeleitung oder -gründung. Die presbyteral-episkopale Kirchenverfassung, die 
sich in der nachapostolischen Zeit mit Recht in der Kirche faktisch durchgesetzt hat, 
muß audt heute für alle Möglichkeiten, die in der ntl Kirche bestanden haben, zumin­
dest grundsätzlich offenbleiben. Diese Feststellung ist von großer Tragweite in mis­
sionarischer Hinsicht. So ist etwa in China oder Südamerika auch ohne Presbyter 
eine gültige Eucharistiefeier möglich11• 

Küng bestreitet also im Grund genommen nicht, daß zur gültigen Eucharistiefeier 
ein kirchlicher Vorsteher notwendig ist; er vertritt aber die These, daß man in das 
kirchliche Amt nicht nur durch Handauflegung eingesetzt werde, sondern auch heute 
noch das kirchliche Amt in einer charismatisdten Weise in der Kirche aufbrechen 
könne12• Unter Zugrundelegung des üblichen Verständnisses von Ordination und Amt 
läuft die These Küngs in der Tat darauf hinaus, daß in Notlagen die Eucharistie von 
einem Nidtt-Ordinierten, von einem Laien, geleitet werden kann. 

9 Einen Oberblick über die Problemlage bietet: H. Schütte, Amt, Ordination und Sukzession 
im Verständnis evangelischer und katholischer Exegeten und Dogmatiker der Gegenwart 
sowie in Dokumenten ökumenischer Gespräche (Düsseldorf 1974), 323-326. 

10 Wozu Priester? Eine Hilfe. (Einsiedeln 1971), 34 f; Ders., Christsein (München 1974), 
482-483. 

~ 11 Küng, Wozu Priester? 38--39. 
12 Vgl.: Reform und Anerkennung kirchlicher Ämter. Ein Memorandum der Arbeitsgemein­

schaft ökumenischer Universitätsinstitute (München- Mainz 1973), 24-25. These 22: Die 
Ordination ist die angemessene Form der Amtsübertragung. Grundsätzlich sind folgende 
Formen der apostolischen Sukzession und ihrer Konkretion in der Ordination theologisch 
vertretbar. 1. Die Sendung zum kirchlichen Amt erfolgt durch bereits ordinierte Glieder 
der Kirche, und zwar unter Anerkennung oder darüber hinausgehender Mitwirkung der 
Gemeinden. 2. Die Sendung zum kirchlichen Amt erfolgt durch die Gemeinden unter 
Anerkennung oder darüber hinausgehender Mitwirkung kirchlicher Amtsträger. 3. Die 
Anerkennung eines in pneumatischer Freiheit - besonders in Not - und Ausnahme­
situationen - entstandenen und faktisch ausgeübten kirchlichen Dienstes erfolgt durch 
die kirchlichen Amtsträger zusammen mit den anderen Gliedern der Kirche. 

17 

2 



Eine ähnliche These entwickelt Schillebeeckx!3 Ve] die Ansicht, Z  Varl
der antithetische Unterschied ZWwI:  schen einer  + „paulinischen Kirchenordnung” (Heiden-
en und einer „palästinensischen Kirchenordnung‘” (judenchristliche Gemeinden)
und der Verschmelzung beider Kirchenordnungen ınter dem orrang der palästinen-
csischen Ordnung historisch sich nicht beweisen lasse: cteht aber fest, der
Urkirche und ayf noch auffälligere We:  152 den paulinischen Gemeinden eben
Amtsverleihungen gemäß der Kirchenordnung Gemeindedienste bestanden, die nicht
ın eiıner amtlichen Übertragung (Handauflegung), sondern 1n e1nNner charismatischen
Inspiration ihren Ursprung hatten, VeNnl auch uıunter der itischen ‚us
Anerkennung der apostolischen Autorität und unter Billigung der CGemeinde. Fre:  ie,
charismatisch entstandene kirchliche Ämter rinzip also legitim, mußten
aber der Gemeinde ihre Existenzberechtigung mittels des apostolischen Kriteriums
und der Authentizität ihres sinnvollen Auftretens beweisen. 5je entstanden schwie-
rıgen, Vor allem missionarischen Situationen. So die „Erstlinge” ıner 1LE U-

gegründeten Gemeinde oft spontan als amtliche Gemeindeleiter auf, ohne daß dabei
eine Handauflegung ges: nachweisbar are.
Die grundsätzliche Möglichkeit, auf ese Weise kirchliches Amt entsteht, gibt 25
auch heute noch Dies muf nach Schillebeeckx berücksichtigt werden, - kirchliche
Notsituationen, etwa die illegitimen und „offziell-ungültigen” Bischofsweihen
China Aährend der erfolgung, beurteilt werden!4. Von eiıner Feier der Eucharistie,
der eın nicht durch Handauflegung bestelltes lied der Gemeinde vorsteht, spricht
Schillebeeckx diesem Zusammenhang nicht. Jedoch wird 1d  4111 sich dieser Schluß-
folgerung schwer entziehen können, wWe  ın 1A2 das übliche Verständnis des Verhält-
NISSes VOoIml und Eucharistie ernst nımmt.
Wesentlich zurückhaltender, aber geEHMLESSCN n der Tradition eın  S: Ansatz,
sind die Thesen mn sper und reuning. Kasper!® geht vVe( dem edan-
ken cich die eitungsfunktion des kirchlichen ÄAmltes verschiedene Einzel-
funktionen ausfaltet, die alle der Einheit der Kirche dienen. D  1ese Einheit voll-
S sich der Einheit des Bekenntnisses, der Einheit der Eucharistie-
teier, auyf die alle anderen Sakramente bezogen sin  d, und der FEinheit gemeınn-

Dienst der Liebe Aus diesen drei Vollzugsformen kirchlicher Einheit <ibt
S1'  ch, laß das priesterliche Amt besonderer Weise dem Dienst des Wortes, dem
Dienst der Sakramente, besonders der Eucharistie, und der gegenseitigen gemeinsamen
Diakonie zugeordnet ist. Die Glauben versammelte Kirche realisiert sich anl kon-
etesten und „dichtesten“ der Einheit der Eucharistiefeier. Deshalb steht auch
dem Amt als Dienst n dieser Finheit der Vorsitz der eucharistischen Fe  ıer ZUu.
Der besondere Dienst des Priesters bei der Eucharistie 1äR0+  7 sich Von Dienst der
nheit der Kirche her besser verstehen.
Von diesem Grundverständnis VC Amt und Eucharistie her lassen sich UE schwierige
Grenzfragen eichter einer Ösung äher führen. Wahrscheinlich hat der Ge-
schichte Fälle gegeben, denen „Nicht-Geweihte” das eucharistische Gebet sprachen
(1 Kor 14, 16; Did 10, 7) Trotz dieser Einzelfälle, die -  p e1nrFTal als S
brauch ab bleibt doch bestehen, A  o  lafß dem Amt die en Verantwortung
und die Einheit der eucharistischen Tischgemeinschaft zukommt. Deshalb ware eine
Eucharistiefeier gegen das Amt aıf jeden Fall eın die Eucharistie ihrem tiefsten
Wesen aufhebendes Unding; Y  v  '  c Zeichen der Einheit se1ın soll, würde usdruck
des Gtreites. Anders verhält 5 sich jedoch X{r Notsituationen, enen csehr
lange Zeit kein Priester erreichbar ist. Eine eventuelle Fe:  ler der Eucharistie durch

13 Theologie des en Amtltes. eologische iterien eine Neustrukturierung des

(). 154.,
kirchlichen Amtes, in: Diakonia Der Seelsorger 1970), 147— 160.

Neue ente im Verständnis des priesterlichen jenstes, Conc. (1969), 164—170.

Eine ähnliche These entwickelt E. Schillebeedcx18• Er vertritt die Anskht, daß zwar 
der antithetische Unterschied zwischen einer „paulinischen Kirchenordnung" (Heiden­
christen) und einer „palästinensischen Kirchenordnung" (judenchristliche Gemeinden) 
und der Verschmelzung beider Kirchenordnungen unter dem Vorrang der palästinen­
sischen Ordnung historisch sich nicht beweisen lasse; es steht aber fest, daß in der 
Urkirche und auf noch auffälligere Weise in den paulinischen Gemeinden neben 
Amtsverleihungen gemäß der Kirchenordnung Gemeindedienste bestanden, die nicht 
in einer amtlichen Obertragung (Handauflegung}, sondern in einer charismatischen 
Inspiration ihren Ursprung hatten, wenn auch stets unter der kritischen (Paulus!) 
Anerkennung der apostolischen Autorität und unter Billigung der Gemeinde. Freie, 
charismatisch entstandene kirchliche Ämter waren im Prinzip also legitim, mußten 
aber in der Gemeinde ihre Existenzberechtigung mittels des apostolischen Kriteriums 
und der Authentizität ihres sinnvollen Auftretens beweisen. Sie entstanden in schwie­
rigen, vor allem in missionarischen Situationen. So treten die „Erstlinge" einer neu­
gegründeten Gemeinde oft spontan als amtliche Gemeindeleiter auf, ohne daß dabei 
eine Handauflegung geschichtlich nachweisbar wäre. 
Die grundsätzliche Möglichkeit, daß auf diese Weise kirchliches Amt entsteht, gibt es 
auch heute noch. Dies muß nach Schillebeeckx berücksichtigt werden, wenn kirchliche 
Notsituationen, so etwa die illegitimen und „offiziell-ungültigen" Bischofsweihen in 
China während der Verfolgung, beurteilt werden14• Von einer Feier der Eucharistie, 
der ein nicht durch Handauflegung bestelltes Glied der Gemeinde vorsteht, spricht 
Schillebeeckx in diesem Zusammenhang nicht. Jedoch wird man sich dieser Schluß­
folgerung schwer entziehen können, wenn man das übliche Verständnis des Verhält­
nisses von Amt und Eucharistie ernst nimmt. 
Wesentlich zurückhaltender, aber doch gemessen an der Tradition ein neuer Ansatz, 
sind die Thesen von W. Kasper und W. Breuning. W. Kasper15 geht von dem Gedan­
ken aus, daß sich die Leitungsfunktion des kirchlichen Amtes in verschiedene Einzel­
funktionen ausfaltet, die alle der Einheit der Kirche dienen. Diese Einheit voll­
zieht sich konkret in der Einheit des Bekenntnisses, in der Einheit der Eucharistie­
feier, auf die alle anderen Sakramente bezogen sind, und in der Einheit im gemein­
samen Dienst der Liebe. Aus diesen drei Vollzugsformen kirchlicher Einheit ergibt 
sich, daß das priesterlic:he Amt in besonderer Weise dem Dienst des Wortes, dem 
Dienst der Sakramente, besonders der Euc:haristie, und der gegenseitigen gemeinsamen 
Diakonie zugeordnet ist. Die im Glauben versammelte Kirc:he realisiert sic:h am kon­
kretesten und am „dic:htesten" in der Einheit der Euc:haristiefeier. Deshalb steht auch 
dem Amt als Dienst an dieser Einheit der Vorsitz in der eucharistischen Feier zu. 
Der besondere Dienst des Priesters bei der Euc:haristie läßt sic:h vom Dienst an der 
Einheit der Kirche her besser verstehen. 
Von diesem Grundverständnis von Amt und Eucharistie her lassen sich nun schwierige 
Grenzfragen leichter einer Lösung näher führen. Wahrscheinlich hat es in der Ge­
schichte Fälle gegeben, in denen „Nicht-Geweihte" das eucharistische Gebet sprachen 
(1 Kor 14, 16; Did 10, 7}. Trotz dieser Einzelfälle, die man nicht einfach als Miß­
brauch abtun kann, bleibt doch bestehen, daß dem Amt die öffentliche Verantwortung 
und die Einheit der eucharistischen Tischgemeinschaft zukommt. Deshalb wäre eine 
Eucharistiefeier gegen das Amt auf jeden Fall ein die Eucharistie in ihrem tiefsten 
Wesen aufhebendes Unding; was Zeichen der Einheit sein soll, würde zum Ausdruck 
des Streites. Anders verhält es sich jedoch in extremen Notsituationen, in denen sehr 
lange Zeit kein Priester erreichbar ist. Eine eventuelle Feier der Eucharistie durch 

11 Theologie des kirchlichen Amtes. Theologische Kriterien für eine Neustrukturierung des 
kirchlichen Amtes, in: Diakonia / Der Seelsorger 1 (1970), 147-160. 

14 A. a. 0. 154. 
15 Neue Akzente im Verständnis des priesterlichen Dienstes, in: Conc. 5 (1969), 164-170. 

18 

.;. 



einen Nicht-Geweihten geschieht hier nicht UD Totz clas Amt, sondern
Schmerz ber die Trennung ohne das Amt Wenn deshalb Christen eiıner solchen
extremen Situation zusammenkommen, um Gedächtnis des letzten Willens Jesu
gemeinsam zZzu feiern, dann WAare  r Christus gewiß unter ihnen; die Gemeinschaft
mit der Kirche und ihrem Amt WAare  , wenigstens der Gesinnung nach (in voto) C!
en. ©5 sich dabei Eucharistie formellen 1nnn des Wortes handeln e  WU:  rde,
ıst nach aspar eine bisher icht ausdiskutierte rage, die jedoch ihre Brisanz
sotfort verliert, bedenkt, es verschiedene „Dichtigkeitsgrade” ın der
Verwirklichung der Eucharistie und verschiedene Weisen der Gegenwart Christi glbt“
Im Sinn dieser Überlegungen meıint Breuning‘?, durch die einschlägigen
kirchlichen Lehrentscheidungen die rage noch nicht endgültig entschieden ist, ob
jedem Fall 1Ur eın Ordinierter der Eucharistie vorstehen kann Die Intention dieser
Entscheidungen, auf die noch einzugehen ist, könnte nach Breuning auch dann erfüllt
se1ın, „wilde‘ Fucharistiefeiern als unkirchlich blehnt Darunter sind
Eucharistiefeiern verstehen, die ohne ede Bindung eEıne 1n apostolischen Diensten
verfaßte Kirche geschehen würden.
Während Lehmannl8 sehr gemein und vorsichtig Von Vollmachten spricht, die
nach katholischer Glaubenslehre gewöhnlichen en der Kirche (von ‚„Notsituatio-
nen  x{ abgesehen) dem Priester allein zukommen Uun!| zugleich anfügt, den
Fällen mit Sicherheit die Vollmacht bei der Fucharistiefeier und bei der Günden-
vergebung gehört, geht Rahner uNnNser Problem verschiedenen Zusammenhängen
und auf breiterer Fhbene nN. In ıner dem Jahre 1969 stammenden Publikation
ber das Priesterbild VO  - heutel®? stellt zunächst das Priesteramt den großen
Zusammenhang der Kirche, dem Grundsakrament des es der Welt, hinein:
Der Amtstrager ist nicht der Vertreter Gottes, der mit himmlischen Vollmachten
einem unheiligen Volk vVon Gott her gegenübertritt, sondern der JTräger einer Hestimm-
ten notwendigen Funktion dem V Gott geheiligten olk Das allgemeine Priester-

ıst nicht eine Amtspriestertum 1n metaphorischer Verdünnung abgeleitete
röße, sondern der tragende Grund eben dieses Priestertums.
Weil die Kirche als vVon ihrem Wesen her notwendig auch geschichtlich-gesellschaftliche
TO| eıne Leitungsfunktion fordert, muß 65 der Kirche das Amt geben“®, Sieht
zl das Amtspriestertum Von der Kirche er, begreift INa icht als eine Vollmacht,
die der Kirche als dem olk CGottes Ansatz gegenübersteht, sondern als die
Bevollmächtigung bestimmter ZUIMH Vollzug dessen, \  VW die Kirche als Ganzes
ıst und auch auf s Weise durch das Amt vollziehen muß, dann versteht I;
wWwIe vorsichtig 1a sSeıin muß, W  341 {}  Al nach dem spe: Eigentümlichen des
ministerialen Priestertums gegenüber den übrigen Gliedern der Kirche fragt“l
Zu den Funktionen, die nach katholischer Lehre ILUFr Vom ordinierten Priester
geübt werden können, rechnet dann Rahner die Leitung des eucharistischen CGottes-
dienstes, die Verwaltung des Bußsakramentes und der Krankenölung“?, späterer
Gtelle wird dann freilich dieser Gedanke wieder eingeschränkt, wenn heißt Fs gibt
nach katholischem Glaubensverständnis 1m Wort der eucharistischen Änamnese, 1m
Wort der Versöhnung Bußsakrament und dessen Vollendung der Kranken-

169
147 Amt und eschichtlichkei: der B- Probleme der ehramtlichen Aussagen über das

Priestertum, Catholica 24 (1970), 37—50; hier
Das dogmatische Problem des theologischen Ansatzes S Verständnis des Amtspriester-

Existenzprobleme des Priesters (M  ener Akademie-Schriften, V,
Henrich, München 1'  / 121—175 hier 165

Theologische Reflexionen ZUH Priesterbild VO:  m heute und InNOTgCN, Weltpriester nach
dem Konzil er Akademie-Schriften, Bd. Hg. V, Henrich, München 1969),
91—11

100., “ 101. 102.

19

Ar

einen Nicht-Geweihten geschieht hier nicht zum Trotz gegen das Amt, sondern im 
Schmerz über die Trennung ohne das Amt. Wenn deshalb Christen in einer solchen 
extremen Situation zusammenkommen, um im Gedächtnis des letzten Willens Jesu 
gemeinsam Mahl zu feiern, dann wäre Christus gewiß unter ihnen; die Gemeinschaft 
mit der Kirche und ihrem Amt wäre wenigstens der Gesinnung nach (in voto) gege­
ben. Ob es sich dabei um Eucharistie im formellen Sinn des Wortes handeln würde, 
ist nach Kaspar eine bisher nicht ausdiskutierte Frage, die jedoch ihre Brisanz dann 
sofort verliert, wenn man bedenkt, daß es verschiedene „Dichtigkeitsgrade" in der 
Verwirklichung der Eucharistie und verschiedene Weisen der Gegenwart Christi gibt16• 

Im Sinn dieser Oberlegungen meint W. Breuning17, daß durch die einschlägigen 
kirchlichen Lehrentscheidungen die Frage noch nicht endgültig entschieden ist, ob in 
jedem Fall nur ein Ordinierter der Eucharistie vorstehen kann. Die Intention dieser 
Entscheidungen, auf die noch einzugehen ist, könnte nach Breuning auch dann erfüllt 
sein, wenn man „wilde" Eucharistiefeiern als unkirchlich ablehnt. Darunter sind 
Eucharistiefeiern zu verstehen, die ohne jede Bindung an eine in apostolischen Diensten 
verfaßte Kirche geschehen würden. 
Während K. Lehmann18 sehr allgemein und vorsichtig von Vollmachten spricht, die 
nach katholischer Glaubenslehre im gewöhnlichen Leben der Kirche (von „Notsituatio­
nen" abgesehen) dem Priester allein zukommen und zugleich anfügt, daß zu den 
Fällen mit Sicherheit die Vollmacht bei der Eucharistiefeier und bei der Sünden­
vergebung gehört, geht K. Rahner unser Problem in verschiedenen Zusammenhängen 
und auf breiterer Ebene an. In einer aus dem Jahre 1969 stammenden Publikation 
über das Priesterbild von heute19 stellt er zunächst das Priesteramt in den großen 
Zusammenhang der Kirche, dem Grundsakrament des Heiles in der Welt, hinein: 
Der Amtsträger ist nicht der hl. Vertreter Gottes, der mit himmlischen Vollmachten 
einem unheiligen Volk von Gott her gegenübertritt, sondern der Träger einer bestimm­
ten notwendigen Funktion in dem von Gott geheiligten Volk. Das allgemeine Priester­
tum ist nicht eine vom Amtspriestertum in metaphorischer Verdünnung abgeleitete 
Größe, sondern der tragende Grund eben dieses Priestertums. 
Weil die Kirche als von ihrem Wesen her notwendig auch geschichtlich-gesellschaftliche 
Größe eine Leitungsfunktion fordert, muß es in der Kirche das Amt geben20• Sieht 
man das Amtspriestertum von der Kirche her, begreift man es nicht als eine Vollmacht, 
die der Kirche als dem Volk Gottes im ersten Ansatz gegenübersteht, sondern als die 
Bevollmächtigung bestimmter Art zum Vollzug dessen, was die Kirche als Ganzes 
ist und auch auf diese Weise durch das Amt vollziehen muß, dann versteht man, 
wie vorsichtig man sein muß, wenn man nach dem spezifisch Eigentümlichen des 
ministerialen Priestertums gegenüber den übrigen Gliedern der Kirche fragt21• 

Zu den Funktionen, die nach katholischer Lehre nur vom ordinierten Priester aus­
geübt werden können, rechnet dann Rahner die Leitung des eucharistischen Gottes­
dienstes, die Verwaltung des Bußsakramentes und der Krankenölung22• An späterer 
Stelle wird dann freilich dieser Gedanke wieder eingeschränkt, wenn es heißt: Es gibt 
nach katholischem Glaubensverständnis im Wort der eucharistischen Anamnese, im 
Wort der Versöhnung im Bußsakrament und dessen Vollendung in der Kranken-

111 A. a. O. 169. 
17 Amt und Geschichtlichkeit der Kirche. Probleme der Iehramtlichen Aussagen über das 

Priestertum, in: Catholica 24 (1970), 37-50; hier 46. 
18 Das dogmatische Problem des theologischen Ansatzes zum Verständnis des Amtspriester­

tums, in: Existenzprobleme des Priesters (Münchener Akademie-Schriften, Bd. 50. Hg. v. 
F. Henrich, München 1969), 121-175; hier 165. 

19 Theologische Reflexionen zum Priesterbild von heute und morgen, in: Weltpriester nach 
dem Konzil (Münchner Akademie-Schriften, Bd. 46. Hg. v. F. Henrich, München 1969), 
91-118. 

!O A. a. 0. 100. 11 A. a. O. 101. u A. a. O. 102. 

19 



ung Intensitätsgrade des Wortes, Z eren Vollzug mindestens ormalfall des
kirchlichen ens die sakramentale Bestellung ei1ne unerläßliche Voraussetzung et,
damit der Kirche alles „n Ordnung“ geschieht*. Damit wird also Z  er
geschlossen, lafd Ausnahme- und Notfällen, WO die gewöhnliche Ordnung der
irche nicht durchgehalten werden auch eın Nicht-Ordinierter der Eucharistie
vorstehen
In der Jahre 1974 erschienenen Quaestio disputata über eın ökumenisches Amlts-
verständnis?4 erläutert Rahner Gespräch mıit einem evangelischen Theologen dieses
Problem Sher. Hätte er früher auf die Frage, ob eın Daar nach Sibirien verbannte
Christen ohne einen geweihten Priester Eucharistie feiern könnten, schlicht geantwor-
tet, das sel nicht möglich, weil kraft göttlichen Rechtes NUFr ein ordinierter Priester
dem Abendmahl vorstehen ..  Öönne, SO müßte ET jetzt die Angelegenheit dif#erenzierter
betrachten. Neue Gesichtspunkte ergeben sich VOTr allem, W  vVenz 1a die bekannte
Unterscheidung .  ber cie Dimension des sakramentalen Zeichens und die Dimension
der durch dieses Zeichen worthaft und exhibitiv bezeichneten Gnade Gottes berück-
sichtigt. In der Sprache der scholastischen Theologie geht die Unterscheidung
zwischen Sacramentum tantum, Sacramentum und sacramenti.
Die katholische Tradition und VOT allem die Theologie 2n das onzil
Von Trient ennt die „geistliche Kommunion““. In ihr nicht bloß unwirksam
gewünscht, Inan möchte den Leib Christi empfangen, sondern eT' jene PNEUMA-
tische Wirkung der innersten Einigung mit dem erhöhten Herrn, Für die der eibliche
Empfang des geweihten Brotes ]  S das Zeichen ist. Es ist also runde geENOMUIMMEN
gar icht aufregend, wenn die eute Sibirien kein gültiges sakramentales Zei-
chen zustande bringen; wWas durch bezeichnet und gegeben werden soll, das ereignet
sich und wird VvVon ihnen ın aller Wahrheit empfangen®S,
Rahner sich aber muit dieser sicher VOIl keinem katholischen Theologen bestritte-

Antwort nicht zufriedengeben. Warum soll eigentlich die Handlungen dieser
Christen ın Gibirien -  ga eın Sakrament eigentlichen Sinne nennen? Ist denn
innvoll, auf diese außergewöhnliche Notlage jene Grundsätze anzuwenden, cdie
den Normalfall selbstverständlich csind? Wo ist Wirklichkeit der Unterschied ZW1-
schen gültigen Eucharistiefeier, ın ese Christen 1n Sibirien, die durch den
Glauben geein und mit der Kirche verbunden sind, die Worte des Gedächtnisses des
Todes des Herrn sprechen? Sie empfangen cie acramen! der Eucharistie. Was
s1e@ feiernd tun, hat e1INe Beziehung auf diese 165 acrament:i, und diese sacramentı
hat eine Beziehung auf die konkrete kirchliche Zeichenhaftigkeit, die 611e setzen.
Auf den Einwand, das Zeichen der gnadenhaften Wirklichkeit se1 -  Pr In
sakramentalen Sinn gültig, wirke nicht ODeTe operato, sondern NUur y d ODEeTE
operantıs, antwortet Rahner mıit der weiteren Frage, \a eigentlich dieses Wort
der eucharistischen Danksagung hier diesem nicht exhibitiv Se1n soll Der
Hinweis, nicht zZzu einer Realpräsenz komme, weil der ordinierte Priester fehle,
trifft nicht den Kern der Sache Die Realpräsenz ist Ja LLIUX wichtig und edeutungs-
voll, insofern 611e 1e pneumatische Einigung mıit Christus bringt. Wenn sich aber
dieses Größere auf jeden ereignet kommt ja zumindest einer geistlichen
Kommunion darf sich hier ıunter diesen konkreten Umständen nicht auch
das kleinere des Zeichens, die „Realpräsenz”, ereignen? Weiß 11a1 denn das ür
diesen und sicher? Wird icht vorausgesetzt, wWas doch gerade erst
bewiesen werden müßte, daß In en denkbaren Fällen, auch en Notfällen,
jene edingungen für das ustandekommen des gen Zeichens erforderlich sind,
die für den Normaltall mit Recht gelten?*®

a. 108.
Vorfragen einem ökumenischen Amtsverständnis (Qu disp. 6 f Freiburg 1  / 15>—23

5 Aa

20

salbung Intensitätsgrade des Wortes, zu deren Vollzug mindestens im Normalfall des 
kirchlichen Lebens die sakramentale Bestellung eine unerläßliche Voraussetzung bildet, 
damit in der Kirche alles „in Ordnung" geschieht23• Damit wird also nicht aus­
geschlossen, daß in Ausnahme- und Notfällen, wo die gewöhnliche Ordnung der 
Kirche nicht durchgehalten werden kann, auch ein Nicht-Ordinierter der Eucharistie 
vorstehen kann. 
In der im Jahre 1974 erschienenen Quaestio disputata über ein ökumenisches Amts­
verständnis24 erläutert Rahner im Gespräch mit einem evangelischen Theologen dieses 
Problem näher. Hätte er früher auf die Frage, ob ein paar nach Sibirien verbannte 
Christen ohne einen geweihten Priester Eucharistie feiern könnten, schlicht geantwor­
tet, das sei nicht möglich, weil kraft göttlichen Rechtes nur ein ordinierter Priester 
dem Abendmahl vorstehen könne, so müßte er jetzt die Angelegenheit differenzierter 
betrachten. Neue Gesichtspunkte ergeben sich vor allem, wenn man die bekannte 
Unterscheidung über die Dimension des sakramentalen Zeichens und die Dimension 
der durch dieses Zeichen worthaft und exhibitiv bezeichneten Gnade Gottes berück­
sichtigt. In der Sprache der scholastischen Theologie geht es um die Unterscheidung 
zwischen sacramentum tantum, res et sacramentum und res sacramenti. 
Die katholische Tradition und vor allem die Theologie im Anschluß an das Konzil 
von Trient kennt die „geistliche Kommunion". In ihr wird nicht bloß unwirksam 
gewünscht, man möchte den Leib Christi empfangen, sondern man erhält jene pneuma­
tische Wirkung der innersten Einigung mit dem erhöhten Herrn, für die der leibliche 
Empfang des geweihten Brotes nur das Zeichen ist. Es ist also im Grunde genommen 
gar nicht so aufregend, wenn die Leute in Sibirien kein gültiges sakramentales Zei­
chen zustande bringen; was durch es bezeichnet und gegeben werden soll, das ereignet 
sich und wird von ihnen in aller Wahrheit empfangen25• 

Rahner will sich aber mit dieser sicher von keinem katholischen Theologen bestritte­
nen Antwort nicht zufriedengeben. Warum soll man eigentlich die Handlungen dieser 
Christen in Sibirien nicht ein Sakrament im eigentlichen Sinne nennen? Ist es denn 
sinnvoll, auf diese außergewöhnliche Notlage jene Grundsätze anzuwenden, die für 
den Normalfall selbstverständlich sind? Wo ist in Wirklichkeit der Unterschied zwi­
schen einer gültigen Eucharistiefeier, wenn diese Christen in Sibirien, die durch den 
Glauben geeint und mit der Kirche verbunden sind, die Worte des Gedächtnisses des 
Todes des Herrn sprechen? Sie empfangen die res sacramenti der Eucharistie. Was 
sie feiernd tun, hat eine Beziehung auf diese res sacramenti, und diese res sacramenti 
hat eine Beziehung auf die konkrete kirchliche Zeichenhaftigkeit, die sie setzen. 
Auf den Einwand, das Zeichen der gnadenhaften Wirklichkeit sei nicht im streng 
sakramentalen Sinn gültig, es wirke nicht ex opere operato, sondern nur ex opere 
operantis, antwortet Rahner mit der weiteren Frage, warum eigentlich dieses Wort 
der eucharistischen Danksagung hier in diesem Fall nicht exhibitiv sein soll. Der 
Hinweis, daß es nicht zu einer Realpräsenz komme, weil der ordinierte Priester fehle, 
trifft nicht den Kern der Sache. Die Realpräsenz ist ja nur wichtig und bedeutungs­
voll, insofern sie die pneumatische Einigung mit Christus bringt. Wenn sich aber 
dieses Größere auf jeden Fall ereignet - es kommt ja zumindest zu einer geistlichen 
Kommunion -, warum darf sich hier unter diesen konkreten Umständen nicht auch 
das kleinere des Zeichens, die „Realpräsenz", ereignen? Weiß man denn das für 
diesen Fall so genau und sicher? Wird nicht vorausgesetzt, was doch gerade erst 
bewiesen werden müßte, daß in allen denkbaren Fällen, auch in extremen Notfällen, ~ 
jene Bedingungen für das Zustandekommen des gültigen Zeichens erforderlich sind, 
die für den Normalfall ganz mit Recht gelten726 

23 A. a. 0. 108. 
24 Vorfragen zu einem ökumenischen Amtsverständnis (Qu. disp. 65, Freiburg 1974), 15-23. 
25 A. a. 0. 16. 26 A. a. 0. 18. 

20 



Rahner gesteht e5 jedem Z Ur das unter normalen Bedingungen und normalen
Formalitäten gesetzte Zeichen Sakrament nen, stellt aber die brage, WOorin sich
dann die einen und die anderen Zeichen der Gache unterscheiden. Finem normalen
Christen WIT'|  d jedenfalls die jer uUrz angedeuteten subtilen Unterscheidungen
nicht klarmachen können. Rahner keineswegs leugnen, lafQ der Dimension des
Zeichens eın Unterschied besteht zwischen der normalen ucharistiefeier durch einen
ordinierten Priester und dieser Noteucharistie der sibirischen Christen ber 1st
Unterschied, der keinem der beiden Fälle die cakramentale Wirklichkeit, die L1es

sacrament!1, Der Unterschied besteht ın der Tat ] darin, laß das eine
Zeichen den kirchlichen (sinnvollen) Normalfall darstellt und das andere einen außer-
ordentlichen, der aber durch Gott verfügt ist, den Willen zum Normalfall einschließt
und die sSacramenti mit sich bringt Rahner cschließt mıit der Frage ab, ob sinnvoll
ist, dieser Noteucharistie das Wort Sakrament zZUuU verweigern, bloß@ den Unter-
schied zwischen beiden Zeichen unterstreichen, den Ja niemand leugnen muß und
will®?
Dieser kurze Überblick zeigt zunächst, die rage nach der Möglichkeit einer
Noteucharistie cchr differenziert gestellt wird. el ist der Unterschied zwischen den
einzelnen Begründungen geringer, als INan zunächst meinen möchte. 1le Vertreter
dieser Theorie berufen S] auf ausgesprochene Notlagen, die nicht normalen
Selbstvollzug der Kirche werden können. Dabei wird unmißverständlich ZUH
Ausdruck ebracht, daß P5 auch der 3ußersten Not keine Eucharistie die
Einheit der Kirche geben kann Gemessen der traditionellen eologie 15t von

geringer Bedeutung, ob diese Eucharistiefeier grundsätzlich den Priester
fordert, aber das Entstehen des kirchlichen Amtes auf qcQharismatische Weise Not-
fällen möglich hält, oder ob Man grundsätzlich IT eine Ordination durch Hand-
auflegung gelten Jäßt, aber in Notlagen einer Eucharistie mıit einem La  1en als Vor-
steher jedenfalls aktis den Rang e1nNes GSakramentes einraäaumt.
Die entscheidende rage lautet: Läß+ sich die Möglichkeit einer Noteucharistie miıt
den Aussagen der Schrift und der kirchlichen Tradition Einklang bringen? Die
Stellungnahmen des kirchlichen Lehramtes scheinen diese rage Zu verneinen.

b \> Zeugnis der Schrift und der kirchlichen Tradition
Das Neue Testament

Methodisch erscheint zunächst sehr bedenklich H  sein, mıit einer ausgesprochen
modernen Frage die Schrift heranzutreten, VO:  3 Ort her eıne Pr Ant-
worTt zZu erhalten Auf der anderen Geite kann AL aber -  v übersehen, die
nt] Kirchen Zu  I Teil 1n eıner Lage arecmn, die zumindest nicht unähnlich ist, für
die eine Noteucharistie geforde: WIT'!  d. Welche Argumente werden Von den ze1t-
genössischen Theologen beigebracht? 1e werden bestimmte Schriftstellen und ] at-
bestände VvVon den Befürwortern und egnern der Noteucharistie beurteilt?
Wie bereits den bisherigen Ausführungen ımmer wieder ichtbar wurde, ertritt
eın Teil der Theologen die Ansicht, f In den frühesten Kirchen, konkret den
paulinischen Gemeinden, das Amt charismatischer WAarfl. Unter den vielen arıs-
mmen gab auch das Charisma der Steuermannskunst, oder wıe WIT gewöhnlich iber-
setizen, die Gnadengabe des Amtes (vgl Kor 12, 28) Eine Handauflegung als Ritus
der Amtsübertragung ist dieser eit noch icht bekannt Damit gab aber ZUM1N-
dest noch icht den Vorsteher der Eucharistie, wıe die kirchliche Tradition als
celbstverständlich t. Teil der Exegeten glaubt zudem, Nal Oonne  ..
dem Bericht über die Eucharistiefeier der Gemeinde VvVon Korinth schließen,
dort kein bestimmter Amtsträger der eucharistischen Versammlung vorgestanden habe

19.

Rahner gesteht es jedem zu, nur das unter normalen Bedingungen und normalen 
Formalitäten gesetzte Zeichen Sakrament zu nennen, stellt aber die Frage, worin sich 
dann die einen und die anderen Zeichen in der Sache unterscheiden. Einem normalen 
Christen wird man jedenfalls die hier kurz angedeuteten subtilen Unterscheidungen 
nicht klarmachen können. Rahner will keineswegs leugnen, daß in der Dimension des 
Zeichens ein Unterschied besteht zwischen der normalen Eucharistiefeier durch einen 
ordinierten Priester und dieser Noteucharistie der sibirischen Christen. Aber es ist ein 
Unterschied, der in keinem der beiden Fälle die sakramentale Wirklichkeit, die res 
sacramenti, aufhebt. Der Unterschied besteht in der Tat nur darin, daß das eine 
Zeichen den kirchlichen (sinnvollen) Normalfall darstellt und das andere einen außer­
ordentlichen, der aber durch Gott verfügt ist, den Willen zum Normalfall einschließt 
und die res sacramenti mit sich bringt. Rahner schließt mit der Frage ab, ob es sinnvoll 
ist, dieser Noteucharistie das Wort Sakrament zu verweigern, bloß um den Unter­
schied zwischen beiden Zeichen zu unterstreichen, den ja niemand leugnen muß und 
will21. 
Dieser kurze überblick zeigt zunächst, daß die Frage nach der Möglichkeit einer 
Noteucharistie sehr differenziert gestellt wird. Dabei ist der Unterschied zwischen den 
einzelnen Begründungen geringer, als man zunächst meinen möchte. Alle Vertreter 
dieser Theorie berufen sich auf ausgesprochene Notlagen, die nicht am normalen 
Selbstvollzug der Kirche gemessen werden können. Dabei wird unmißverständlich zum 
Ausdruck gebracht, daß es auch in der äußersten Not keine Eucharistie gegen die 
Einheit der Kirche geben kann. Gemessen an der traditionellen Theologie ist es von 
geringer Bedeutung, ob man für diese Eucharistiefeier grundsätzlich den Priester 
fordert, aber das Entstehen des kirchlichen Amtes auf charismatische Weise in Not­
fällen für möglich hält, oder ob man grundsätzlich nur eine Ordination durch Hand­
auflegung gelten läßt, aber in Notlagen einer Eucharistie mit einem Laien als Vor­
steher jedenfalls faktisch den Rang eines Sakramentes einräumt. 
Die entscheidende Frage lautet: Läßt sich die Möglichkeit einer Noteucharistie mit 
den Aussagen der HI. Schrift und der kirchlichen Tradition in Einklang bringen? Die 
Stellungnahmen des kirchlichen Lehramtes scheinen diese Frage zu verneinen. 

Il. Das Zeugnis der HI. Sduift und der kirchlichen Tradition 

1. Das Neue Testament 
Methodisch erscheint es zunächst sehr bedenklich zu sein, mit einer ausgesprochen 
modernen Frage an die HI. Schrift heranzutreten, um von dort her eine präzise Ant­
wort zu erhalten. Auf der anderen Seite kann man aber nicht übersehen, daß die 
ntl Kirchen zum Teil in einer Lage waren, die jener zumindest nicht unähnlich ist, für 
die eine Noteucharistie gefordert wird. Welche Argumente werden von den zeit­
genössischen Theologen beigebracht? Wie werden bestimmte Schriftstellen und Tat­
bestände von den Befürwortern und Gegnern der Noteucharistie beurteilt? 
Wie bereits in den bisherigen Ausführungen immer wieder sichtbar wurde, vertritt 
ein Teil der Theologen die Ansicht, daß in den frühesten Kirchen, konkret in den 
paulinischen Gemeinden, das Amt charismatischer Art war. Unter den vielen Charis­
men gab es auch das Charisma der Steuermannskunst, oder wie wir gewöhnlich über­
setzen, die Gnadengabe des Amtes (vgl. 1 Kor 12, 28). Eine Handauflegung als Ritus 
der Amtsübertragung ist in dieser Zeit noch nicht bekannt. Damit gab es aber zumin­
dest noch nicht den Vorsteher der Eucharistie, wie ihn die kirchliche Tradition als 
selbstverständlich voraussetzt. Ein Teil der Exegeten glaubt zudem, man könne aus 
dem Bericht über die Eucharistiefeier in der Gemeinde von Korinth schließen, daß 
dort kein bestimmter Amtsträger der eucharistischen Versammlung vorgestanden habe. 

27 A. a. 0. 19. 

21 



Paulus fordert die Gemeinde vVon (e)ubhal auf, den as0zialen Vollzug des
Herrenmahls durch eine rechte Fe  1er zu ersetzen (vgl Kor 11, Hätte
orinth einen bestimmten Vorsteher der Fucharistie gegeben, hätte sich UuSs
sinnvollerweise [} und cht die Gemeinde gewanı
Zur Begründung der These, die Eucharistiefeier nicht notwendig einen
Handauflegung ordinierten Amtsträger vorausgesetzt hat, wird auch e1ne Gtelle
der Didache (10, D f welche die Weisung enthält, eucharistische
gebet den Propheten überlassen, W  JErn diese vorhanden sind. hHes ist noch einer  R
Zeit ezeugt, der das kirchliche Amt längst ausgebildet 1st.
ere eologen geben zZUu bedenken, auch die Apostelgeschichte und die Pastoral-
briefe, die das Amt der Episkopen und der Presbyter und die damit verbundene
Übertragung des Amites durch Handauflegung klar bezeugen, an keiner einzigen
Gtelle dem Amtsträger den Vorsitz bei der Eucharistie zusprechen. Dort, WCc vVon den
ufgaben des Amtsträgers die Rede ist, werden neben dem Vorsteherdienst andere
Tätigkeiten genannt: Die Männer, die durch Handauflegung der Apostel die
D des ellenistischen Teiles der Jerusalemer Gemeinde gestellt werden, sind
die ersorgung der Witwen der Gemeinde verantwortlich (Apg 6, Von Stephanus
wird zudem berichtet, In der Kraft es große Zeichen und Wunder ‚te
Apzg 6, 8 Philippus hingegen verkündet in amarıa das Wort Gottes Apg 3, Ä
Die res  er MUSSEeN  <a sich Wort und re abmühen (1 Tim 5, 17) Der Episkope
muß csich das zuverlässige Wort halten, der Lehre entsprechend, dami  Pn imstande
ist, der gesunden Lehre ZU ermahnen und die Widersacher widerlegen (Tit 1,

dieser Spätphase der nt] Gemeinden ordert also Vorsteher der Gemeinde
nicht 1Ur die abe der Steuermannskunst, sondern auch das Charisma des Lehrers
Nirgends hingegen wird Von der Beauftragung UT Feier der Eucharistie gesprochen.
Diese inweise und VOT allem die eben angeführten argumenta e silentio werden
eilich Va  s anderen Theologen nicht ohne Grund hinsichtlich ihrer Beweiskraft bestrit-
ten®s Fürs erste ist P keineswegs sicher, laß auf P1Ne ursprünglich rein aris-
matisch verfafßte Kirche eiINe Kirche folgt, die durch das institutionalisierte Amt gekenn-
zeichnet ist. Aus den wenigen Texten des soll 141 der 1at keine zZu weıt
reichenden Schlußfolgerungen z1e.  hen. Das bietet nicht eine abgewogene Darstel-
lung des kirchlichen Amtes, macht MUur bestimmten Zusammenhängen kurze
Bemerkungen iber verschiedene Amtsstrukturen. Wenn al zudem bedenkt, die
cQhristliche Gemeinde Jerusalem zunächst noch am Tempelgottesdienst teilnahm,
csich aber bald vom jüdischen Kult lösen mußte, SO wird es durchaus verständlich, 1a8
die Aufgabe des Amtsträgers nicht prim kultisch bestimmt werden konnte. Dazu
kommt, ja der christliche Kult (um ein diesem Zusammenhang mißverständ-
liches Wort zZzu gebrauchen) Blick auf das Erlösungswerk Christi e1ne völlig
Dimension erhielt. ] ist eigentlich selbstverständlich, eine missionierende
Kirche eine andere begegnet nicht der Verkündigung des es der
unbestrittene Orrang zukommen mußte
Wie immer einzelne Stellen der Apostelgeschichte (2, 42; 20, 7, 1 27, 35)
beurteilen mag, eine Beziehung zwischen dem Dienst des Apostels Unı der Feier der
FEucharistie wird 111a nich  P bestreiten können. Wenn S andererseits eine Beziehung
zwischen dem Uramt der Apostel, das mit dem Ende der Urkirche ZU bestehen auf-
hörte, und dem kirchlichen Amt, das den Dienst der Apostel in der nNeuen Situation
fortführt, herstellt, hat dies Folgen für die Zuordnung des Amtsträgers der Kirche
Z.U)] Eucharistie.

Vgl Bläser, Zur Diskussion um Bedeutung des Amtes für den Vollzug der
Eucharistie, Catholica 26 (1972), - f: Ders., und Eucharistie Neuen esta-
ment, Amt und Eucharistie (Paderborn 1973), 40

22

Paulus fordert die ganze Gemeinde von Korinth auf, den asozialen Vollzug des 
Herrenmahls durch eine rechte Feier zu ersetzen (vgl. 1 Kor 11, 17 f). Hätte es in 
Korinth einen bestimmten Vorsteher der Eucharistie gegeben, so hätte sich Paulus 
sinnvollerweise an ihn und nicht an die ganze Gemeinde gewandt. 
Zur Begründung der These, daß die Eucharistiefeier nicht notwendig einen durch 
Handauflegung ordinierten Amtsträger vorausgesetzt hat, wird dann auch eine Stelle 
der Didache (10, 6 f) genannt, welche die Weisung enthält, das eucharistische Dank­
gebet den Propheten zu überlassen, wenn diese vorhanden sind. Dies ist noch in einer 
Zeit bezeugt, in der das kirchliche Amt längst ausgebildet ist. 
Andere Theologen geben zu bedenken, daß auch die Apostelgeschichte und die Pastoral­
briefe, die das Amt der Episkopen und der Presbyter und die damit verbundene 
Obertragung des Amtes durch Handauflegung klar bezeugen, an keiner einzigen 
Stelle dem Amtsträger den Vorsitz bei der Eucharistie zusprechen. Dort, wo von den 
Aufgaben des Amtsträgers die Rede ist, werden neben dem Vorsteherdienst andere 
Tätigkeiten genannt: Die 7 Männer, die durch Handauflegung der Apostel an die 
Spitze des hellenistischen Teiles der Jerusalemer Gemeinde gestellt werden, sind für 
die Versorgung der Witwen der Gemeinde verantwortlich (Apg 6, 1 f). Von Stephanus 
wird zudem berichtet, daß er in der Kraft Gottes große Zeichen und Wunder wirkte 
(Apg 6, 8 f). Philippus hingegen verkündet in Samaria das Wort Gottes (Apg 8, 4 f). 
Die Presbyter müssen sich in Wort und Lehre abmühen (1 Tim 5, 17). Der Episkope 
muß sich an das zuverlässige Wort halten, der Lehre entsprechend, damit er imstande 
ist, in der gesunden Lehre zu ermahnen und die Widersacher zu widerlegen (Tit 1, 9). 
In dieser Spätphase der ntl Gemeinden fordert man also vom Vorsteher der Gemeinde 
nicht nur die Gabe der Steuermannskunst, sondern auch das Charisma des Lehrers. 
Nirgends hingegen wird von der Beauftragung zur Feier der Eucharistie gesprochen. 

Diese Hinweise und vor allem die eben angeführten argumenta e silentio werden 
&eilich von anderen Theologen nicht ohne Grund hinsichtlich ihrer Beweiskraft bestrit­
ten28. Fürs erste ist es keineswegs so sicher, daß auf eine ursprünglich rein charis­
matisch verfaßte Kirche eine Kirche folgt, die durch das institutionalisierte Amt gekenn­
zeichnet ist. Aus den wenigen Texten des NT soll man in der Tat keine zu weit 
reichenden Schlußfolgerungen ziehen. Das NT bietet nicht eine abgewogene Darstel­
lung des kirchlichen Amtes, es macht nur in bestimmten Zusammenhängen kurze 
Bemerkungen über verschiedene Amtsstrukturen. Wenn man zudem bedenkt, daß die 
christliche Gemeinde in Jerusalem zunächst noch am Tempelgottesdienst teilnahm, 
sich aber bald vom jüdischen Kult lösen mußte, so wird es durchaus verständlich, daß 
die Aufgabe des Amtsträgers nicht primär kultisch bestimmt werden konnte. Dazu 
kommt, daß ja der christliche Kult (um ein in diesem Zusammenhang mißverständ­
liches Wort zu gebrauchen) im Blick auf das Erlösungswerk Christi eine völlig neue 
Dimension erhielt. Es ist eigentlich selbstverständlich, daß für eine missionierende 
Kirche - eine andere begegnet uns im NT nicht - der Verkündigung des Wortes der 
unbestrittene Vorrang zukommen mußte. 
Wie immer man einzelne Stellen der Apostelgeschichte (2, 42; 20, 7, 11; 27, 35) 
beurteilen mag, eine Beziehung zwischen dem Dienst des Apostels und der Feier der 
Eucharistie wird man nicht bestreiten können. Wenn man andererseits eine Beziehung 
zwischen dem Uramt der Apostel, das mit dem Ende der Urkirche zu bestehen auf­
hörte, und dem kirchlichen Amt, das den Dienst der Apostel in der neuen Situation 
fortführt, herstellt, so hat dies Folgen für die Zuordnung des Amtsträgers der Kirche 
zur Eucharistie. 

~ Vgl. z. B. P. Bläser, Zur Diskussion um die Bedeutung des Amtes für den Vollzug der 
Eucharistie, in: Catholica 26 (1972), 100 f; Ders., Amt und Eucharistie im Neuen Testa­
ment, in: Amt und Eucharistie (Paderborn 1973), 40 f. 

22 



Grundsätzlich wird 1 fragen dürfen, ob eın theologisches Problem dadurch am
besten gelöst WI.:  rd, A  C  laß sich nahezu ausschließlich den Anfängen der Kirch  m
orlentiert, deren Struktur und Leben aufgrund mangelinder Berichterstattung nich;  er
mehr kennen? Im übrigen soll D die rage, ob der Kirche irreversible
twicklungen gibt, -  P kurzweg und voreilig mıit einem Nein beantworten. Damit
verliert aber auch der Hin  WEeIlIs  s auf die Didache, eren geNau«C Interpretation Blick
auf SeIi®e Fragestellung durchaus G  pn einheitlich ist, und der oben erwähnte Hin-
wWweils auf die Gemeindesituation orinth rheblich Beweiskraft., Der Gedanke,
daß der Vorsteher einer Gemeinde zugleich auch der Vorsteher der Fucharistiefeier
ist, der u15 bei Jgnatius von Antiochien mıit aller Deutlichkeit begegnet, ıst zumindest

Sinn des nt] Verständnisses der Kirche, des Amtes und der Eucharistie.
2. Die kirchliche Tradition
Die kirchliche Tradition unseren Zusammenhang sehr kurz behandelt werden.
Es w.  genuügt, jene Lehrentscheidungen der hervorzuheben, die direkt zu

rage Stellung nehmen. Mit der us  ung und Weiterentwicklung der kirchlichen
Amtsstrukturen wird © völlig selbstverständlich, [a MUu] der Bischof oder der Priester
der eucharistischen Fe:  ler vorstehen kann., Aufgrund V( verschiedenen Einflüssen, die
hier nicht dargestellt werden können, wird der Priester ımmer mehr dem Kult ZUS!
ordnet. wird ntl] ÖOpfterpriester Die höchste und dem Priester zukommende
eWw: ist die potestas consecrandi. D:  hese Entwicklung hat ZU1 Folge, lafQ eın
der Theologen der Bischofsweihe kein Sakrament sieht, weil über die Wand-
lungsgewalt hinaus keine höhere ewalt verleihen
Fine ausdrückliche Stellungnahme Fragestellung findet csich auf dem

erankonz: (1215) egen die Katharer und Albigenser stellt die Kirche fest,
laß {} der gültig geweihte Priester der ucharıstie vorstehen ] hoc utique
sSsacramentum ] potest conficere, N1ı51 sacerdos, rite fuerit ordinatus?®. Ohne
ede Polemik, einfach die katholische Lehre darstellend, heißt PS dann Decretum
PIO Armenis®®, S der Priester, der der Person Ch  risti spricht, das Sakrament
vollzieht und die aben OIl rot und Wein in den Leib und das Blut ChrisH Velr-
wandelt.
ingehen hat sich das Konzil VO Trient9l in verschiedenen usammenhängen mıit
dem rdo und der Eucharistie befaßt. selen uUlNSsSe  en Zusammenhang einige
entscheidende Hinweise gemacht: Die Eucharistie 1st sichtbares Opfer, dem e21n
sichtbares Priestertum zugeordnet 1st. Das Priestertum wiederum primär

eucharistische Vollmacht bestimmt die Vollmacht ZUI Konsekration von rot
und Wein, Darbringung des eucharistischen pfers und Darreichen des
Fleisches und des Blutes des Herrn. Dieses VvVon Christus eingesetzte Priestertum ist
nich  P eın bloßer Dienst der Verkündigung des Evangeliums Die Ordination, also der
Ritus der Amtsübertragung, ist von Chris  g eingesetztes Sakrament. Wie schon
erwähnt, das Konzil die hierar' Struk: des kirchlichen Amtes. Aus-
drücklich wird die einung zurückgewiesen, alle Christen sejen promiscue Novi
Testamenti sacerdotes oder miıt der gleichen geistlichen ausgestattet*
Meßopferdekret wird eßlich g  a  f Ch  ristus habe im Abendmahlssaal mıt den
Worten „Tut dies Zu meinem Gedächtnis” die Apostel Priestern ordiniert, damit
S1e und ihre Nachfolger einen  S, Leihb und sein Blut darbringen33, Die tridentinischen
Entscheidungen, deren Verteidigung e1nes der Hauptanliegen innerkirchlicher eform

der Folgezeit W: lassen die Frage Sal nicht mehr aufkommen, ob e1n

v}  $ DS > 1321 31 1764 DS 1767.
DS 1740, 1752  j UT tridentinischen Lehre über das Verhältnis Vo Amt unı Eucharistie
vgl einzelnen: Fahrnberger, Amt und Eucharistie aıf dem onzijl von Trient,
Amt und Eucharistie,

... 

Grundsätzlich wird man fragen dürfen, ob ein theologisches Problem dadurch am 
besten gelöst wird, daß man sich nahezu ausschließlich an den Anfängen der Kirche 
orientiert, deren Struktur und Leben wir aufgrund mangelnder Berichterstattung nicht 
mehr genau kennen 7 Im übrigen soll man die Frage, ob es in der Kirche irreversible 
Entwicklungen gibt, nicht kurzweg und voreilig mit einem Nein beantworten. Damit 
verliert aber auch der Hinweis auf die Didache, deren genaue Interpretation im Blick 
auf unsere Fragestellung durchaus nicht einheitlich ist, und der oben erwähnte Hin­
weis auf die Gemeindesituation in Korinth erheblich an Beweiskraft. Der Gedanke, 
daß der Vorsteher einer Gemeinde zugleich auch der Vorsteher der Eucharistiefeier 
ist, der uns bei lgnatius von Antiochien mit aller Deutlichkeit begegnet, ist zumindest 
im Sinn des ntl Verständnisses der Kirche, des Amtes und der Eucharistie. 

2. Die kirchliche Tradition 
Die kirchliche Tradition kann für unseren Zusammenhang sehr kurz behandelt werden. 
Es genügt, jene Lehrentscheidungen der Kirche hervorzuheben, die direkt zu unserer 
Frage Stellung nehmen. Mit der Ausbildung und Weiterentwicklung der kirchlichen 
Amtsstrukturen wird es völlig selbstverständlich, daß nur der Bischof oder der Priester 
der eucharistischen Feier vorstehen kann. Aufgrund von verschiedenen EinB.üssen, die 
hier nicht dargestellt werden können, wird der Priester immer mehr dem Kult zuge­
ordnet. Er wird zum ntl Opferpriester. Die höchste und nur dem Priester zukommende 
Gewalt ist die potestas consecrandi. Diese Entwicklung hat zur Folge, daß ein Teil 
der Theologen in der Bischofsweihe kein Sakrament sieht, weil sie über die Wand­
lungsgewalt hinaus keine höhere Gewalt verleihen kann. 
Eine ausdrückliche Stellungnahme zu unserer Fragestellung findet sich auf dem 
IV. Laterankonzil (1215). Gegen die Katharer und Albigenser stellt die Kirche fest, 
daß nur der gültig geweihte Priester der Eucharistie vorstehen kann: Et hoc utique 
sacramentum nemo potest conficere, nisi sacerdos, qui rite fuerit ordinatus29• Ohne 
jede Polemik, einfach die katholische Lehre darstellend, heißt es dann im Decretum 
pro Armenis80, daß der Priester, der in der Person Christi spricht, das Sakrament 
vollzieht und die Gaben von Brot und Wein in den Leib und das Blut Christi ver­
wandelt. 
Eingehend hat sich das Konzil von Trient31 in verschiedenen Zusammenhängen mit 
dem Ordo und der Eucharistie befaßt. Es seien für unseren Zusammenhang einige 
entscheidende Hinweise gemacht: Die Eucharistie ist ein sichtbares Opfer, dem ein 
sichtbares Priestertum zugeordnet ist. Das Priestertum wird wiederum primär durch 
seine eucharistische Vollmacht bestimmt: die Vollmacht zur Konsekration von Brot 
und Wein, zur Darbringung des eucharistischen Opfers und zum Darreichen des 
Fleisches und des Blutes des Herrn. Dieses von Christus eingesetzte Priestertum ist 
nicht ein bloßer Dienst der Verkündigung des Evangeliums. Die Ordination, also der 
Ritus der Amtsübertragung, ist ein von Christus eingesetztes Sakrament. Wie schon 
erwähnt, verteidigt das Konzil die hierarchische Struktur des kirchlichen Amtes. Aus­
drücklich wird die Meinung zurückgewiesen, alle Christen seien promiscue Novi 
Testamenti sacerdotes oder mit der gleichen geistlichen Vollmacht ausgestattet32• Im 
Meßopferdekret wird schließlich gesagt, Christus habe im Abendmahlssaal mit den 
Worten „Tut dies zu meinem Gedächtnis" die Apostel zu Priestern ordiniert, damit 
sie und ihre Nachfolger seinen Leib und sein Blut darbringen88• Die tridentinischen 
Entscheidungen, deren Verteidigung eines der Hauptanliegen innerkirchlicher Reform 
in der Folgezeit war, lassen die Frage gar nicht mehr aufkommen, ob ein 

19 OS 802. 30 OS 1321. 31 OS 1764 f. 32 OS 1767. 
33 OS 1740, 1752; zur bidentinischen Lehre über das Verhältnis von Amt und Eucharistie 

vgl. im einzelnen: G. Fahrnberger, Amt und Eucharistie auf dem Konzil von Trient, in: 
Amt und Eucharistie, 174-207. 

23 



Nicht-Ordinierter der Eucharistie vorstehen onne.  .. Man elt 25 unbestritten,
eler des Herrenmahles die Priesterweihe notwendige Voraussetzung ist. die

einschlägigen Bestimmungen des onzils von rient selbstverständlicher Besitz
der katholischen Tradition waren, S}|  eht in uınter anderem der Enzyklika „Mediator
adf 1US XIL (1947) und den verschiedenen Äussagen des IL atikanums.
Unter Berücksichtigung der einhelligen kirchlichen Tradition, die ausdrücklichen
Lehrentscheidungen ihren Niederschlag gefunden at, wird nich:  pn selten die rage
gestellt, ob die Thesen oe‘  ber eiıne eventuell: mögliche Noteucharistie dem früher
erläuterten Sinn überhaupt noch eınen Platz der katholische: Theologie haben
können. In der Regel setzen sich die eologen mit den kurz ange kirchlichen
Lehrentscheidungen, cdie S1e selbstverständlich kennen, nicht äher auseinander. Ihre
ÄArgumentation kann aber wohl der Richtung liegen, laß cClie konkrete ze1t-
genössische Fragestellung einer möglichen Noteucharistie cht ZUr geschichtlichen
Frage-Antwort-Situation gehörte, der die entsprechenden kirchlichen tscheidun-
gCcn hervorgegangen sind Weilß rage -  en gestellt wurde, ist auf si1e auch keine
letztverbindliche Antwort gegeben worden. Wie bereits gesagt, ist Breuning der
Überzeugung, die brage, ob jeder Situation unter allen Umständen eine
absolute Notwendigkeit besteht, Ordinierter der Eucharistie vorsteht, noch
G-  er eindeutig entschieden G@el. Nur einer, der grundsätzlich die gleiche a für
alle fordert, würde dem Tridentinum unmittelbar und direkt widersprechen.
= Die ökumenische Fragestellung
Bevor Problem unter ökumenischen Gesichtspunkten rortern,  A mu die
Fragerichtung der einzelnen christlichen Kirchen geklärt werden. Wenn den gan-
gCnNeCN Jahrhunderten bis die letzten Jahrzehnte Jahrhunderts hinein den
Kirchen A U$S der Reformationszeit die Abendmahlsfrage erortert wurde, es fact
ausschließlich un das ähere Verständnis der ealpräsenz, nich  n dagegen cdas
Verhältnis zwischen Abendmahl und Amt Wo aber nach der Bedeutung des Amtes
gefragt wurde, stand in der Regel die Vollmacht der Verkündigung Vordergrund®*,
Auch den Arnoldshainer Thesen (1957) versuchen die lutherischen, die reformierten
und die unilerten Christen ein| Einigung ber die Realpräsenz erreichen.
Die Leuenberger Konkordie (1973) hingegen hat die Kanzel- und Abendmahlsgemein-
sch. der utherischen, reformierten und ihnen hervorgegangenen unijerten Kir-
chen SOWIle der ihnen verwandten vorreformatorischen Kirchen der Waldenser und
der Böhmischen Brüder Ziel3 Die Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, welche
die gegenseitige Anerkennung der Ordination und die Ermöglichung der Interzelebra-
tion einschließt, SPtZT VOTaus, sich die einzelnen en iber das gemeinsame
Verständnis des Evangeliums untfer Beibehaltung der S1e verbindlichen Bekenntnis-
schriften Glauben en können. Die erstrebte Gemeinsamkeit Glauben
betrifft einzelnen die Rechtfertigungsbotschaft als die Botschaft der freien
nade Gottes, die Verkündigung, die Taufe und das Abendmahl, die Christologie
und die Lehre vVon der Prädestination. Das Verhältnis von ben und Amt wird
überhaupt nicht als Problem empfunden Fs wird lediglich gesagt, D der Herr sSe1ne
Gemeinde versammelt. Er wirkt dabei vielfältigen Ämtern und Diensten und im
Zeugnis aller lieder seiner Gemeinde. Wie cehr der Leuenberger Konkordie ım
Sinne der kirchlichen Tradition um das rechte Verständnis des Abendmahls geht,
sieht daran, diesem Punkte eine Formulierung angestrebt hat, von
der mMan überzeugt ıst, G1E die genannten Kirchen übernehmen können.
Ganz anders ist die Fragerichtung der katholischen Theologie Wie die Diskussion

die Erklärung der eucharistischen Wandlung und die Antwort der

4 Vgl P, Bläser, Amt und Eucharistie Neuen Testament .10
x Vgl. erKorr DE (1974), 194—197,

Nicht-Ordinierter der Eucharistie vorstehen könne. Man hielt es für unbestritten, daß 
zur Feier des Herrenmahles die Priesterweihe notwendige Voraussetzung ist. Daß die 
einschlägigen Bestimmungen des Konzils von Trient ein selbstverständlicher Besitz 
der katholischen Tradition waren, sieht man unter anderem an der Enzyklika „Mediator 
Dei" Pius' XII. (1947) und an den verschiedenen Aussagen des II. Vatikanums. 
Unter Berü<ksichtigung der einhelligen kirchlichen Tradition, die in ausdrü<klichen 
Lehrentscheidungen ihren Niederschlag gefunden hat, wird nicht selten die Frage 
gestellt, ob die Thesen über eine eventuell· mögliche Noteucharistie in dem früher 
erläuterten Sinn überhaupt noch einen Platz in der katholischen Theologie haben 
können. In der Regel setzen sich die Theologen mit den kurz angeführten kirchlichen 
Lehrentscheidungen, die sie selbstverständlich kennen, nicht näher auseinander. Ihre 
Argumentation kann aber wohl nur in der Richtung liegen, daß die konkrete zeit­
genössische Fragestellung einer möglichen Noteucharistie nicht zur geschichtlichen 
Frage-Antwort-Situation gehörte, aus der die entsprechenden kirchlichen Entscheidun­
gen hervorgegangen sind. Weil unsere Frage nidtt gestellt wurde, ist auf sie auch keine 
letztverbindliche Antwort gegeben worden. Wie bereits gesagt, ist W. Breuning der 
Oberzeugung, daß die Frage, ob in jeder Situation unter allen Umständen eine 
absolute Notwendigkeit besteht, daß ein Ordinierter der Eucharistie vorsteht, noch 
nicht eindeutig entschieden sei. Nur einer, der grundsätzlich die gleiche potestas für 
alle fordert, würde dem Tridentinum unmittelbar und direkt widersprechen. 

m. Die ökumenische Fragestellung 
Bevor wir unser Problem unter ökumenischen Gesichtspunkten erörtern, muß die 
Fragerichtung der einzelnen christlichen Kirchen geklärt werden. Wenn in den vergan­
genen Jahrhunderten bis in die letzten Jahrzehnte unseres Jahrhunderts hinein in den 
Kirchen aus der Reformationszeit die Abendmahlsfrage erörtert wurde, ging es fast 
ausschließlich um das nähere Verständnis der Realpräsenz, nicht dagegen um das 
Verhältnis zwischen Abendmahl und Amt. Wo aber nach der Bedeutung des Amtes 
gefragt wurde, stand in der Regel die Vollmacht der Verkündigung im Vordergrund34• 

Auch in den Amoldshainer Thesen (1957) versuchen die lutherischen, die reformierten 
und die unierten Christen eine Einigung über die Realpräsenz zu erreichen. 
Die Leuenberger Konkordie (1973) hingegen hat die Kanzel- und Abendmahlsgemein­
schaft der lutherischen, reformierten und aus ihnen hervorgegangenen unierten Kir­
chen sowie der ihnen verwandten vorreformatorischen Kirchen der Waldenser und 
der Böhmischen Brüder zum Ziel35• Die Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, welche 
die gegenseitige Anerkennung der Ordination und die Ermöglichung der Interzelebra­
tion einschließt, setzt voraus, daß sich die einzelnen Kirchen über das gemeinsame 
Verständnis des Evangeliums unter Beibehaltung der für sie verbindlichen Bekenntnis­
schriften im Glauben einigen können. Die erstrebte Gemeinsamkeit im Glauben 
betrifft im einzelnen die Rechtfertigungsbotschaft als die Botschaft von der freien 
Gnade Gottes, die Verkündigung, die Taufe und das Abendmahl, die Christologie 
und die Lehre von der Prädestination. Das Verhältnis von Abendmahl und Amt wird 
überhaupt nicht als Problem empfunden. Es wird lediglich gesagt, daß der Herr seine 
Gemeinde versammelt. Er wirkt dabei in vielfältigen Ämtern und Diensten und im 
Zeugnis aller Glieder seiner Gemeinde. Wie sehr es der Leuenberger Konkordie im 
Sinne der kirchlichen Tradition um das rechte Verständnis des Abendmahls geht, 
sieht man daran, daß man in diesem Punkte eine Formulierung angestrebt hat, von 
der man überzeugt ist, daß sie die genannten Kirchen übernehmen können. 
Ganz anders ist die Fragerichtung in der katholischen Theologie. Wie die Diskussion 
um die Erklärung der eucharistischen Wandlung und die Antwort der Enzyklika 

a, Vgl. P. Bläser, Amt und Eumaristie im Neuen Testament 9-10. 
n VgL HerKorr 28 (1974), 194-197. 

24 



Pauls V1 „Mysterium fidei” auf die bekannten Deutungsversuche 1 Sinn
der Transsignifikation und der Transfinalisation zeigen, 15$ das Verständnis der eucha-
ristischen Wandlung keineswegs ekundär. Die für die ökumenischen espräche ent-
scheidende rage aber richtet sich auf das Verhältnis VvVon Eucharistie und Amt, das
wiederum mıf dem Verständnis der apostolischen Sukzession verbunden
ist97.
Das I1 Vatikanum raumt den orthodoxen Kirchen gerade deswegen eınen Orrang
gegenüber den rchen aus der Reformationszeit ein, weil S1e ihrer Trennung
Von Rom 1n der Ta der apostolischen Sukzession das Priestertum und amit wahre
Sakramente besitzen. Das Fehlen des Weihesakramentes ist nach dem gleichen
onzil der Grund, weshalb die 1U5 der Reformationszeit hervorgegangenen kirch-
lichen Gemeinschaften „‚die ursprüngliche un vollständige Wirklichkeit (substantia)
des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben“$?. Im Sinne dieses Verständ-

liegen dann die Bestimmungen der Dekrete ber den Okumenismus“%®, iber cdie
atholischen Ostkirchen‘! und des Sökumenischen Direktoriums*?2, die unter estimm-
ten Voraussetzungen eine Interkommunion mıit den orthodoxen Kirchen zulassen und

wünschen, während 12l den Gliedern der Kirche der Reformationszeit 2 Wl
in äher festgelegten Situationen die Zulassung ZUTF katholischen Eucharistiefeier
gestattet (offene Kommunion), den katholischen Christen hingegen einschärft, 1@e
Sakramente ] von ÄAmtsträger Zu verlangen, der die Priesterweihe gültig
empfangen hat also keine Interkommunion)3, Sosehr inzwischen truchtbare Ge-
spräche iber eın +ieferes Verständnis der apostolischen Sukzession manche TODIieme
beseitigt haben, ıst doch grundsätzlich die Sicht des kirchlichen Amtes und SEeINEeSs
Bezuges ZUFr Euchasitie aum geändert, wIıe gerade cdas Dokument der internationalen
Theologenkommission „Der apostolische Charakter der Kirche und die apostolische
Sukzession“ zeigt*t,
Was die 1er ehandelte rage der Noteucharistie betrifft, besteht dieses Problem
ın den Retformationskirchen zumindest nicht in 1seren Sinn. Sosehr die einzelnen
Kirchen das Amt fordern und anerkennen, WITI  d jedenfalls heute auf die konkrete
rage nach der Möglichkeit einer Noteucharistie die Antwort 1n der ege. lauten:
Der kirchliche Amtsträger ıst ZUr ordentlichen Öffentlichen Verkündigung des
Wortes Gottes und UT Spendung der Gakramente bestellt. 1 außersten Notfali
das Abendmahl auch Von eiınem Nicht-Ordinierten gefeiert werden kann, wird dabei
gewöhnlich alc mehr oder minder selbstverständlich vorausgesetzt. In dem mfang,
in dem diese Feststellung zutrifft, kann öle bei der rage nach der Anerkennung der
AÄmter zwischen der katholischen Kirche und den Kirchen aus der Reformationszeit
und ebenso bei der Frage ach der Interkommunion nicht außer acht gelassen werden.
Wenn folgenden einige wichtige Äußerungen aAauUuUs Dokumenten Von ökumenischen
Kommissionen werden, die das Verhältnis Von Amt und Fucharistie betreffen,
50 mußfß STeis die eben erläuterte run  Sal  e Fragestellung Auge behalten WEeTI-
den. Insofern dabei die Noteucharistie eın eigentliches theologisches Problem dar-
tellt, ist der Tlat noch eın beachtlicher Weg Anerkennung der Ämter und ZUur

Vgl HerKorr 19 1965), 653——661
Vgl dieser rage Finkenzeller, Überlegungen Verständnis der apostolischen
Nachfolge iın der gegenwärtigen theologischen Diskussion, 1n Ortskirche Weltkirche
(FS ardinal Dö fner, Würzburg
Dekret &r  ber den kumenismus, Nr. d. Nr. 27 Nr. 8I 1 f Nr
Nr. 39 f, 55,.

43 Vgl dieser Frage im einzelnen: Fries, Ein Glaube, ıne Taufe, getirennt beim Abend-
mahl? Graz 1971; Pruisken, Interkommunion ım Prozeß., Abendmahlsgemeinschaft alsc
Zeichen und Mittel der irchlichen Einigung, Essen 1974

44 Vgl dazu Finkenzeller, Zur Diskussion über das Verständnis der apostolischen Suk-
Zessio0n. Eine systematische ersicht, in ThPOQ 22 (1975), 22 1—340.

Pauls VI. ,,Mysterium fidei" (1965)36 auf die bekannten Deutungsversuche im Sinn 
der Transsignifikation und der Transfinalisation zeigen, ist das Verständnis der eucha­
ristischen Wandlung keineswegs sekundär. Die für die ökumenischen Gespräche ent­
scheidende Frage aber richtet sich auf das Verhältnis von Eucharistie und Amt, das 
wiederum engstens mit dem Verständnis der apostolischen Sukzession verbunden 
ist37• 

Das II. Vatikanum räumt den orthodoxen Kirchen gerade deswegen einen Vorrang 
gegenüber den Kirchen aus der Reformationszeit ein, weil sie trotz ihrer Trennung 
von Rom in der Kraft der apostolischen Sukzession das Priestertum und damit wahre 
Sakramente besitzen38• Das Fehlen des Weihesakramentes ist nach dem gleichen 
Konzil der Grund, weshalb die aus der Reformationszeit hervorgegangenen kirch­
lichen Gemeinschaften „die ursprüngliche und vollständige Wirklichkeit (substantia) 
des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben"39• Im Sinne dieses Verständ­
nisses liegen dann die Bestimmungen der Dekrete über den ökumenismus40, über die 
katholischen Ostkirchen41 und des ökumenischen Direktoriums42, die unter bestimm­
ten Voraussetzungen eine Interkommunion mit den orthodoxen Kirchen zulassen und 
sogar wünschen, während man den Gliedern der Kirche aus der Reformationszeit zwar 
in näher festgelegten Situationen die Zulassung zur katholischen Eucharistiefeier 
gestattet (offene Kommunion), den katholischen Christen hingegen einschärft, die 
Sakramente nur von einem Amtsträger zu verlangen, der die Priesterweihe gültig 
empfangen hat (also keine Interkommunion)43• Sosehr inzwischen fruchtbare Ge­
spräche über ein tieferes Verständnis der apostolischen Sukzession manche Probleme 
beseitigt haben, so ist doch grundsätzlich die Sicht des kirchlichen Amtes und seines 
Bezuges zur Euchasitie kaum geändert, wie gerade das Dokument der internationalen 
Theologenkommission „Der apostolische Charakter der Kirche und die apostolische 
Sukzession" zeigt44• 

Was die hier behandelte Frage der Noteucharistie betrifft, so besteht dieses Problem 
in den Reformationskirchen zumindest nicht in unserem Sinn. Sosehr die einzelnen 
Kirchen das Amt fordern und anerkennen, so wird jedenfalls heute auf die konkrete 
Frage nach der Möglichkeit einer Noteucharistie die Antwort in der Regel lauten: 
Der kirchliche Amtsträger ist zur ordentlichen und öffentlichen Verkündigung des 
Wortes Gottes und zur Spendung der Sakramente bestellt. Daß im äußersten Notfall 
das Abendmahl auch von einem Nicht-Ordinierten gefeiert werden kann, wird dabei 
gewöhnlich als mehr oder minder selbstverständlich vorausgesetzt. In dem Umfang, 
in dem diese Feststellung zutrifft, kann sie bei der Frage nach der Anerkennung der 
Ämter zwischen der katholischen Kirche und den Kirchen aus der Reformationszeit 
und ebenso bei der Frage nach der lnterkommunion nicht außer acht gelassen werden. 
Wenn im folgenden einige wichtige Äußerungen aus Dokumenten von ökumenischen 
Kommissionen genannt werden, die das Verhältnis von Amt und Eucharistie betreffen, 
so muß stets die eben erläuterte grundsätzliche Fragestellung im Auge behalten wer­
den. Insofern dabei die Noteucharistie kein eigentliches theologisches Problem dar­
stellt, ist in der Tat noch ein beachtlicher Weg zur Anerkennung der Ämter und zur 

36 Vgl. HerKorr 19 (1965), 653-661. 
37 Vgl. zu dieser Frage: ]. Finkenzeller, Oberlegungen zum Verständnis der apostolischen 

Nachfolge in der gegenwärtigen theologischen Diskussion, in: Ortskirche - Weltkirche 
(FS f. Kardinal D~pfner, Würzburg 1973), 325-356. 

38 Dekret über den Okumenismus, Nr. 15. ~0 A. a. 0. Nr. 22. 40 Nr. 8, 15, 22. H Nr. 27. 
41! Nr. 39 f, 55. 
43 Vgl. zu dieser Frage im einzelnen: H. Fries, Ein Glaube, eine Taufe, getrennt beim Abend­

mahl? Graz 1971; ]. Pruisken, Interkommunion im Prozeß. Abendmahlsgemeinschaft als 
Zeichen und Mittel der kirchlichen Einigung, Essen 1974. 

« Vgl. dazu: ]. Finkenzeller, Zur Diskussion über das Verständnis der apostolischen Suk­
zession. Eine systematische übersieht, in: ThPQ 123 (1975), 321-340. 

25 



vollen Interkommunion gehen. Dort, W eNgeTI Bezug zwischen Abendmahl und
kirchlichem Amt gesehen WIT  d, von der Klä g der rage nach dem näheren
Verständnis des kirchlichen Amtes nicht abgesehen werden. Einige Außerungen
ökumenischen Gesprächskreisen mögen die derzeitige Situation äher beleuchten.
Das VO!  — TI1e5s und Pannenberg gemeinsam erarbeitete Papier mit dem Thema
„Das der Kirche“ (1970) stellt fest Zwar ommt sinnvollerweise und NOTI-
malerweise der Vorsitz bei der Eucharistie dem ordinierten AÄAmtsträger ZU. Prinzipiell
ware  A aber a1uch de:  bar, besonderen und außerordentlichen Fallen
die Gemeinde 2AUS sich heraus jemand mit der Leitung der Fucharistie betraut%5.
In dem Schlußbericht der katholisch/lutherischen Gespräche den USA „Eucharistie
und Amt“” (1970) wird nach längeren Erörterungen über Einzelfragen des Amtes
und der Eucharistie Vonmn den katholischen Gesprächsteilnehmern festgestellt, laf ohne
Ordination niemand Anspruch auf eın gültiges eucharistisches Amt haben kann.
Gleichzeitig wird aber bemerkt, 25 unmöglich ist, anhand des nachzuweisen,

die einzigen Verwalter der FEucharistie die Apostel, die Vn ihnen ernannten
Nachfolger und die VOon ihren Nachfolgern Ordinierten W den Pastoral-
briefen, denen eiıne nach dem Bischof-Presbyter-Modell aufgebaute Gemeinde-
ordnung beschrieben wird, wird chts berichtet, ese Mäöänner eucharistisches
Amt hatten. Angesichts dieses weigens mussen  .< WIT darauf bestehen, e5

schwierig lst, Aussagen darüber machen, wWas das eucharistische Amt notwendig
15  t48 chließlich wird noch bemerkt, einige die Ansicht vertreten, cel nicht
sicher, Jal das Konzil von Trient wirklich Sagen wollte, eın Geistlicher, der
‚‚nicht von er oder kanonischer Autorität ordiniert wurde  Za  j nicht der Lage
sel, die Eucharistie ZUu vollziehen*?.
Bezeichnend ist, dem er der evangelisch-lutherischen/römisch-katholischen
Studienkommission „Das Evangelium und die Kirche“” (Malta 1971) ausdrücklich eın
Sondervotum VC Bischof Martensen und Vögtle beigefügt wird mit dem Inhalt
Eucharistie und kirchliches Amt können nach katholischem Glaubensverständnis
schlechthin nich  pn getrennt werden. Auch otfall eine Eucharistiefeier
ohne Amt G  e geben, BEeENAUSO wiıe eine Eucharistie ohne emeinschaftsbezug
nich  rr geben kanni®
Die Stellungnahme des Straßburger nstituts z lutherisch-katholischen Abendmahls-
gemeinschaft (1972), welche die „eucharistische Gastfreundschaft“‘ Mischehen
äl stellt schließlich test, A  daß die rage nach dem rechtmäßigen und gültigen
kirchlichen Amt Blick auf die Abendmahlslehre und -DraXxi: sich
utherisches und katholisches en jeweils anders stellt und -  er denselben Rang
besitzt. Nach utherischer Auffassung und Praxis soll das Abendmahl normalerweise
von einem ordinierten Amtsträger verwaltet werden®?. Wenn die Unklarheit hin-
ichtlich einer gemeinsamen re B  > Amt auch noch Schwierigkeiten wechsel-
seitige Interkommunionvereinbarungen bildet, darf dennoch die Verwirklichung
der eucharistischen Gemeinschaft icht ausschließlich VO der vollen Anerkennung des
kirchlichen Amtes abhängig gemacht werden®.

Eine abschließende kritische ürdigung Kkann sich auf einige WI Punkte beschrän-
en, da die entscheidenden chwierigkeiten bereits n und Gtelle besprochen
wurden. Es dürfte klar sein, sich die These von der Möglichkeit eiıner Fucharistie-

Vgl Una Sancta (1970), 114.
Vgl. Um Herrenmahl. Dokumente 5 evangelisch/römisch-katholischen Ge-
spräch Hg. V, (assmann Mec Lienhard Meyer Herntrich (Frankfurt/M.
189—91

A7 52 134 50 141.

vollen Interkommunion zu gehen. Dort, wo ein enger Bezug zwischen Abendmahl und 
kirdtlichem Amt gesehen wird, kann von der Klärung der Frage nach dem näheren 
Verständnis des kirchlichen Amtes nicht abgesehen werden. Einige Äußerungen von 
ökumenischen Gesprächskreisen mögen die derzeitige Situation näher beleuchten. 
Das von H. Fries und W. Pannenberg gemeinsam erarbeitete Papier mit dem Thema 
,,Das Amt in der Kirche" (1970) stellt fest: Zwar kommt sinnvollerweise und nor­
malerweise der Vorsitz bei der Eucharistie dem ordinierten Amtsträger zu. Prinzipiell 
wäre es aber auch denkbar, daß in ganz besonderen und außerordentlichen Fällen 
die Gemeinde aus sich heraus jemand mit der Leitung der Eucharistie betraut45• 

In dem Schlußbericht der katholisch/lutherischen Gespräche in den USA „Eucharistie 
und Amt" (1970) wird nach längeren Erörterungen über Einzelfragen des Amtes 
und der Eucharistie von den katholischen Gesprächsteilnehmern festgestellt, daß ohne 
Ordination niemand Anspruch auf ein gültiges eucharistisches Amt haben kann. 
Gleichzeitig wird aber bemerkt, daß es unmöglich ist, anhand des NT nachzuweisen, 
daß die einzigen Verwalter der Eucharistie die Apostel, die von ihnen ernannten 
Nachfolger und die von ihren Nachfolgern Ordinierten waren. Selbst in den Pastoral­
briefen, in denen eine nach dem Bischof-Presbyter-Modell aufgebaute Gemeinde­
ordnung beschrieben wird, wird nichts berichtet, daß diese Männer ein eucharistisches 
Amt hatten. Angesichts dieses Schweigens müssen wir darauf bestehen, daß es 
schwierig ist, Aussagen darüber zu machen, was für das eucharistische Amt notwendig 
ist46• Schließlich wird noch bemerkt, daß einige die Ansicht vertreten, es sei nicht 
sicher, daß das Konzil von Trient wirklich sagen wollte, daß ein Geistlicher, der 
„nicht von kirchlicher oder kanonischer Autorität ordiniert wurde", nicht in der Lage 
sei, die Eucharistie zu vollziehen47• 

Bezeichnend ist, daß dem Bericht der evangelisch-lutherischen/römisch-katholischen 
Studienkommission „Das Evangelium und die Kirche" (Malta 1971) ausdrücklich ein 
Sondervotum von Bischof Martensen und A. Vögtle beigefügt wird mit dem Inhalt: 
Eucharistie und kirdtliches Amt können nach katholischem Glaubensverständnis 
schlechthin nicht getrennt werden. Auch im Notfall kann es eine Eucharistiefeier 
ohne Amt nicht geben, genauso wie es eine Eucharistie ohne Gemeinschaftsbezug 
nicht geben kann48• 

Die Stellungnahme des Straßburger Instituts zur lutherisch-katholischen Abendmahls­
gemeinschaft (1972), welche die „eucharistische Gastfreundschaft" für Mischehen 
zuläßt, stellt schließlich fest, daß die Frage nach dem rechtmäßigen und gültigen 
kirchlichen Amt - zumal im Blid< auf die Abendmahlslehre und -praxis - sich für 
lutherisches und katholisches Denken jeweils anders stellt und nicht denselben Rang 
besitzt. Nach lutherischer Auffassung und Praxis soll das Abendmahl normalerweise 
von einem ordinierten Amtsträger verwaltet werden49• Wenn die Unklarheit hin­
sichtlich einer gemeinsamen Lehre vom Amt auch noch Schwierigkeiten für wechsel­
seitige lnterkommunionvereinbarungen bildet, so darf dennoch die Verwirklichung 
der eucharistischen Gemeinschaft nicht ausschließlich von der vollen Anerkennung des 
kirchlichen Amtes abhängig gemacht werden50• 

* 
Eine abschließende kritische Würdigung kann sich auf einige wenige Punkte beschrän­
ken, da die entscheidenden Schwierigkeiten bereits an Ort und Stelle besprochen 
wurden. Es dürfte klar sein, daß sich die These von der Möglichkeit einer Eucharistie-

45 Vgl. Una Sancta 25 (1970), 114. 
,o Vgl.: Um Amt und Herrenmahl. Dokumente zum evangelisch/römisch-katholischen Ge­

spräch. Hg. v. G. Gassmann I Mc Lienhard I H. Meyer / H. V. Herntrich (Frankfurt/M. 
1974), 89-91. 

41 A. a. 0. 98. 48 A. a. 0. 52. 49 A. a. O. 134. 110 A. a. 0. 141. 

26 

.,J, 



feier ohne ordinierten Amtsträger her jedenfalls nich  . positiv begründen
ur läßt und der inhelligen katholischen Tradition her csehr große Schwierigkeiten

mit sich bringt.
übrigen sie das ökumenische Gespräch vielfacher Hinsicht belasten und

wohl kaum entlasten. Den orthodoxen Kirchen ist die Vorstellung iner Eucharistie-
feier ohne kirchlichen tsträger fremd. Für das Gespräch mit den Kirchen Au der
Reformationszeit 1st sje insofern e1n Rückschritt, als 61e@€ das inzwischen auf weıte
Ötrecken erreichte gemeinsame Verständnis des Amtes und dessen Funktion wiederum

rage stellt.
Es ist erfreuliches Ergebnis der Gespräche zwischen der kath Kirche und den
Kirchen z der Reformationszeit, Ial N beiden Kirchen wiederum dem Wort
und dem Sakrament den gebührenden Platz zuweist und VOTr allem der katholi-
schen Theologie den Gedanken den ordergrun stellt, das Sakrament Von
der Kraft des Wortes lebt. Im Blick auf diese Gemeinsamkeit ist nicht recht einzu-
sehen, — ausgesprochenen Notsituationen B-  pn auf die Wirkmacht des
Gotteswortes vertraut und unter allen Umständen das sakramentale Zeichen fordert.
Soll il nicht gerade diesen von Gott zugelassenen Notlagen Sinne von
annes O und der klassischen augustinischen Interpretation ‚„crede manducasti”,
„glaube und du hast gegessen“ dem von der Liebe erfüllten Glauben S51
Christi sehen, das les gew.  t, was dieser Lage notwendig st?

WILHELM

Das Ökumenische Konzıl und das Petrusamt

Der CIC handelt VO Okumenischen Konzil OK) den CC, 222—229, die das
eute das der kath Kirche geltende Recht zusammenfFfassen. Hier ıst auch

Prinzip festgelegt, welche Beziehung heute zwischen dem Petrusamt und dem est
des besteht. Sag«c mıit Bedacht „Zzwischen dem Petrusamt und dem Rest des
Konzils” ; denn das Petrusamt kann nicht dem onzil Von adäquat unterschie-
den gegenübergestellt werden. Der aps Nachfolger des etrus ist das Haupt
des Konzils, gehört also wesentlich dazu, cteht nicht bloß A  ber dem Konzil, sondern
ım Onzil.
Es ist den genannten Canones völlig klar, der CIC einem aus5-
schließlich eın Konzil der konkreten kath Kirche mıit dem aps der Spitze versteht.
Das cpi eine Ekklesiologie VOTAaUS, die zwischen der konkreten kath Kirche und der
Kirche Jesu Christi überhaupt keinen Unterschied macht D  1ese Ekklesiologie ist aber
durch das il anum rage gestellt, das VUun der Kirche Christi „Diese Kirche

ıst vyerwirklicht der katholischen Kirche („subsistit iın  E icht mehr Sf” Ecclesia
Catholica), die YVO: Nachfolger Petri und von den Bischöfen Gemeinschaft miıt ihm
geleitet wird“ ‚umen gentium, n Damit 1st der Begriff des Diskussion
gestellt. 1e rage ıst unabweisbar, ob der traditionelle Begriff noch aufrechterhalten
werden kann. spreche jedoch hier S +h.-traditionellen 11Ne.
In den CC, 2—22) des CIC wirkt eine zweifache Tradition nach, 1: diese, die VOT
allem das Konzil als Ganzes und dessen höchste Autorität der Kirche hervorhebt,
und dann eine andere, die den Akzent cstärker auyf die Vorrechte des aps  ms

dem das Petrusamt fortlebt. Die erste Tradition ist ausgesprochen in dem lapidaren
Satz des C. 228 S  I „Concilium Oecumenicum SUpPITeEMA pollet 1in nıversam Ecclesiam
potestate‘“. ist muit dem onzil der Papst als 565eın aup zusammengedacht.
LÄe übrigen CC. betonen die Vorrechte des Petrusamtes 1m onzil.

feier ohne ordinierten Amtsträger vom NT her jedenfalls nicht positiv begründen 
läßt und von der einhelligen katholischen Tradition her sehr große Schwierigkeiten 
mit sich bringt. 
Im übrigen wird sie das ökumenische Gespräch in vielfacher Hinsicht belasten und 
wohl kaum entlasten. Den orthodoxen Kirchen ist die Vorstellung einer Eucharistie­
feier ohne kirchlichen Amtsträger fremd. Für das Gespräch mit den Kirchen aus der 
Reformationszeit ist sie insofern ein Rückschritt, als sie das inzwischen auf weite 
Strecken erreichte gemeinsame Verständnis des Amtes und dessen Funktion wiederum 
in Frage stellt. 
Es ist ein erfreuliches Ergebnis der Gespräche zwischen der kath. Kirche und den 
Kirchen aus der Reformationszeit, daß man in beiden Kirchen wiederum dem Wort 
und dem Sakrament den gebührenden Platz zuweist und vor allem in der katholi­
schen Theologie den Gedanken in den Vordergrund stellt, daß das Sakrament von 
der Kraft des Wortes lebt. Im Blick auf diese Gemeinsamkeit ist es nicht recht einzu­
sehen, warum man in ausgesprochenen Notsituationen nicht auf die Wirkmacht des 
Gotteswortes vertraut und unter allen Umständen das sakramentale Zeichen fordert. 
Soll man nicht gerade in diesen von Gott zugelassenen Notlagen im Sinne von Jo­
hannes 6 und der klassischen augustinischen Interpretation „crede et manducasti", 
„glaube und du hast gegessen" in dem von der Liebe erfüllten Glauben ein Essen 
Christi sehen, das alles gewährt, was in dieser Lage notwendig ist? 

WILHELM DE VRIES 

Das Ökumenische Konzil und das Petrusamt 

Der CJC handelt vom ökumenischen Konzil (= OK) in den cc. 222-229, die das 
heute für das OK in der kath. Kirche geltende Recht zusammenfassen. Hier ist auch 
im Prinzip festgelegt, welche Beziehung heute zwischen dem Petrusamt und dem Rest 
des OK besteht. Ich sage mit Bedacht: ,,zwischen dem Petrusamt und dem Rest des 
Konzils"; denn das Petrusamt kann nicht dem Konzil als von ihm adäquat unterschie­
den gegenübergestellt werden. Der Papst als Nachfolger des hl. Petrus ist das Haupt 
des Konzils, gehört also wesentlich dazu, steht nicht bloß über dem Konzil, sondern 
im Konzil. 
Es ist aus den genannten Canones völlig klar, daß der CJC unter einem OK aus­
schließlich ein Konzil der konkreten kath. Kirche mit dem Papst an der Spitze versteht. 
Das setzt eine Ekklesiologie voraus, die zwischen der konkreten kath. Kirche und der 
Kirche J esu Christi überhaupt keinen Unterschied macht. Diese Ekklesiologie ist aber 
durch das II. Vatikanum in Frage gestellt, das von der Kirche Christi sagt: ,,Diese Kirche 
... ist verwirklicht in der katholischen Kirche (,,subsistit in" ... nicht mehr ,,est" Ecclesia 
Catholica), die vom Nachfolger Petri und von den Bischöfen in Gemeinschaft mit ihm 
geleitet wird" (Lumen gentium, n° 8). Damit ist der Begriff des ÖK zur Diskussion 
gestellt. Die Frage ist unabweisbar, ob der traditionelle Begriff noch aufrechterhalten 
werden kann. Ich spreche jedoch hier vom OK im kath.-traditionellen Sinne. 
In den cc. 222-229 des CJC wirkt eine zweifache Tradition nach, einmal diese, die vor 
allem das Konzil als Ganzes und dessen höchste Autorität in der Kirche hervorhebt, 
und dann eine andere, die den Akzent stärker auf die Vorrechte des Papsttums setzt, 
in dem das Petrusamt fortlebt. Die erste Tradition ist ausgesprochen in dem lapidaren 
Satz des c. 228 § 1: ,,Concilium Oecumenicum suprema pollet in universam Ecclesiam 
potestate". Natürlich ist mit dem Konzil der Papst als sein Haupt zusammengedacht. 
Die übrigen cc. betonen die Vorrechte des Petrusamtes im Konzil. 

27 


