JOSEF FINKENZELLER

Das kirchliche Amt und die Eucharistie

Uberlegungen zur Frage der ,, Noteucharistie”

Es ist ein kaum zu iibersehendes Kennzeichen der katholischen Theologie von heute,
daB sie iiber Fragen, die in der Tradition lingst als endgiiltig beantwortet galten,
neu nachdenkt und dabei bestehende kirchliche Lehriuferungen zumindest in dem
bisher verstandenen Sinn in Frage stellt. Dabei geht es keineswegs nur um Aussagen,
von denen man glaubte, daf sie aufgrund des allgemeinen Glaubenssinnes der Kirche
und der Titigkeit des ordentlichen kirchlichen Lehramtes letzte Verbindlichkeit bean-
spruchen kénnen, sondern durchaus auch um theologische Sitze, von denen man bis-
her annahm, daB sie durch das auflerordentliche kirchliche Lehramt definitiv entschieden

seien.

Zur Begriindung dieser theologischen Neubesinnung wird vor allem auf die For-
schungsergebnisse der Exegese des NT hingewiesen, die eben der Dogmatiker iiber-
nehmen und zugleich ernstnehmen miisse. Aufgrund einer intensiven und fruchtbaren
dogmengeschichtlichen Forschung erscheinen dann manche Aussagen des kirchlichen
Lehramtes in einem groBeren Horizont und damit auch in einem neuen Licht. Unter
Beriicksichtigung der kirchlichen Frage-Antwort-Situation lasse sich erkennen, da auf
Fragen, die wir heute stellen, damals keine Antwort gegeben wurde, weil unsere
Problematik noch nicht bestanden hat. Gerade der Dogmatiker nimmt immer mehr
zur Kenntnis, da8 er seiner Aufgabe nicht gerecht wird, wenn er nur die Lehriuferun-
gen der Kirche als solche interpretiert, ohne den geschichtlichen Standort dieser Aus-
sagen zu beriicksichtigen. Er ist sich dessen bewuflt, daf er die Kontroversen und
Diskussionen miteinbeziehen mus, die zum verbindlichen Text gefiihrt haben.

Im Anschluf an das II. Vatikanum werden die kirchlichen Strukturen neu durchdacht
und in diesem Zusammenhang wird die Stellung des kirchlichen Amtstrigers im
groBeren Rahmen des Gottesvolkes gesehen. Dieser innerkirchliche Aufbruch fiihrt
zu der Frage, ob bestimmte Vollmachten, die bisher allein dem Priester zugeordnet
waren, derart in die Kirche eingeordnet sind, da8 sie in einer Notsituation auch von
einem Nicht-Geweihten ausgeiibt werden konnen. War man in der Theologie der
nachtridentinischen Zeit, vor allem unter dem EinfluB der Entscheidungen des I. Vati-
kanums und der LehrduBerungen Pius’ XIL, mehr oder minder der selbstverstindlichen
Uberzeugung, daB das kirchliche Amt nicht nur hierarchisch strukturiert ist, sondern
auch die dogmatischen Unterschiede zwischen den einzelnen Stufen des Amtes geklirt
seien, so erkennt die Theologie heute immer deutlicher, da es seit der Ausbildung
und Verteidigung des monarchischen Episkopates die genannten kirchlichen Struk-
turen zwar gibt, aber keineswegs geklirt ist, welcher Art die Unterschiede sind, und
wie sie im einzelnen dem géttlichen bzw. dem kirchlichen Recht zuzuordnen sind.

Ein Vergleich von zwei verbindlichen kirchlichen Lehrentscheidungen macht den
Erkenntnisfortschritt deutlich. Wihrend das Konzil von Trient! lehrt, daf es in der
kath. Kirche nach géttlicher Anordnung eine hl. Rangordnung gibt, die aus Bischofen,
Priestern und Dienern besteht, beriicksichtigt das II. Vatikanum? die inzwischen

! Denzinger-Schénmetzer (DS), Enchiridion Symbolorum (Freiburg 341967), 1776.

2 Dogmatische Konstitution {iber die Kirche, Nr.28. Zur theologischen Problemlage vgl.:
]. Finkenzeller, Von der Botschaft Jesu zur Kirche Christi. Zweifel — Fragen — Probleme —
Antworten (Miinchen 1974), 109 f; Ders., Zur Diskussion iiber das Verstindnis der
apostolischen Sukzession. Eine systematische Ubersicht, in: ThPQ 123 (1975), 321—340,
dort ist die wichtigste Literatur verzeichnet.

15



erfolgte exegetische und dogmenhistorische Forschung, wenn es sagt, der aus gétt-
licher Einsetzung kommende kirchliche Dienst werde in verschiedenen Ordnungen
ausgeiibt von denen, die seit alters Bischdfe, Priester und Diakone heiflen. Galt es
aufgrund der tridentinischen Entscheidung als selbstverstindlich, daf nur der Priester
Spender der Krankenélung sein kann, so wird in unserer Zeit diese Frage neu durch-
dacht. Der gemeinsamen Synode der Bistiimer der BRD liegen zwei theologische
Gutachten vor, die die Bestellung des Diakons (und der Diakonin) zum ordentlichen
Spender der Krankendlung fiir moglich halten und auch wiinschen3. Die beiden Gut-
achter weisen darauf hin, da zwar das Trienter Konzil* die Spendung der Kranken-
salbung ausschlieBlich dem Priester vorbehalten habe, daf aber die geschichtlichen
Forschungen der letzten Jahrzehnte das Ergebnis gezeitigt haben, da8 von den friihe-
sten Zeugnissen an bis zum 8. Jh. (in einigen Kirchenprovinzen sogar dariiber hinaus)
im Osten und Westen die Krankensalbung in der iiberwiegenden Zahl der Fille von
Laien gespendet wurde. Noch Johannes von Damaskus, der als der letzte Kirchenvater
des Ostens die griechische Theologie zusammengefaft hat, bezeugt die Praxis der
Krankensalbung durch den einfachen Gliubigen. Erst seit der Karolingerzeit erscheint
der Priester als der alleinige Spender der Krankensalbung?.

Die vielfiltigen Diskussionen iiber das Verstindnis des Bufsakramentes und die
Moglichkeit neuer Formen des BufBlvollzuges sind zu bekannt, als daf sie naher
dargestellt werden miiten. Glaubte man bisher, daf aufgrund der tridentinischen
Entscheidung, die das Bekenntnis aller nach der Taufe begangenen schweren Siinden
nach Zahl, Art und artverindernden Umstinden kraft gottlichen Rechtes fordert?,
eine Neugestaltung der dogmatischen Struktur des Bufsakramentes nicht mehr méog-
lich sei, so gibt es heute eine wachsende Zahl von Theologen, die der Uberzeugung
sind, die Kirche kénne einen Buflgottesdienst zum Sakrament im eigentlichen Sinne
erkldren’.

Mogen diese und dhnliche Fragen der Sakramententheologie als echte innerkatholische
Kontroversen gelten, so erheben doch verschiedene kirchliche Behorden Einspruch
gegen die These, dal es analog zur Nottaufe auch eine Noteucharistie gebe, da8 also
der geweihte Priester zwar der normale und ordentliche Spender der Eucharistie sei,
daB aber in besonderen Notfillen auch ein Nicht-Ordinierter der Eucharistie vorstehen
kénne. Unter den von der Kongregation fiir die Glaubenslehre beanstandeten Lehren
von H. Kiing steht auch die These: die Eucharistie kénne im Notfall von einem
Getauften ohne Priesterweihe vollzogen werden. Dieser Satz sei mit der Lehre des
IV. Laterankonzils und des II. Vatikanischen Konzils nicht vereinbar®. Weil die
genannte These in modifizierter und meist abgeschwiichter Form auch von anderen
Theologen vertreten oder wenigstens nicht ausgeschlossen wird, soll dieses Problem
niher erbrtert werden. Da es nur um die grundsitzliche Darstellung einer Position

3 Vgl. Synode. Amtliche Mitteilungen der gemeinsamen Synode der Bistiimer der Bundes-
republik Deutschland 7 (1973), 37—40: P. Hiinermann, Gutachten zur Bestellung des
Diakons (Der Diakonin) zum ordentlichen Spender der Krankensalbung; H. Vorgrimler,
Gutachten iiber Diakone als Spender der Krankensalbung.

4 DS 1697; 1719.

5 Zur Dogmengeschichte der Krankensalbung vgl. B. Posdimann, BuBe und Letzte Olung
(Freiburg 1951), 125 £.

% DS 1679—1683; 1706—1708.

7Vgl. zu dieser Frage: J. Finkenzeller, Einzelbeichte, Generalabsolution und BufBlgottesdienst
aus dogmatischer Sicht, in: BuBe — Buflsakrament — BufSpraxis (hg. v. E. Feifel, Miinchen
1975), 71 f; A. Ziegenaus, Umkehr — Versshnung — Friede. Zu einer theologisch ver-
antworteten Praxis von BuSgottesdienst und Beichte (Freiburg 1975), 113 f.

8 Vgl.: Der AbschluB des Lehrverfahrens gegen H. Kiing, in: HerKorr 29 (1975), 181—185;
hier 182.

16



&

der zeitgenossischen Theologie geht, wird kein Wert darauf gelegt, das vorliegende
wissenschaftliche Material vollstindig darzulegen®.

1. Die Thesen der zeitgentssischen katholischen Theologie

Wie bereits angedeutet, hat Kiing klar die These vertreten, daf es in Notfillen eine
Eucharistiefeier geben konne, chne daf ein durch Handauflegung ordinierter Priester
der Feier vorsteht!®. Er geht davon aus, daB das NT eine Pluralitit von Gemeinde-
verfassungen bietet, die grundsitzlich auch fiir spitere Zeiten Bedeutung haben kén-
nen. Da Paulus in den unumstrittenen echten Briefen nie von der Ordination und
den Presbytern spricht, kennt er offensichtlich kein institutionalisiertes Amt, in das
man eingesetzt wird und durch das man dann erst zum Dienst verpflichtet wiirde.
Seine Kirchen sind Gemeinschaften freier charismatischer Dienste. Nach dem Tod des
Apostels war auch in den paulinischen Gemeinden eine Institutionalisierung nicht zu
vermeiden. Fiir dieses fortgeschrittene Stadium der Entwicklung des kirchlichen Amtes
bieten die Apostelgeschichte und die Pastoralbriefe dort klare Zeugnisse, wo sie vom
Presbyter- und Episkopenamt und dem Ritus der Handauflegung berichten.

Der Eintritt in die apostolische Nachfolge des Leitungsdienstes sollte nach ntl Kirchen-
verstindis, normalerweise durch ein — auf verschiedene Weise mogliches — Zusam-
menwirken von Vorstehern und Gemeinde geschehen. Der Normalfall diirfte die
Berufung durch die Gemeindeleiter unter Beteiligung der Gemeinde sein. Von der
paulinischen bzw. heidenchristlichen Kirchenverfassung her miissen aber — insbeson-
dere fiir Notfille — auch andere Wege in den Leitungsdienst und die apostolische
Nachfolge der Kirchenleiter offengelassen werden: aufgrund der Berufung durch
andere Gemeindeglieder oder aufgrund eines frei aufbrechenden Charismas zur
Gemeindeleitung oder -griindung. Die presbyteral-episkopale Kirchenverfassung, die
sich in der nachapostolischen Zeit mit Recht in der Kirche faktisch durchgesetzt hat,
mufl auch heute fiir alle Méglichkeiten, die in der ntl Kirche bestanden haben, zumin-
dest grundsitzlich offenbleiben. Diese Feststellung ist von groBer Tragweite in mis-
sionarischer Hinsicht. So ist etwa in China oder Siidamerika auch ohne Presbyter
eine giiltige Eucharistiefeier moglich!,

Kiing bestreitet also im Grund genommen nicht, daf8 zur giiltigen Eucharistiefeier
ein kirchlicher Vorsteher notwendig ist; er vertritt aber die These, da man in das
kirchliche Amt nicht nur durch Handauflegung eingesetzt werde, sondern auch heute
noch das kirchliche Amt in einer charismatischen Weise in der Kirche aufbrechen
kénne'®, Unter Zugrundelegung des iiblichen Verstindnisses von Ordination und Amt
lduft die These Kiings in der Tat darauf hinaus, da8 in Notlagen die Eucharistie von
einem Nicht-Ordinierten, von einem Laien, geleitet werden kann. .

® Einen Uberblick iiber die Problemlage bietet: H. Schiitte, Amt, Ordination und Sukzession
im Verstiindnis evangelischer und katholischer Exegeten und Dogmatiker der Gegenwart
sowie in Dokumenten 6kumenischer Gespriche (Diisseldorf 1974), 323—326.

10 Wozu Priester? Eine Hilfe. (Einsiedeln 1971), 34 f; Ders., Christsein (Miinchen 1974),
482—483. .

11 Kiing, Wozu Priester? 38—39.

12 Vgl.: Reform und Anerkennung kirchlicher Amter. Ein Memorandum der Arbeitsgemein-
schaft skumenischer Universititsinstitute (Miinchen - Mainz 1973), 24—25. These 22: Die
Ordination ist die angemessene Form der Amtsiibertragung. Grundsitzlich sind folgende
Formen der apostolischen Sukzession und ihrer Konkretion in der Ordination theologisch
vertretbar. 1. Die Sendung zum kirchlichen Amt erfolgt durch bereits ordinierte Glieder
der Kirche, und zwar unter Anerkennung oder dariiber hinausgehender Mitwirkung der
Gemeinden. 2. Die Sendung zum kirchlichen Amt erfolgt durch die Gemeinden unter
Anerkennung oder dariiber hinausgehender Mitwirkung kirchlicher Amtstriger. 3. Die
Anerkennung eines in pneumatischer Freiheit — besonders in Not — und Ausnahme-
situationen — entstandenen und faktisch ausgetibten kirchlichen Dienstes erfolgt durch
die kirchlichen Amtstriger zusammen mit den anderen Gliedern der Kirche.

17



Eine dhnliche These entwickelt E. Schillebeeckx!3. Er vertritt die Ansicht, daB zwar
der antithetische Unterschied zwischen einer ,paulinischen Kirchenordnung” (Heiden-
christen) und einer ,paléstinensischen Kirchenordnung” (judenchristliche Gemeinden)
und der Verschmelzung beider Kirchenordnungen unter dem Vorrang der paldstinen-
sischen Ordnung historisch sich nicht beweisen lasse; es steht aber fest, daf8 in der
Urkirche und auf noch auffilligere Weise in den paulinischen Gemeinden neben
Amtsverleihungen gemi8 der Kirchenordnung Gemeindedienste bestanden, die nicht
in einer amtlichen Ubertragung (Handauflegung), sondern in einer charismatischen
Inspiration ihren Ursprung hatten, wenn auch stets unter der kritischen (Paulus!)
Anerkennung der apostolischen Autoritit und unter Billigung der Gemeinde. Freie,
charismatisch entstandene kirchliche Amter waren im Prinzip also legitim, muflten
aber in der Gemeinde ihre Existenzberechtigung mittels des apostolischen Kriteriums
und der Authentizitit ihres sinnvollen Auftretens beweisen. Sie entstanden in schwie-
rigen, vor allem in missionarischen Situationen. So treten die ,Erstlinge” einer neu-
gegriindeten Gemeinde oft spontan als amtliche Gemeindeleiter auf, ohne daff dabei
eine Handauflegung geschichtlich nachweisbar wire.

Die grundsitzliche Méglichkeit, daf auf diese Weise kirchliches Amt entsteht, gibt es
auch heute noch. Dies muff nach Schillebeeckx beriicksichtigt werden, wenn kirchliche
Notsituationen, so etwa die illegitimen und , offiziell-ungiiltigen” Bischofsweihen in
China wihrend der Verfolgung, beurteilt werden!4. Von einer Feier der Eucharistie,
der ein nicht durch Handauflegung bestelltes Glied der Gemeinde vorsteht, spricht
Schillebeeckx in diesem Zusammenhang nicht. Jedoch wird man sich dieser Schlu-
folgerung schwer entziehen kénnen, wenn man das iibliche Verstindnis des Verhalt-
nisses von Amt und Eucharistie ernst nimmt.

Wesentlich zuriickhaltender, aber doch gemessen an der Tradition ein neuer Ansatz,
sind die Thesen von W. Kasper und W. Breuning. W. Kasper'® geht von dem Gedan-
ken aus, daB sich die Leitungsfunktion des kirchlichen Amtes in verschiedene Einzel-
funktionen ausfaltet, die alle der Einheit der Kirche dienen. Diese Einheit voll-
zieht sich konkret in der Einheit des Bekenntnisses, in der Einheit der Eucharistie-
feier, auf die alle anderen Sakramente bezogen sind, und in der Einheit im gemein-
samen Dienst der Liebe. Aus diesen drei Vollzugsformen kirchlicher Einheit ergibt
sich, daf das priesterliche Amt in besonderer Weise dem Dienst des Wortes, dem
Dienst der Sakramente, besonders der Eucharistie, und der gegenseitigen gemeinsamen
Diakonie zugeordnet ist. Die im Glauben versammelte Kirche realisiert sich am kon-
kretesten und am ,,dichtesten” in der Einheit der Eucharistiefeier. Deshalb steht auch
dem Amt als Dienst an dieser Einheit der Vorsitz in der eucharistischen Feier zu.
Der besondere Dienst des Priesters bei der Eucharistie 148t sich vom Dienst an der
Einheit der Kirche her besser verstehen.

Von diesem Grundverstindnis von Amt und Eucharistie her lassen sich nun schwierige
Grenzfragen leichter einer Lésung niher fithren. Wahrscheinlich hat es in der Ge-
schichte Fille gegeben, in denen ,Nicht-Geweihte’” das eucharistische Gebet sprachen
(1 Kor 14, 16; Did 10, 7). Trotz dieser Einzelfille, die man nicht einfach als Mif3-
brauch abtun kann, bleibt doch bestehen, da8 dem Amt die Sffentliche Verantwortung
und die Einheit der eucharistischen Tischgemeinschaft zukommt. Deshalb wire eine
Eucharistiefeier gegen das Amt auf jeden Fall ein die Eucharistie in ihrem tiefsten
Wesen aufhebendes Unding; was Zeichen der Einheit sein soll, wiirde zum Ausdruck
des Streites. Anders verhilt es sich jedoch in extremen Notsituationen, in denen sehr
lange Zeit kein Priester erreichbar ist. Eine eventuelle Feier der Eucharistie durch

13 Theologie des kirchlichen Amtes. Theologische Kriterien fiir eine Neustrukturierung des
kirchlichen Amtes, in: Diakonia / Der Seelsorger 1 (1970), 147—160.

14 A a.0.154,

15 Neue Akzente im Verstiindnis des priesterlichen Dienstes, in: Conc. 5 (1969), 164—170.

18

“.



(A}

&<

einen Nicht-Geweihten geschieht hier nicht zum Trotz gegen das Amt, sondern im
Schmerz iiber die Trennung ohne das Amt. Wenn deshalb Christen in einer solchen
extremen Situation zusammenkommen, um im Gedichtnis des letzten Willens Jesu
gemeinsam Mahl zu feiern, dann wire Christus gewif8 unter ihnen; die Gemeinschaft
mit der Kirche und ihrem Amt wire wenigstens der Gesinnung nach (in voto) gege-
ben. Ob es sich dabei um Eucharistie im formellen Sinn des Wortes handeln wiirde,
ist nach Kaspar eine bisher nicht ausdiskutierte Frage, die jedoch ihre Brisanz dann
sofort verliert, wenn man bedenkt, daf es verschiedene ,Dichtigkeitsgrade” in der
Verwirklichung der Eucharistie und verschiedene Weisen der Gegenwart Christi gibt!8,

Im Sinn dieser Uberlegungen meint W. Breuning!?, daf durch die einschligigen
kirchlichen Lehrentscheidungen die Frage noch nicht endgiiltig entschieden ist, ob in
jedem Fall nur ein Ordinierter der Eucharistie vorstehen kann. Die Intention dieser
Entscheidungen, auf die noch einzugehen ist, kénnte nach Breuning auch dann erfiillt
sein, wenn man ,wilde” Eucharistiefeiern als unkirchlich ablehnt. Darunter sind
Eucharistiefeiern zu verstehen, die ohne jede Bindung an eine in apostolischen Diensten
verfaBte Kirche geschehen wiirden.

Wihrend K. Lehmanni® sehr allgemein und vorsichtig von Vollmachten spricht, die
nach katholischer Glaubenslehre im gewdhnlichen Leben der Kirche (von , Notsituatio-
nen’ abgesehen) dem Priester allein zukommen und zugleich anfiigt, daf zu den
Fillen mit Sicherheit die Vollmacht bei der Eucharistiefeier und bei der Siinden-
vergebung gehort, geht K. Rahner unser Problem in verschiedenen Zusammenhiingen
und auf breiterer Ebene an. In einer aus dem Jahre 1969 stammenden Publikation
iiber das Priesterbild von heute!® stellt er zuniichst das Priesteramt in den grofen
Zusammenhang der Kirche, dem Grundsakrament des Heiles in der Welt, hinein:
Der Amtstriger ist nicht der hl. Vertreter Gottes, der mit himmlischen Vollmachten
einem unheiligen Volk von Gott her gegeniibertritt, sondern der Tréger einer bestimm-
ten notwendigen Funktion in dem von Gott geheiligten Volk. Das allgemeine Priester-
tum ist nicht eine vom Amtspriestertum in metaphorischer Verdiinnung abgeleitete
GréBe, sondern der tragende Grund eben dieses Priestertums.

Weil die Kirche als von ihrem Wesen her notwendig auch geschichtlich-gesellschaftliche
Groe eine Leitungsfunktion fordert, muB8 es in der Kirche das Amt geben®. Sieht
man das Amtspriestertum von der Kirche her, begreift man es nicht als eine Vollmacht,
die der Kirche als dem Volk Gottes im ersten Ansatz gegeniibersteht, sondern als die
Bevollmichtigung bestimmter Art zum Vollzug dessen, was die Kirche als Ganzes
ist und auch auf diese Weise durch das Amt vollziehen muff, dann versteht man,
wie vorsichtig man sein muB, wenn man nach dem spezifisch Eigentiimlichen des
ministerialen Priestertums gegeniiber den iibrigen Gliedern der Kirche fragt®!.

Zu den Funktionen, die nach katholischer Lehre nur vom ordinierten Priester aus-
geiibt werden kdnnen, rechnet dann Rahner die Leitung des eucharistischen Gottes-
dienstes, die Verwaltung des Buflsakramentes und der Krankenslung?2. An spiterer
Stelle wird dann freilich dieser Gedanke wieder eingeschrinkt, wenn es heifdt: Es gibt
nach katholischem Glaubensverstindnis im Wort der eucharistischen Anamnese, im
Wort der Versshnung im Buflsakrament und dessen Vollendung in der Kranken-

18 A a. 0.169.

17 Amt und Geschichtlichkeit der Kirche. Probleme der lehramtlichen Aussagen iiber das
Priestertum, in: Catholica 24 (1970), 37—50; hier 46.

18 Das dogmatische Problem des theologischen Ansatzes zum Verstindnis des Amtspriester-
tums, in: Existenzprobleme des Priesters (Miinchener Akademie-Schriften, Bd. 50. Hg. v.
F. Henrich, Miinchen 1969), 121—175; hier 165.

19 Theologische Reflexionen zum Priesterbild von heute und morgen, in: Weltpriester nach
dem Konzil (Miinchner Akademie-Schriften, Bd. 46. Hg. v. F. Henrich, Miinchen 1969),
91—118.

20A,a.0.200. A a0.101. 2 A.a 0O.102.

19

2



salbung Intensititsgrade des Wortes, zu deren Vollzug mindestens im Normalfall des
kirchlichen Lebens die sakramentale Bestellung eine unerliBliche Voraussetzung bildet,
damit in der Kirche alles ,in Ordnung” geschieht®. Damit wird also nicht aus-
geschlossen, da in Ausnahme- und Notfillen, wo die gewdhnliche Ordnung der
Kirche nicht durchgehalten werden kann, auch ein Nicht-Ordinierter der Eucharistie
vorstehen kann.

In der im Jahre 1974 erschienenen Quaestio disputata iiber ein Skumenisches Amts-
verstindnis® erliutert Rahner im Gesprich mit einem evangelischen Theologen dieses
Problem niher. Hitte er frither auf die Frage, ob ein paar nach Sibirien verbannte
Christen ohne einen geweihten Priester Eucharistie feiern kénnten, schlicht geantwor-
tet, das sei nicht méglich, weil kraft gottlichen Rechtes nur ein ordinierter Priester
dem Abendmahl vorstehen konne, so miifite er jetzt die Angelegenheit differenzierter
betrachten. Neue Gesichtspunkte ergeben sich vor allem, wenn man die bekannte
Unterscheidung iiber die Dimension des sakramentalen Zeichens und die Dimension
der durch dieses Zeichen worthaft und exhibitiv bezeichneten Gnade Gottes beriick-
sichtigt. In der Sprache der scholastischen Theologie geht es um die Unterscheidung
zwischen sacramentum tantum, res et sacramentum und res sacramenti.

Die katholische Tradition und vor allem die Theologie im Anschluf an das Konzil
von Trient kennt die ,geistliche Kommunion”. In ihr wird nicht blof unwirksam
gewiinscht, man mdchte den Leib Christi empfangen, sondern man erhilt jene pneuma-
tische Wirkung der innersten Einigung mit dem erhdhten Herrn, fiir die der leibliche
Empfang des geweihten Brotes nur das Zeichen ist. Es ist also im Grunde genommen
gar nicht so aufregend, wenn die Leute in Sibirien kein giiltiges sakramentales Zei-
chen zustande bringen; was durch es bezeichnet und gegeben werden soll, das ereignet
sich und wird von ihnen in aller Wahrheit empfangen?®.

Rahner will sich aber mit dieser sicher von keinem katholischen Theologen bestritte-
nen Antwort nicht zufriedengeben. Warum soll man eigentlich die Handlungen dieser
Christen in Sibirien nicht ein Sakrament im eigentlichen Sinne nennen? Ist es denn
sinnvoll, auf diese aufergewdhnliche Notlage jene Grundsitze anzuwenden, die fiir
den Normalfall selbstverstindlich sind? Wo ist in Wirklichkeit der Unterschied zwi~
schen einer giiltigen Eucharistiefeier, wenn diese Christen in Sibirien, die durch den
Glauben geeint und mit der Kirche verbunden sind, die Worte des Gedichtnisses des
Todes des Herrn sprechen? Sie empfangen die res sacramenti der Eucharistie. Was
sie feiernd tun, hat eine Beziehung auf diese res sacramenti, und diese res sacramenti
hat eine Beziehung auf die konkrete kirchliche Zeichenhaftigkeit, die sie setzen.

Auf den Einwand, das Zeichen der gnadenhaften Wirklichkeit sei nicht im streng
sakramentalen Sinn giiltig, es wirke nicht ex opere operato, sondern nur ex opere
operantis, antwortet Rahner mit der weiteren Frage, warum eigentlich dieses Wort
der eucharistischen Danksagung hier in diesem Fall nicht exhibitiv sein soll. Der
Hinweis, dafl es nicht zu einer Realprisenz komme, weil der ordinierte Priester fehle,
trifft nicht den Kern der Sache. Die Realprisenz ist ja nur wichtig und bedeutungs-
voll, insofern sie die pneumatische Einigung mit Christus bringt. Wenn sich aber
dieses GroBere auf jeden Fall ereignet — es kommt ja zumindest zu einer geistlichen
Kommunion —, warum darf sich hier unter diesen konkreten Umstinden nicht auch
das kleinere des Zeichens, die ,Realprisenz”, ereignen? Wei man denn das fiir
diesen Fall so genau und sicher? Wird nicht vorausgesetzt, was doch gerade erst
bewiesen werden miiflte, da in allen denkbaren Fillen, auch in extremen Notfillen,
jene Bedingungen fiir das Zustandekommen des giiltigen Zeichens erforderlich sind,
die fiir den Normalfall ganz mit Recht gelten?26

2 A, a.0.108.
% Vorfragen zu einem dkumenischen Amtsverstindnis (Qu. disp. 65, Freiburg 1974), 15—23.
% A.a2.0.16. % A.a.0.18.

20



[ 14

Rahner gesteht es jedem zu, nur das unter normalen Bedingungen und normalen
Formalititen gesetzte Zeichen Sakrament zu nennen, stellt aber die Frage, worin sich
dann die einen und die anderen Zeichen in der Sache unterscheiden. Einem normalen
Christen wird man jedenfalls die hier kurz angedeuteten subtilen Unterscheidungen
nicht klarmachen kénnen. Rahner will keineswegs leugnen, daf in der Dimension des
Zeichens ein Unterschied besteht zwischen der normalen Eucharistiefeier durch einen
ordinierten Priester und dieser Noteucharistie der sibirischen Christen. Aber es ist ein
Unterschied, der in keinem der beiden Fille die sakramentale Wirklichkeit, die res
sacramenti, aufhebt. Der Unterschied besteht in der Tat nur darin, daf das eine
Zeichen den kirchlichen (sinnvollen) Normalfall darstellt und das andere einen auBer-
ordentlichen, der aber durch Gott verfiigt ist, den Willen zum Normalfall einschlieft
und die res sacramenti mit sich bringt. Rahner schlie8t mit der Frage ab, ob es sinnvoll
ist, dieser Noteucharistie das Wort Sakrament zu verweigern, blof um den Unter-
schied zwischen beiden Zeichen zu unterstreichen, den ja niemand leugnen muf und
will#?,

Dieser kurze Uberblick zeigt zunichst, daB die Frage nach der Mboglichkeit einer
Noteucharistie sehr differenziert gestellt wird. Dabei ist der Unterschied zwischen den
einzelnen Begriindungen geringer, als man zunichst meinen méochte. Alle Vertreter
dieser Theorie berufen sich auf ausgesprochene Notlagen, die nicht am normalen
Selbstvollzug der Kirche gemessen werden kénnen. Dabei wird unmiBverstindlich zum
Ausdruck gebracht, da es auch in der duBersten Not keine Eucharistie gegen die
Einheit der Kirche geben kann. Gemessen an der traditionellen Theologie ist es von
geringer Bedeutung, ob man fiir diese Eucharistiefeier grundsitzlich den Priester
fordert, aber das Entstehen des kirchlichen Amtes auf charismatische Weise in Not-
fillen fiir méglich hilt, oder ob man grundsitzlich nur eine Ordination durch Hand-
auflegung gelten 1dBt, aber in Notlagen einer Eucharistie mit einem Laien als Vor-
steher jedenfalls faktisch den Rang eines Sakramentes einrdumt.

Die entscheidende Frage lautet: Lilt sich die Mé&glichkeit einer Noteucharistie mit
den Aussagen der Hl. Schrift und der kirchlichen Tradition in Einklang bringen? Die
Stellungnahmen des kirchlichen Lehramtes scheinen diese Frage zu verneinen.

I1. Das Zeugnis der Hl. Schrift und der kirchlichen Tradition

1. Das Neue Testament

Methodisch erscheint es zunichst sehr bedenklich zu sein, mit einer ausgesprochen
modernen Frage an die Hl. Schrift heranzutreten, um von dort her eine prizise Ant-
wort zu erhalten. Auf der anderen Seite kann man aber nicht iibersehen, daff die
ntl Kirchen zum Teil in einer Lage waren, die jener zumindest nicht unihnlich ist, fiir
die eine Noteucharistie gefordert wird. Welche Argumente werden von den zeit-
gendssischen Theologen beigebracht? Wie werden bestimmte Schriftstellen und Tat-
bestinde von den Befiirwortern und Gegnern der Noteucharistie beurteilt?

Wie bereits in den bisherigen Ausfithrungen immer wieder sichtbar wurde, vertritt
ein Teil der Theologen die Ansicht, da in den frithesten Kirchen, konkret in den
paulinischen Gemeinden, das Amt charismatischer Art war. Unter den vielen Charis-
men gab es auch das Charisma der Steuermannskunst, oder wie wir gewdhnlich iiber-
setzen, die Gnadengabe des Amtes (vgl. 1 Kor 12, 28). Eine Handauflegung als Ritus
der Amtsiibertragung ist in dieser Zeit noch nicht bekannt. Damit gab es aber zumin-
dest noch nicht den Vorsteher der Eucharistie, wie ihn die kirchliche Tradition als
selbstverstindlich voraussetzt. Ein Teil der Exegeten glaubt zudem, man kdnne aus
dem Bericht iiber die Eucharistiefeier in der Gemeinde von Korinth schlieBen, daf
dort kein bestimmter Amtstrager der eucharistischen Versammlung vorgestanden habe.

27 A.a.0.19.

21



Paulus fordert die ganze Gemeinde von Korinth auf, den asozialen Vollzug des
Herrenmahls durch eine rechte Feier zu ersetzen (vgl. 1 Kor 11, 17 f). Hitte es in
Korinth einen bestimmten Vorsteher der Eucharistie gegeben, so hitte sich Paulus
sinnvollerweise an ihn und nicht an die ganze Gemeinde gewandt.

Zur Begriindung der These, da die Eucharistiefeier nicht notwendig einen durch
Handauflegung ordinierten Amtstriger vorausgesetzt hat, wird dann auch eine Stelle
der Didache (10, 6 f) genannt, welche die Weisung enthilt, das eucharistische Dank-
gebet den Propheten zu iiberlassen, wenn diese vorhanden sind. Dies ist noch in einer
Zeit bezeugt, in der das kirchliche Amt lingst ausgebildet ist.

Andere Theologen geben zu bedenken, daB auch die Apostelgeschichte und die Pastoral-
briefe, die das Amt der Episkopen und der Presbyter und die damit verbundene
Ubertragung des Amtes durch Handauflegung klar bezeugen, an keiner einzigen
Stelle dem Amtstriger den Vorsitz bei der Eucharistie zusprechen. Dort, wo von den
Aufgaben des Amtstrigers die Rede ist, werden neben dem Vorsteherdienst andere
Titigkeiten genannt: Die 7 Minner, die durch Handauflegung der Apostel an die
Spitze des hellenistischen Teiles der Jerusalemer Gemeinde gestellt werden, sind fiir
die Versorgung der Witwen der Gemeinde verantwortlich (Apg 6, 1 f). Von Stephanus
wird zudem berichtet, da8 er in der Kraft Gottes groBe Zeichen und Wunder wirkte
(Apg 6, 8f). Philippus hingegen verkiindet in Samaria das Wort Gottes (Apg 8, 4 f).
Die Presbyter miissen sich in Wort und Lehre abmiihen (1 Tim S, 17). Der Episkope
muf sich an das zuverlissige Wort halten, der Lehre entsprechend, damit er imstande
ist, in der gesunden Lehre zu ermahnen und die Widersacher zu widerlegen (Tit 1, 9).
In dieser Spitphase der ntl Gemeinden fordert man also vom Vorsteher der Gemeinde
nicht nur die Gabe der Steuermannskunst, sondern auch das Charisma des Lehrers.
Nirgends hingegen wird von der Beauftragung zur Feier der Eucharistie gesprochen.

Diese Hinweise und vor allem die eben angefiihrten argumenta e silentio werden
freilich von anderen Theologen nicht ohne Grund hinsichtlich ihrer Beweiskraft bestrit-
ten®, Fiirs erste ist es keineswegs so sicher, dal auf eine urspriinglich rein charis-
matisch verfalte Kirche eine Kirche folgt, die durch das institutionalisierte Amt gekenn-
zeichnet ist. Aus den wenigen Texten des NT soll man in der Tat keine zu weit
reichenden Schlulfolgerungen ziehen. Das NT bietet nicht eine abgewogene Darstel-
lung des kirchlichen Amtes, es macht nur in bestimmten Zusammenhingen kurze
Bemerkungen iiber verschiedene Amtsstrukturen. Wenn man zudem bedenkt, daf die
christliche Gemeinde in Jerusalem zuniichst noch am Tempelgottesdienst teilnahm,
sich aber bald vom jiidischen Kult I6sen muflte, so wird es durchaus verstindlich, dafl
die Aufgabe des Amtstrigers nicht primir kultisch bestimmt werden konnte. Dazu
kommt, dal ja der christliche Kult (um ein in diesem Zusammenhang miflverstind-
liches Wort zu gebrauchen) im Blick auf das Erlésungswerk Christi eine véllig neue
Dimension erhielt. Es ist eigentlich selbstverstindlich, daf fiir eine missionierende
Kirche — eine andere begegnet uns im NT nicht — der Verkiindigung des Wortes der
unbestrittene Vorrang zukommen mufite.

Wie immer man einzelne Stellen der Apostelgeschichte (2, 42; 20, 7, 11; 27, 35)
beurteilen mag, eine Beziehung zwischen dem Dienst des Apostels und der Feier der
Eucharistie wird man nicht bestreiten kénnen. Wenn man andererseits eine Beziehung
zwischen dem Uramt der Apostel, das mit dem Ende der Urkirche zu bestehen auf-
horte, und dem kirchlichen Amt, das den Dienst der Apostel in der neuen Situation
fortfiihrt, herstellt, so hat dies Folgen fiir die Zuordnung des Amtstrigers der Kirche
zur Eudharistie.

*® Vgl. z. B. P. Bliser, Zur Diskussion um die Bedeutung des Amtes fiir den Vollzug der
Eucharistie, in: Catholica 26 (1972), 100 f; Ders., Amt und Eucharistie im Neuen Testa-
ment, in: Amt und Eucharistie (Paderborn 1973), 40 f.

22



e

I

Grundsitzlich wird man fragen diirfen, ob ein theologisches Problem dadurch am
besten geldst wird, da man sich nahezu ausschlieBlich an den Anfingen der Kirche
orientiert, deren Struktur und Leben wir aufgrund mangelnder Berichterstattung nicht
mehr genau kennen? Im iibrigen soll man die Frage, ob es in der Kirche irreversible
Entwicklungen gibt, nicht kurzweg und voreilig mit einem Nein beantworten. Damit
verliert aber auch der Hinweis auf die Didache, deren genaue Interpretation im Blick
auf unsere Fragestellung durchaus nicht einheitlich ist, und der oben erwihnte Hin-
weis auf die Gemeindesituation in Korinth erheblich an Beweiskraft. Der Gedanke,
dal der Vorsteher einer Gemeinde zugleich auch der Vorsteher der Eucharistiefeier
ist, der uns bei Ignatius von Antiochien mit aller Deutlichkeit begegnet, ist zumindest
im Sinn des ntl Verstindnisses der Kirche, des Amtes und der Eucharistie.

2. Die kirchliche Tradition

Die kirchliche Tradition kann fiir unseren Zusammenhang sehr kurz behandelt werden.
Es geniigt, jene Lehrentscheidungen der Kirche hervorzuheben, die direkt zu unserer
Frage Stellung nehmen. Mit der Ausbildung und Weiterentwicklung der kirchlichen
Amtsstrukturen wird es véllig selbstverstindlich, da nur der Bischof oder der Priester
der eucharistischen Feier vorstehen kann. Aufgrund von verschiedenen Einfliissen, die
hier nicht dargestellt werden kénnen, wird der Priester immer mehr dem Kult zuge-
ordnet. Er wird zum ntl Opferpriester. Die htchste und nur dem Priester zukommende
Gewalt ist die potestas consecrandi. Diese Entwicklung hat zur Folge, daB ein Teil
der Theologen in der Bischofsweihe kein Sakrament sieht, weil sie iiber die Wand-
lungsgewalt hinaus keine hhere Gewalt verleihen kann.

Eine ausdriickliche Stellungnahme zu unserer Fragestellung findet sich auf dem
IV. Laterankonzil (1215). Gegen die Katharer und Albigenser stellt die Kirche fest,
daf nur der giiltig geweihte Priester der Eucharistie vorstehen kann: Et hoc utique
sacramentum nemo potest conficere, nisi sacerdos, qui rite fuerit ordinatus®®. Ohne
jede Polemik, einfach die katholische Lehre darstellend, heifit es dann im Decretum
pro Armenis®®, daf8 der Priester, der in der Person Christi spricht, das Sakrament
vollzieht und die Gaben von Brot und Wein in den Leib und das Blut Christi ver-
wandelt.

Eingehend hat sich das Konzil von Trient® in verschiedenen Zusammenhingen mit
dem Ordo und der Eucharistie befalt. Es seien fiir unseren Zusammenhang einige
entscheidende Hinweise gemacht: Die Eucharistie ist ein sichtbares Opfer, dem ein
sichtbares Priestertum zugeordnet ist. Das Priestertum wird wiederum primir durch
seine eucharistische Vollmacht bestimmt: die Vollmacht zur Konsekration von Brot
und Wein, zur Darbringung des eucharistischen Opfers und zum Darreichen des
Fleisches und des Blutes des Herrn. Dieses von Christus eingesetzte Priestertum ist
nicht ein bloBer Dienst der Verkiindigung des Evangeliums. Die Ordination, also der
Ritus der Amtsiibertragung, ist ein von Christus eingesetztes Sakrament. Wie schon
erwihnt, verteidigt das Konzil die hierarchische Struktur des kirchlichen Amtes. Aus-
driicklich wird die Meinung zuriickgewiesen, alle Christen seien promiscue Novi
Testamenti sacerdotes oder mit der gleichen geistlichen Vollmacht ausgestattet®®. Im
MefBopferdekret wird schlieSlich gesagt, Christus habe im Abendmahlssaal mit den
Worten ,, Tut dies zu meinem Gedéchtnis” die Apostel zu Priestern ordiniert, damit
sie und ihre Nachfolger seinen Leib und sein Blut darbringen3s. Die tridentinischen
Entscheidungen, deren Verteidigung eines der Hauptanliegen innerkirchlicher Reform
in der Folgezeit war, lassen die Frage gar nicht mehr aufkommen, ob ein

» DS 802. 30 DS 1321. 31 DS 1764 f£. 32 DS 1767.

B DS 1740, 1752; zur tridentinischen Lehre iiber das Verhiltnis von Amt und Eucharistie
vgl. im einzelnen: G. Fahrnberger, Amt und Eucharistie auf dem Konzil von Trient, in:
Amt und Eucharistie, 174-—207.

23



Nicht-Ordinierter der Eucharistie vorstehen konne. Man hielt es fiir unbestritten, daf8
zur Feier des Herrenmahles die Priesterweihe notwendige Voraussetzung ist. Daf8 die
einschligigen Bestimmungen des Konzils von Trient ein selbstverstindlicher Besitz
der katholischen Tradition waren, siecht man unter anderem an der Enzyklika ,,Mediator
Dei” Pius’ XIL (1947) und an den verschiedenen Aussagen des II. Vatikanums.

Unter Beriicksichtigung der einhelligen kirchlichen Tradition, die in ausdriicklichen
Lehrentscheidungen ihren Niederschlag gefunden hat, wird nicht selten die Frage
gestellt, ob die Thesen iiber eine eventuell’ mégliche Noteucharistie in dem frither
erliuterten Sinn iiberhaupt noch einen Platz in der katholischen Theologie haben
konnen. In der Regel setzen sich die Theologen mit den kurz angefiihrten kirchlichen
Lehrentscheidungen, die sie selbstverstindlich kennen, nicht ndher auseinander. IThre
Argumentation kann aber wohl nur in der Richtung liegen, da@ die konkrete zeit-
gendssische Fragestellung einer moglichen Noteucharistie nicht zur geschichtlichen
Frage-Antwort-Situation gehérte, aus der die entsprechenden kirchlichen Entscheidun-
gen hervorgegangen sind. Weil unsere Frage nicht gestellt wurde, ist auf sie auch keine
letztverbindliche Antwort gegeben worden. Wie bereits gesagt, ist W. Breuning der
Uberzeugung, daB die Frage, ob in jeder Situation unter allen Umstinden eine
absolute Notwendigkeit besteht, daf8 ein Ordinierter der Eucharistie vorsteht, noch
nicht eindeutig entschieden sei. Nur einer, der grundsitzlich die gleiche potestas fiir
alle fordert, wiirde dem Tridentinum unmittelbar und direkt widersprechen.

III. Die Skumenische Fragestellung

Bevor wir unser Problem unter Skumenischen Gesichtspunkten erdrtern, muf3 die
Fragerichtung der einzelnen christlichen Kirchen geklirt werden. Wenn in den vergan-
genen Jahrhunderten bis in die letzten Jahrzehnte unseres Jahrhunderts hinein in den
Kirchen aus der Reformationszeit die Abendmahlsfrage erortert wurde, ging es fast
ausschlieBlich um das nihere Verstindnis der Realprisenz, nicht dagegen um das
Verhiltnis zwischen Abendmahl und Amt. Wo aber nach der Bedeutung des Amtes
gefragt wurde, stand in der Regel die Vollmacht der Verkiindigung im Vordergrund.
Auch in den Arnoldshainer Thesen (1957) versuchen die lutherischen, die reformierten
und die unierten Christen eine Einigung iiber die Realprisenz zu erreichen.

Die Leuenberger Konkordie (1973) hingegen hat die Kanzel- und Abendmahlsgemein-
schaft der lutherischen, reformierten und aus ihnen hervorgegangenen unierten Kir-
chen sowie der ihnen verwandten vorreformatorischen Kirchen der Waldenser und
der Béhmischen Briider zum Ziel%5. Die Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, welche
die gegenseitige Anerkennung der Ordination und die Erméglichung der Interzelebra-
tion einschlieft, setzt voraus, daB sich die einzelnen Kirchen iiber das gemeinsame
Verstiéindnis des Evangeliums unter Beibehaltung der fiir sie verbindlichen Bekenntnis-
schriften im Glauben einigen kénnen. Die erstrebte Gemeinsamkeit im Glauben
betrifft im einzelnen die Rechtfertigungsbotschaft als die Botschaft von der freien
Gnade Gottes, die Verkiindigung, die Taufe und das Abendmahl, die Christologie
und die Lehre von der Pridestination. Das Verhiltnis von Abendmahl und Amt wird
iiberhaupt nicht als Problem empfunden. Es wird lediglich gesagt, da8 der Herr seine
Gemeinde versammelt. Er wirkt dabei in vielfiltigen Amtern und Diensten und im
Zeugnis aller Glieder seiner Gemeinde. Wie sehr es der Leuenberger Konkordie im
Sinne der kirchlichen Tradition um das rechte Verstindnis des Abendmahls geht,
sicht man daran, da8 man in diesem Punkte eine Formulierung angestrebt hat, von
der man iiberzeugt ist, da sie die genannten Kirchen iibernehmen kénnen.

Ganz anders ist die Fragerichtung in der katholischen Theologie. Wie die Diskussion
um die Erklirung der eucharistischen Wandlung und die Antwort der Enzyklika

34 Vgl. P. Bliser, Amt und Eucharistie im Neuen Testament 9—10.
38 Vgl. HerKorr 28 (1974), 194—197.

24

[X)



«

Pauls VI. ,Mysterium fidei” (1965)% auf die bekannten Deutungsversuche im Sinn
der Transsignifikation und der Transfinalisation zeigen, ist das Verstindnis der eucha-
ristischen Wandlung keineswegs sekundir. Die fiir die 6kumenischen Gespriche ent-
scheidende Frage aber richtet sich auf das Verhiltnis von Eucharistie und Amt, das
wiederum engstens mit dem Verstindnis der apostolischen Sukzession verbunden
ist3%.

Das II. Vatikanum riumt den orthodoxen Kirchen gerade deswegen einen Vorrang
gegeniiber den Kirchen aus der Reformationszeit ein, weil sie trotz ihrer Trennung
von Rom in der Kraft der apostolischen Sukzession das Priestertum und damit wahre
Sakramente besitzen®. Das Fehlen des Weihesakramentes ist nach dem gleichen
Konzil der Grund, weshalb die aus der Reformationszeit hervorgegangenen kirch-
lichen Gemeinschaften ,,die urspriingliche und vollstindige Wirklichkeit (substantia)
des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben®. Im Sinne dieses Verstind-
nisses liegen dann die Bestimmungen der Dekrete iiber den Okumenismus??, iiber die
katholischen Ostkirchen*! und des Skumenischen Direktoriums?2, die unter bestimm-
ten Voraussetzungen eine Interkommunion mit den orthodoxen Kirchen zulassen und
sogar wiinschen, wihrend man den Gliedern der Kirche aus der Reformationszeit zwar
in niher festgelegten Situationen die Zulassung zur katholischen Eucharistiefeier
gestattet (offene Kommunion), den katholischen Christen hingegen einschirft, die
Sakramente nur von einem Amtstriger zu verlangen, der die Priesterweihe giiltig
empfangen hat (also keine Interkommunion)!s. Sosehr inzwischen fruchtbare Ge-
spriche iiber ein tieferes Verstindnis der apostolischen Sukzession manche Probleme
beseitigt haben, so ist doch grundsitzlich die Sicht des kirchlichen Amtes und seines
Bezuges zur Euchasitie kaum geindert, wie gerade das Dokument der internationalen
Theologenkommission ,,Der apostolische Charakter der Kirche und die apostolische
Sukzession” zeigt®.

Was die hier behandelte Frage der Noteucharistie betrifft, so besteht dieses Problem
in den Reformationskirchen zumindest nicht in unserem Sinn. Sosehr die einzelnen
Kirchen das Amt fordern und anerkennen, so wird jedenfalls heute auf die konkrete
Frage nach der Moglichkeit einer Noteucharistie die Antwort in der Regel lauten:
Der kirchliche Amtstriger ist zur ordentlichen und Sffentlichen Verkiindigung des
Wortes Gottes und zur Spendung der Sakramente bestellt. Da im #uflersten Notfall
das Abendmahl auch von einem Nicht-Ordinierten gefeiert werden kann, wird dabei
gewdhnlich als mehr oder minder selbstverstindlich vorausgesetzt. In dem Umfang,
in dem diese Feststellung zutrifft, kann sie bei der Frage nach der Anerkennung der
Amter zwischen der katholischen Kirche und den Kirchen aus der Reformationszeit
und ebenso bei der Frage nach der Interkommunion nicht aufler acht gelassen werden.

Wenn im folgenden einige wichtige Auflerungen aus Dokumenten von Skumenischen
Kommissionen genannt werden, die das Verhiltnis von Amt und Eucharistie betreffen,
so muf stets die eben erliuterte grundsitzliche Fragestellung im Auge behalten wer-
den. Insofern dabei die Noteucharistie kein eigentliches theologisches Problem dar-
stellt, ist in der Tat noch ein beachtlicher Weg zur Anerkennung der Amter und zur

38 Vgl. HerKorr 19 (1965), 653—661.

37 Vgl. zu dieser Frage: ]. Finkenzeller, Uberlegungen zum Verstindnis der apostolischen
Nachfolge in der gegenwirtigen theologischen Diskussion, in: Ortskirche — Weltkirche
(FS f. Kardinal Dépfner, Wiirzburg 1973), 325—356.

3 Dekret iiber den Okumenismus, Nr. 15. % A, a. O. Nr.22. 4 Nr.8,15,22. ‘1 Nr.27.

42 Nr. 39 f, 55.

43 Vgl. zu dieser Frage im einzelnen: H. Fries, Ein Glaube, eine Taufe, getrennt beim Abend-
mahl? Graz 1971; ]. Pruisken, Interkommunion im ProzeB8. Abendmahlsgemeinschaft als
Zeichen und Mittel der kirchlichen Einigung, Essen 1974.

4 Vgl. dazu: ]. Finkenzeller, Zur Diskussion iiber das Verstindnis der apostolischen Suk-
zession. Eine systematische Ubersicht, in: ThPQ 123 (1975), 321—340.

25



vollen Interkommunion zu gehen. Dort, wo ein enger Bezug zwischen Abendmahl und
kirchlichem Amt gesehen wird, kann von der Klirung der Frage nach dem niheren
Verstindnis des kirchlichen Amtes nicht abgesehen werden. Einige Auferungen von
Skumenischen Gesprichskreisen mégen die derzeitige Situation niher beleuchten.

Das von H. Fries und W. Pannenberg gemeinsam erarbeitete Papier mit dem Thema
,Das Amt in der Kirche” (1970) stellt fest: Zwar kommt sinnvollerweise und nor-
malerweise der Vorsitz bei der Eucharistie dem ordinierten Amtstriger zu. Prinzipiell
wire es aber auch denkbar, daf in ganz besonderen und auferordentlichen Fillen
die Gemeinde aus sich heraus jemand mit der Leitung der Eucharistie betraut?,

In dem SchluBbericht der katholisch/lutherischen Gespriche in den USA , Eudharistie
und Amt” (1970) wird nach lingeren Erdrterungen iiber Einzelfragen des Amtes
und der Eucharistie von den katholischen Gesprichsteilnehmern festgestellt, daf8 ohne
Ordination niemand Anspruch auf ein giiltiges eucharistisches Amt haben kann.
Gleichzeitig wird aber bemerkt, da8 es unméglich ist, anhand des NT nachzuweisen,
daB die einzigen Verwalter der Eucharistie die Apostel, die von ihnen ernannten
Nachfolger und die von ihren Nachfolgern Ordinierten waren. Selbst in den Pastoral-
briefen, in denen eine nach dem Bischof-Presbyter-Modell aufgebaute Gemeinde-
ordnung beschrieben wird, wird nichts berichtet, daf diese Minner ein eucharistisches
Amt hatten. Angesichts dieses Schweigens miissen wir darauf bestehen, daB es
schwierig ist, Aussagen dariiber zu machen, was fiir das eucharistische Amt notwendig
ist®. SchlieBlich wird noch bemerkt, daB einige die Ansicht vertreten, es sei nicht
sicher, daf das Konzil von Trient wirklich sagen wollte, daf ein Geistlicher, der
,nicht von kirchlicher oder kanonischer Autoritit ordiniert wurde”, nicht in der Lage
sei, die Eucharistie zu vollziehen*’.

Bezeichnend ist, daf dem Bericht der evangelisch-lutherischen/rémisch-katholischen
Studienkommission , Das Evangelium und die Kirche” (Malta 1971) ausdriicklich ein
Sondervotum von Bischof Martensen und A. Végtle beigefiigt wird mit dem Inhalt:
Eucharistie und kirchliches Amt konnen nach katholischem Glaubensverstindnis
schlechthin nicht getrennt werden. Auch im Notfall kann es eine Eucharistiefeier
ohne Amt nicht geben, genauso wie es eine Eucharistie ohne Gemeinschaftsbezug
nicht geben kann*8,

Die Stellungnahme des StraBburger Instituts zur lutherisch-katholischen Abendmahls-
gemeinschaft (1972), welche die ,eucharistische Gastfreundschaft” fiir Mischehen
zuliBt, stellt schlieBlich fest, daB die Frage nach dem rechtmifligen und giiltigen
kirchlichen Amt — zumal im Blick auf die Abendmahlslehre und -praxis — sich fiir
lutherisches und katholisches Denken jeweils anders stellt und nicht denselben Rang
besitzt. Nach lutherischer Auffassung und Praxis soll das Abendmahl normalerweise
von einem ordinierten Amtstriger verwaltet werden®. Wenn die Unklarheit hin-
sichtlich einer gemeinsamen Lehre vom Amt auch noch Schwierigkeiten fiir wechsel-
seitige Interkommunionvereinbarungen bildet, so darf dennoch die Verwirklichung
der eucharistischen Gemeinschaft nicht ausschliellich von der vollen Anerkennung des
kirchlichen Amtes abhiingig gemacht werden®®.

%*

Eine abschliefende kritische Wiirdigung kann sich auf einige wenige Punkte beschrin-
ken, da die entscheidenden Schwierigkeiten bereits an Ort und Stelle besprochen
wurden. Es diirfte klar sein, da8 sich die These von der Méglichkeit einer Eucharistie-

45 Vgl. Una Sancta 25 (1970), 114.

49 Vgl.: Un Amt und Herrenmahl. Dokumente zum evangelisch/rémisch-katholischen Ge-
sprich. Hg. v. G. Gassmann [ Mc Lienhard /| H. Meyer / H. V. Herntrich (Frankfurt/M.
1974), 89—91.

17 A, a. 0. 98. 8 A a0.52 #® A a0.134. 50 A a 0O.141.

26

LN



%4

feier ohne ordinierten Amtstriger vom NT her jedenfalls nicht positiv begriinden
148t und von der einhelligen katholischen Tradition her sehr grofle Schwierigkeiten
mit sich bringt.

Im iibrigen wird sie das Skumenische Gesprich in vielfacher Hinsicht belasten und
wohl kaum entlasten. Den orthodoxen Kirchen ist die Vorstellung einer Eucharistie-
feier ohne kirchlichen Amtstriiger fremd. Fiir das Gesprich mit den Kirchen aus der
Reformationszeit ist sie insofern ein Riickschritt, als sie das inzwischen auf weite
Strecken erreichte gemeinsame Verstindnis des Amtes und dessen Funktion wiederum
in Frage stellt.

Es ist ein erfreuliches Ergebnis der Gespriche zwischen der kath. Kirche und den
Kirchen aus der Reformationszeit, da man in beiden Kirchen wiederum dem Wort
und dem Sakrament den gebiihrenden Platz zuweist und vor allem in der katholi-
schen Theologie den Gedanken in den Vordergrund stellt, da das Sakrament von
der Kraft des Wortes lebt. Im Blick auf diese Gemeinsambkeit ist es nicht recht einzu-
sehen, warum man in ausgesprochenen Notsituationen nicht auf die Wirkmacht des
Gotteswortes vertraut und unter allen Umstinden das sakramentale Zeichen fordert.
Soll man nicht gerade in diesen von Gott zugelassenen Notlagen im Sinne von Jo-
hannes 6 und der klassischen augustinischen Interpretation ,crede et manducasti”,
nglaube und du hast gegessen” in dem von der Liebe erfiillten Glauben ein Essen
Christi sehen, das alles gewiihrt, was in dieser Lage notwendig ist?

WILHELM DE VRIES
Das Okumenische Konzil und das Petrusamt

Der CJC handelt vom Okumenischen Konzil (= OK) in den cc. 222—229, die das
heute fiir das UK in der kath. Kirche geltende Recht zusammenfassen. Hier ist auch
im Prinzip festgelegt, welche Bezichung heute zwischen dem Petrusamt und dem Rest
des UK besteht. Ich sage mit Bedacht: ,zwischen dem Petrusamt und dem Rest des
Konzils”; denn das Petrusamt kann nicht dem Konzil als von ihm adiquat unterschie-
den gegeniibergestellt werden. Der Papst als Nachfolger des hl. Petrus ist das Haupt
des Konzils, gehort also wesentlich dazu, steht nicht blo8 iiber dem Konzil, sondern
im Konzil.

Es ist aus den genannten Canones villig klar, daB der CJC unter einem UK aus-
schlieBlich ein Konzil der konkreten kath. Kirche mit dem Papst an der Spitze versteht.
Das setzt eine Ekklesiologie voraus, die zwischen der konkreten kath. Kirche und der
Kirche Jesu Christi iiberhaupt keinen Unterschied macht. Diese Ekklesiologie ist aber
durch das II. Vatikanum in Frage gestellt, das von der Kirche Christi sagt: , Diese Kirche
. . . ist verwirklicht in der katholischen Kirche (,,subsistit in”. . . nicht mehr ,,est”” Ecclesia
Catholica), die vom Nachfolger Petri und von den Bischofen in Gemeinschaft mit ihm
geleitet wird” (Lumen gentium, n® 8). Damit ist der Begriff des OK zur Diskussion
gestellt. Die Frage ist unabweisbar, ob der traditionelle Begriff noch aufrechterhalten
werden kann. Ich spreche jedoch hier vom UK im kath.-traditionellen Sinne.

In den cc. 222—229 des CJC wirkt eine zweifache Tradition nach, einmal diese, die vor
allem das Konzil als Ganzes und dessen hochste Autoritit in der Kirche hervorhebt,
und dann eine andere, die den Akzent stirker auf die Vorrechte des Papsttums setzt,
in dem das Petrusamt fortlebt. Die erste Tradition ist ausgesprochen in dem lapidaren
Satz des c. 228 § 1: ,,Concilium Oecumenicum suprema pollet in universam Ecclesiam
potestate”. Natiirlich ist mit dem Konzil der Papst als sein Haupt zusammengedacht.
Die iibrigen cc. betonen die Vorrechte des Petrusamtes im Konzil.

27



