Jesu voll einbezieht (vgl. 148 f; 158; 164).
Im allgemeinen kann das Buch als zuver-
ldssige Information gelten, wenn sich auch
beziiglich des messianischen Selbstverstind-
nisses Jesu (Kap. 6) und seiner Intention,
ein neues Israel zu griinden (Kap. 5), Fragen
erheben. Man wird vor allem gegeniiber der
Anwendung des Begriffs ,corporate perso-
nality” (118) auf die Sendung Jesu zum Volk
Gottes Vorbehalte anmelden miissen. Die
wenigen Anmerkungen (183—190) betreffen
durchwegs die herangezogenen Bibelstellen
und stiinden insofern besser an Ort und
Stelle im Text. Sonst verweist Vf. fast nur
auf seine eigenen Werke, von modernen
Autoren wird nur J. Klausner genannt.

Leider sind dem Ubersetzer nicht nur leich-
tere Versehen unterlaufen. Er hat die Schrift-
zitate wenigstens teilweise aus dem Eng-
lischen iibersetzt (S. 23 sogar falsch). Bei den
Stellenangaben wurden nicht nur Fehler,
sondern auch die angelséichsische Zeichen-
setzung iibernommen (z. B. muf es auf
S. 183 statt Lk 1.1—2 heiflen: Lk 1, 1—4).
Fehliibersetzungen sind auch sonst nicht sel-
ten: Die Burg Antonia itberragt die Tempel-
héfe; es ist nicht von einer Funktion zu deren
Uberwachung die Rede (17). Diese Burg ist
auch kein Schlof (vgl. 152). Das englische
sLlet us” sollte man nicht stereotyp mit
,LaBt uns” wiedergeben (21; 109; 115). S. 23
ist vom ,Sakrament des Herrenmahls” die
Rede, nicht vom ,Sakrament von unseres
Herrn Abendmahl”. ,Closely parallel” (29)
wird irrtiimlich im Sinne einer Abhiingigkeit
des Lk von Mt tibersetzt und steht damit
nicht nur im Widerspruch zu Dodds Auf-
fassung, sondern auch zu der Angabe (auf
der gleichen Seite), daf Mt kaum vor Lk
geschrieben sei. ,Fulfilment” (35) heifit Er-
fillung und nicht ,,Vollendung”. Das ,Ma-
nual of Discipline” aus Qumran ist kein
,Handbuch des rechten Verhaltens”, sondern
die Sektenregel (75). Im Horaz-Zitat (89)
mufl es ,praesens divus” statt ,praesens
deus” heiflen. Jesus verlieB in den Jerusale-
mer Tagen abends die Stadt, um sich ,nach
Anbruch der Dunkelheit” dort nicht blicken
zu lassen; die Ubersetzung (159) erweckt
den Anschein, als hitte Jesus die Stadt je-
weils erst mit Anbruch der Dunkelheit betre-
ten. SchlieBlich ist Judas Iskariot nicht ,J.
von 1.” (159). Am besten scheint mir die
Ubertragung des Budhtitels gelungen zu sein,
weil er traditionelle Assoziationen funda-
mentalistischer Art iiber den ,,Griinder des
Christentums” nicht erst aufkommen liSt.

Bochum Gerhard Schneider

DONEFRIED K. P., The Setting of second
Clement in early Christianity. (Supplements
to Novum Testamentum Bd. 38.) (240.) Brill,
Leiden 1974. Ln.

82

Es ist erfreulich, da diese Arbeit das lange
vernachliissigte frithchristliche Schreiben gat-
tungsmiiBig, traditionsgeschichtlich und vor

allem theologisch und theologiegeschichtlich-

neu bestimmt. Dieses Schreiben wird ge-
wbhnlich nur fiir die ntl Kanongeschichte
herangezogen. Bultmann wertet es in seiner
Theologi¢é ab als Zeugnis ,fiir die eigentiim-
liche dhristliche Gesetzlichkeit” des 2. Jh.,
welches das paulinische Paradox von ,Reali-
sierung des Zukiinftigen im Gegenwirtigen”
preisgegeben habe. Demgegeniiber ist um
der Wissenschaftlichkeit der Beurteilung wil-
len die Feststellung Donfrieds zu begriifen:
»A comparison (with Paul) can be instruc-
tive at a number of points, as long as one
does not arbitrarily establish Paul as a norm
and then simply consider the Apostolic Fa-
:her.‘; as a deviation from this Pauline norm”
180).

In eindringenden, methodisch sachgemif8en,
alle wichtigen Gesichtspunkte und Erkennt-
nisse heranziehenden Analysen untersucht
D. zunichst die geschichtliche Situation, den
Stil und die Struktur, die biblischen Quellen
und deren Verwertung und legt dann die
theologischen, ethisch-parénetischen und
eschatologischen Auffassungen und Absich-
ten des Schreibens frei. 2 Exkurse {iber den
geistigen Hintergrund und {iber die Auf-
fassung vom himmlischen Jerusalem bei Pau-
lus und 2 Clemens sowie ausfiihrliche Ver-
zeichnisse und Listen beschlieSen die Arbeit.
Dabei erweist D. als wahrscheinlich die An-
nahme, 2 Clemens stelle die Mahnrede der
Presbyter an die Gemeinde in Korinth, be-
sonders an ihre Widersacher dar, die unge-
rechterweise aus ihrem Amt verdringt und
durch die Intervention von 1 Clemens wieder
in dieses eingesetzt worden waren (vgl.
1 Clem 54; 57; 59). Demnach wire das
Schreiben noch vor 100 n. Chr. abgefafit
(also nicht, wie heute meist angenommen,
um 150).

Als inhaltliches Ergebnis stellt D. heraus
(179—181): Die Mahnrede erinnert ihre
Adressaten daran, die Taufgnade rein zu
bewahren, gerade auch in sexueller Hin-
sicht; denn es wird eine Auferstehung des
Fleisches und ein kiinftiges Gericht geben.
Darum ist Umkehr und Befolgung des Wil-
lens Gottes, des Vaters, entscheidend wich-
tig. Die Kirche ist das wandernde Gottes-~
volk, der Christ ein Pilger auf dieser Erde.
2 Clem treibt wie Paulus eine christologische
Theologie (s. Prolog 1, 1 ff, der nach D. einer
soteriologischen Taufhymne auf Christus ent-
stammt), doch nicht die heilsgeschichtliche
Situation steht im Mittelpunkt des Denkens
der Vf, sondern das Leben nach den Geboten
und Weisungen Christi. Die Taufe gilt als
Anfang eines neuen Lebens, nicht so sehr
als Heilsereignis. Insofern bildet nicht der
Glaube, sondern ,,a new Christian morality”
die Eigenart christlichen Lebens (181).



Abschliefend bleibt festzustellen: Diese Un-
tersuchung stellt die Forschung auf neue
Grundlagen, bringt wichtige Einsichten in die
Kanonwerdung des NT und die Eigenart des
christlichen Schriftgebrauchs, erhellt den
Ubergang zwischen der Zeit der apostoli-
schen Grundlegung und der frithkatholischen
Kirche des 2. Jh. und leistet so auch einen
Beitrag zur Frage nach der Bedeutung des
paulinischen Erbes in der friihen Kirche.
Allein durch solche unvoreingenommenen
und wirklich weiterfiihrenden Arbeiten wird
es moglich sein, die vor allem durch einen
einseitigen Paulinismus bestimmten Fronten
in der theologischen Beurteilung des Chri-
stentums des 2. Jh. zu tiberwinden.

Passau Otto Knodh

KIRCHENGESCHICHTE

BOSMANS LOUIS, Hildegard Burjan. Werk
und Leben. (Verdff. des Kirchenhist. Instituts
der Kath. Theol. Fakultit der Universitit
Wien, Bd. 16.) (134 S., 13 Tafeln.) Dom-V.,
Wien 1974, Kart. lam. S 250.—, DM 36.—.

Das Leben dieser Frau war gekennzeichnet
durch ein intensives Suchen nach Wahrheit,
Sinn und Zwedk des Daseins. So fand sie
— aus konfessionslosem -Elternhaus — zum
kath. Christentum und entwickelte in der
Zeit nach dem 1. Weltkrieg in Usterreich
eine reiche soziale Titigkeit, fiir die sie viele
Helfer zu gewinnen wufite. Nur vom Geist
des Evangeliums durchdrungene Menschen
sind ihrer Meinung nach der vielfachen Not
wahrhaft gewachsen; die verheiratete Frau
griindete die Schwesterngemeinschaft ,Cari-
tas Socialis”. Immer half sie dort, wo die
Not wirklich brannte, wenn die Hilfe auch
Wagnis bedeutete; nur einige Aktivititen
seien erwihnt: Sorge fiir ledige Miitter, sitt-
lich entgleitete Frauen und Midchen, psycho-
pathische Kinder; auch politische Verant-
wortung nahm sje eine Zeitlang auf sich.
+Ich habe niemals etwas anderes als den
Willen Gottes gesucht”, konnte sie am Ende
ihres Lebens sagen, und darum konnte Gott
durch sie tun, was er durch jeden Christen
mdchte — den Menschen nahe kommen.

Es gelingt dem Autor trotz aller wissen-
schaftlichen Exaktheit seiner Ausfiihrungen,
dem Leser Leben und Wirken dieser groBien
Christin persénlich nahezubringen.

Linz Mirjam Griesmayr

BRANDMULLER WALTER, Das Konzil von
Pavia-Siena 1423—1424, Bd. I: Darstellung
(VIII u. 289.); Bd. II: Quellen (XIV u. 477.).
(Vorreformationsgeschichtliche Forschungen,
hg. v. J. Lortz/E. Iserloh, Bd. 16/ u. IL)
Aschendorff, Miinster 1968, 1974. Kart.
DM 48.— und DM 98.—.

6*

. Ziele weithin nicht erreicht. Als

Die auf dem Konstanzer Konzil (1414—1418)
erlassenen Dekrete Sacrosancta und Fre-
quens stellen bis heute eine crux fiir den
Theologen dar. War mit jenem eine gefihr-
liche Wendung zum Konziliarismus vollzo-
gen worden, so erklirte dieses die oftmalige
Abhaltung von Konzilien fiir das beste Mit-
tel zur Kirchenreform. In Befolgung von
Frequens trat 1423 zu Pavia ein in der offi-
ziellen Zihlung nicht mitgerechnetes Konzil
zusammen; es wurde bald nach Siena ver-
legt. In Fortsetzung des Konstanzer Konzils
wollte man sich um die Durchfiihrung der
Kirchenreform, die Bekimpfung der Hussiten
und die Union mit den Griechen bemiihen.
Aufgrund miBlicher Umstiinde wurden diese
das Konzil
in nationalistische und konziliaristische Bah-
nen geraten war, wurde es von Martin V.
bereits am 7. 3. 1424 aufgelost.

Um unsere Kenntnis von dieser Kirchen-
versammlung war es bisher schlecht bestellt.
Vf. hat es in seiner Habilitationsschrift un-
ternommen, die in iiber 50 Archiven ge-
sammelten Mosaiksteinchen unter Heranzie-
hung der einschligigen Literatur zu einem
relativ geschlossenen Bild zusammenzufiigen.
Die miihevolle Kleinarbeit hat sich gelohnt!
Auch wenn man die Bedeutung des Konzils
nicht iiberschitzen wird, so stellt es doch
einen entscheidenden Wendepunkt — VE.
spricht von der Peripetie — in der Geschichte
des Konziliarismus dar. Die Okumenizitit
des Konzils wird eher vorausgesetzt als
erortert (I, 266 f.). Ein Hauptanliegen des
Vf. scheint es zu sein, zu einer giinstigeren
Beurteilung Martins V. hinsichtlich seiner
Reform- und Konzilsfreudigkeit beizutragen.
Ob sich die hiefiir angefiihrten Indizien (I,
59 ff passim) als tragfihig erweisen, wird die
weitere Forschung erst zeigen miissen.

Die vorbildliche Arbeit wird durch einen
eigenen Dokumentenband (Bd. II) erginzt,
der neben den 4 Konzilsdekreten (19—28)
48 Papstbriefe (29—86), 4 Konzilspredigten
(89—201) und die Hauptquelle fiir unsere
Kenntnis des Konzilablaufs, das umfang-
reiche ,Protokoll” des Guillermo Agramunt,
des Notars des aragonischen Konzilsgesand-
ten Guillermo Armengol, enthilt (202—465).
Die 2 Bde., die durch verlilliche Register
erschlossen werden, wird man in Hinkunft
weder fiir die Geschichte des Konziliarismus
und der Konzilien, noch fiir die Papst-
geschichte iibergehen diirfen.

Linz Rudolf Zinnhobler

KOTTJE RAYMUND/MOELLER BERND
(Hg.), Okumenische Kirchengeschichte Bd. IlI:
Neuzeit. (386.) Griinewald, Mainz/Kaiser,
Miinchen 1974, Linson, DM 46.—.

Man hat gelegentlich schon die Meinung ge-
hort, die mit Bd. III abgeschlossene ,Oku-
menische Kirchengeschichte” sei iiberfliissig,

83



