
Christlichen die Einheit nicht voreilig z ve[_r- geschieht; das ware schon eshalb nötig, weil
ayuch sSOonst in MS nicht geschieht, dasSaApcn Die Kirche ist eilich auch

christlichen en! längst nicht mehr Wort Opfer aber, mehr alc der Begriff der
allein der OUrt, dem sich menschliche Transsubstantiation, ein Schlüsselbegr der
Stenz entfaltet und ihre letzte Erfüllung Frömmigkeit ist, dessen Sinn keineswegs, Wie
sucht. Abseits VO ristentum und VO  j der e5 geschieht, der allgemeinen Überlieferung
Religion überhaupt gibt © den ernstien AÄAn- des religiösen Hausverstandes entinommen
spruch des Menschen, Erfüllung Voll- werden darf, W nicht das christliche Got-
ommenheit zZzu en Wie unterscheidet tesverhältnis In grober Weise mißverstanden
sich und bewährt sich davor die Gestalt des werden soll

AChristlichen? Hier hätte wohl die Beachtung „Das Kapitel über die Kirche als Ge-
der Einwürfe großer Kritiker des Christen- schichte beschließt die Ekklesiologie. In der
tums helfen können, Ine allzı. binnen- bisher vorherrschenden statischen Betrach-
christliche Antwort auf den größeren mensch- tungsweise der Kirche W für eine SO|
lichen Horizont öffnen. Mu@ nicht die Fragestellung kein Kaum Eine heilsgeschicht-
Möglichkeit kirchlicher Existenz heute liche Theologie muß indes der rage nach-
den massiven Verdacht geschützt werden, 61e gehen, WIe sich die ‚Zeit der Kirche‘ 3 DIO-
ce1i eın wesentliches Hindernis der Mens fanen Geschichte verhält, und S1e muß Verl-
werdung des Menschen, auch in religiöser suchen, den Ort der Kirchengeschichte inner-
Hinsicht? Woran liegt ferner, die halb der Heilsgeschichte zZzu bestimmen“
Zugkraft der christlichen Leitbilder, jeden- Der Beitrag des Historikers Köhler bringt
£alls der überlieferten, geschwunden ist  s und dazu Ansätze und Einsichten, deren sich die
die Funktion Ger Heiligen fast nı noch systematische eologie annehmen muß. S5ie

wird über diese Hinweise b  1nNnaus  : das Thema
echt weist Wiederkehr darauf hin, daß
verteidigt und kaum mehr erlebt wird? Mit

des Bösen als Flement der Kirchengeschichte
alles daran hängt, ob die christliche Gestalt schärfer artikulieren müssen, und von

ihrer Jebendigen Konkretheit sichtbar „Pforten der Hölle‘ ıIn der Kirche und außer-
WITF'  dl indem „heilige Kinder, Jungmänner, halb VO:  — ihr deutlicher zZzu reden en. (Ge-
Erwachsene und alte Menschen wirklich als wiß ist ıne dogmengeschichtliche Betrach-
das gezeigt werden, W  Fa5 612e I, und SO tun der Gnadenlehre, des Substanz- und

ihnen die ergriffene und verwirklichte Sakramentenbegriffs nützlich und lobenswert,
Chance des potentiellen lebensgeschichtlichen ber der heutigen Lage notwendig und
Charismas ansch. wird Rahmen einer geschichtlichen Betrachtung
Wie schwer 6il  Q- die eologie noch unentbehrlich .  ist die T1'  ge ahrneh-
tut und wieviel hier Zu leisten leibt, ist MUNg des tragischen Weges der Kirche, des
@1! sehen dem Aufsatz von Lauren- sen in ihr und durch sie, 5 der TSEI

Maria als und Vorbild der Kirche. kritisch und überzeugend der Aufweis ihrer
Um dem unerhörten Anspruch eines mafß- humanen Valenz gelingen kann. Line bei-
setzenden Ur- und Vorbildes u genügen, Jäufige Theologie von der sündigen Kirche,
müßte die Frage kommende Gestalt die meistens geboten im Rahmen der Kirchen-
OM erke| geforderte Anschaulichkeit attribute, dürfte datür noch nicht 5e1n.
ıstlıcher Lebenstfülle ın überlegener nten- Diese kritischen Notizen möchten aber, alles
o1tat aufweisen. GSoll das „mariologische Pa- In allem gesehen, > unterstreichen, 9
radigma” aller en EX)  istenz- auch 1m besprochenen Band die aktuellste
weisen wirklich Se1Ne Funktion rfüllen, dann Zusammenfassung der theologischen Auyus-
mufß nhaltreicher definiert werden kön-

UTr ankbar sein kann.
gen ist, für die den Hg wıe den

nen, als durch die verlegen-abstrakte
3 VC  n Glauben, Liebe und Multterschaft Linz Gottfried Bachl
geschieht. Es liegt aber reilich nicht 41i
Laurentins Unvermögen, dieses ZU leisten,
sondern der Unmöglichkeit, U5 den uel- NN KARL, EeSUSs Christus ıst aquf-
len jene gefüllte Anschaulichkeit zu zewlin- erstanden. Meditationen. 94.) Herder, Frei-
nen. Das ber sollte sich einmal ein- burg 1975., art lam., 0.80.

gestehen. Ein Weg A UuS der abstrakten, auch Die LJ ‚Meditationen‘ kreisen g das Heils-
anthropologisch verhängnisvollen ariani- ereign1s des Todes und der Auferstehung
schen Engführung ist  5 NUu offen in die AÄAn- Christi. Der Fragehorizont ist das vielfache
schauung der Gemeinschaft jener Menschen, Leid der Welt Im Beitrag (‚Passion und
die erfolgreich nach der Form Jesu zu en Kreuz‘) stellt die bleibende Bedeutung des
versucht en Allein 21n Spektrum Ge- Kreuzes Christi ine übereilte ede
stalten €  y die Lebenswirklichkeit kon- von der Erlösung heraus. Das Kreuz als „der
kret und anziehend VOrLr Augen zZu tellen.

Innerhalb des Traktates über die Euchari-
vielgestaltige Inbegriff der Passionsgeschichte
der Menschheit“ (15) ist ein Protest e

stie ware 1ne Diskussion des Opferbegriffes eden voreiligen Trost. In der bleibenden
wenigstens 1n dem Maße erwarten BeWE- Leidensgeschichte der Welt finden WITr den
SCcH, wie es ur  : den Begriff der Substanz in zugedachten Ort, ndem WITr uns \

Christlichen die Einheit nicht voreilig zu ver­
sagen (388). Dle Kirche ist freilich auch im 
chrlstlich·en Abendland längist nicht mehr 
allein der Ort, in dem sich menschliche Exi­
stenz entfaltet und ihre letzte Erfüllung 
.sucht. Abseits vom Christentum und von der 
Religion überhaupt gibt es den ernsten An­
spruch des Menschen, Erfüllung und Voll­
kommenheit zu finden. Wie unterscheidet 
sich und bewährt sich davor die Gestalt des 
Christlichen 7 Hier hätte wohl die Beachtung 
der Einwürfe großer Kritiker des Christen­
tums helfen können, eine allzu binnen­
christliche Antwort auf den größeren mensch­
lichen Horizont zu öffnen. Muß nicht die 
Möglichkeit kirchlicher Existenz heute gegen 
den massiven Verdacht geschützt werden, sie 
sei ein wesentliches Hindernis der Mensch­
werdung des Menschen, auch in religiöser 
Hinsicht? Woran liegt es ferner, daß die 
Zugkraft der christlichen Leitbilder, jeden­
falls der überlieferten, geschwunden ist und 
die Funktion der Heiligen fast nur noch 
verteidigt und kaum mehr erlebt wird 7 Mit 
Recht weist Wiederkehr darauf hin, daß 
alles daran hängt, ob die christliche Gestalt 
in ihrer lebendigen Konkretheit sichtbar 
wird, indem „heilige Kinder, Jungmänner, 
Erwachsene und alte Menschen wirklich als 
das gezeigt werden, was sie waren, und so 
an ihnen die ergriffene und verwirklichte 
Chance des potentiellen lebensgeschichtlichen 
Charismas anschaulich" wird (374). 
Wie schwer sich dabei die Theologie noch 
tut und wieviel hier zu leisten bleibt, ist 
leicht zu sehen an dem Aufsatz von Lauren­
tin: Maria als Urbild und Vorbild der Kirche. 
Um dem unerhörten Anspruch eines maß­
setzenden Ur- und Vorbildes zu genügen, 
müßte die in Frage kommende Gestalt die 
von Wiederkehr geforderte Anschaulichkeit 
christlicher Lebensfülle in überlegener Inten­
sität aufweisen. Soll das „mariologische Pa­
radigma" (338) aller kirchlichen Existenz­
weisen wirklich seine Funktion erfüllen, dann 
muß es inhaltreicher definiert werden kön­
nen, als es durch die verlegen-abstrakte 
Rede von Glauben, Liebe und Mutterschaft 
geschieht. Es liegt aber freilich nicht an 
Laurentins Unvermögen, dieses zu leisten, 
sondern an der Unmöglichkeit, aus den Quel­
len jene gefüllte Anschaulichkeit zu gewin­
nen. Das aber sollte man sich einmal ein­
gestehen. Ein Weg aus der abstrakten, auch 
anthropologisch verhängnisvollen mariani­
schen Engführung ist nur offen in die An­
schauung der Gemeinschaft jener Menschen, 
die erfolgreich nach der Form J esu zu leben 
versucht haben. Allein ein Spektrum an Ge­
stalten vermag die Lebenswirklichkeit kon­
kret und anziehend vor Augen zu stellen. 
3. Innerhalb des Traktates über die Euchari­
stie wäre eine Diskussion des Opferbegriffes 
wenigstens in dem Maße zu erwarten gewe­
sen, wie es für den Begriff der Substanz 

geschieht; das wäre schon deshalb nötig, weil 
es auch sonst in MS nicht geschieht, das 
Wort Opfer aber, mehr als der Begriff der 
Transsubstantiation, ein Schlüsselbegriff der 
Frömmigkeit ist, dessen Sinn keineswegs, wie 
es geschieht, der allgemeinen Überlieferung 
des religiösen Hausverstandes entnommen 
werden darf, wenn nicht das christliche Got­
tesverhältnis in grober Weise mißverstanden 
werden soll. 
4. ,,Das Kapitel über die Kirche als Ge­
schichte beschließt die Ekklesiologie. In der 
bisher vorherrschenden statischen Betrach­
tungsweise der Kirche war für eine solche 
Fragestellung kein Raum. Eine heilsgeschicht­
liche Theologie muß indes der Frage nach­
gehen, wie sich die ,Zeit der Kirche' zur pro­
fanen Geschichte verhält, und sie muß ver­
suchen, den Ort der Kirchengeschichte inner­
halb der Heilsgeschichte zu bestimmen" (527). 
Der Beitrag des Historikers Köhler bringt 
dazu Ansätze und Einsichten, deren sich die 
systematische Theologie annehmen muß. Sie 
wird über diese Hinweise hinaus das Thema 
des Bösen als Element der Kirchengeschichte 
schärfer artikulieren müssen, und von den 
,,Pforten der Hölle" in der Kirche und außer­
halb von ihr deutlicher zu reden haben. Ge­
wiß ist eine dogmengeschichtliche Betrach­
tung der Gnadenlehre, des Substanz- und 
Sakramentenbegriffs nützlich und lobenswert, 
aber in der heutigen Lage notwendig und im 
Rahmen einer geschichtlichen Betrachtung 
unentbehrlich ist die aufrichtige Wahrneh­
mung des tragischen Weges der Kirche, des 
Bösen in ihr und durch sie, aus der erst 
kritisch und überzeugend der Aufweis ihrer 
humanen Valenz gelingen kann. Eine bei­
läufige Theologie von der sündigen Kirche, 
meistens geboten im Rahmen der Kirchen­
attribute, dürfte dafür noch nicht genug sein. 
Diese kritischen Notizen möchten aber, alles 
in allem gesehen, nur unterstreichen, daß MS 
auch im besprochenen Band die aktuellste 
Zusammenfassung der theologischen Aus­
sagen ist, für die man den Hg. wie den Vf. 
nur dankbar sein kann. 
Linz Gottfried Bachl 

LEHMANN KARL, Jesus Christus ist auf­
erstanden. Meditationen. (94.) Herder, Frei­
burg 1975. Kart. lam., DM 9.80. 

Die 5 ,Meditationen' kreisen um das Heils­
ereignis des Todes und der Auferstehung 
Christi. Der Fragehorizont ist das vielfache 
Leid der Welt. Im 1. Beitrag {,Passion und 
Kreuz') stellt L. die bleibende Bedeutung des 
Kreuzes Christi gegen eine übereilte Rede 
von der Erlösung heraus. Das Kreuz als „der 
vielgestaltige Inbegriff der Passionsgeschichte 
der Menschheit" (15) ist ein Protest gegen 
jeden voreiligen Trost. In der bleibenden 
Leidensgeschichte der Welt finden wir den 
uns zugedachten Ort, indem wir uns zu-

89 



nächst in denen wiedererkennen, die den tragfähigen Antwort einer verständlichen
Herrn kreuzigen, S u annn zu wandeln Sprache gegeben, die jeder engagierte Christ,
Zu denen, die in reue unter dem KTreuz ja jeder mıiıt dem Leid Ringende mit geist-
stehen und etw. VvVon dessen ‚5inn‘ ZUu ahnen em £ewWwInn liest und die jeder Verkünder
beginnen. egen die heutige Apathie fordert des Wortes dankbar entgegennehmen wird.

der Meditation ‚Go im e] ine Schwanenstadt Walter Wimmer
Sensibilitä das Leiden und weist

unzureichende theologisch-systematische Ant-
worten Z  a Zumal AIl Leiden der Un- Glaube Kultur Sym-

bol. Versuch einer kritischen Theo:  re cakra-
und höhere armonie. Wir brauchen Leid
chuldigen erbricht ede stoische Teleologie mentaler Praxis. Patmos, Düsseldorf

1974, art. lam., DM 25 —und Tod B-  en zu mythologisieren, denn
ott cteht auf der Se;  ite  2 der Schwachen. Dieser berühmt-berüchtigte Entwurt iıner

esus Christus wird nicht ine erklärende, nNneuen Sakramententheologie hat dem
ber die einziIg mögliche Antwort gegeben: den Dogmatik-Lehrstuhl Innsbruck) geko-
Nur von der Treue Gottes celbst ode stet. Um vorwegzunehmen: Das Werk
Jesu her wird dem, der sich mit ott einläßt, erschließt csich dem ge  gen Leser -  er
‚5inn Leid’ geschenkt. leicht, dem ungeduldigen wohl ob
Im Beitrag denkt dem ‚Wort der der Denkstruktur der Diktion, die das

Werk bestimmen. Beide sind der Sakra-Auferstehung‘ nach, angefangen von seinem
glei  5  ten Grundsinn bis ZUTXI (Grenze mententheologie völlig ungewohnt, weil nich:  .
seiner Aussagekraft. Israel, das immer 'ar- anl der ontologischen Begrifflichkeit der tra-
ker nach der Verläßlichkeit Gottes über den ditionellen Theologie orientiert, sondern Z

Tod hinaus fragt, kommt 2U5 der Antwort der kritischen Theorie der Frankfurter Sch;
Gottes ‚I bin ımmer bei ZU Überzeu- (Adorno, Horkheimer, Marcuse, Habermas;

von der unbegrenzten Lebensgemeın- vorher in Kant, Schelling, Hegel). Das philo-
schaft als dem Kern der Auferstehungs- sophische Pensum aufzuarbeiten, n ZU

B, die in esus als Leben im Vollsinn tieferen Verständnis der Sache zZu kommen,
ist sicher MLUTr wenigen möglich. Es sollWirklichkeit Wir: Überzeugend heHlt
sucht werden, einige Hinweise geben, dieBeitrag die verschütteten Dimensio-

des Glaubensartikels Auferwect n auf dem Wege der Übersetzung doch einiges
dritten Tag nach der Schrift‘ auf der von den originellen und zukunftweisenden

führen ‚drei Tage‘ immer VOT eın Gedanken vermitteln können.
Außerstes, der ‚dritte Jag bringt die Be- Sakramente sind „Zeichen”, s1e  + gehören der
freiung S der Not, denn „niemals aßt ott Symbolsprache und -wirklichkeit {L, Von
die Gerechten länger als drei Tage in Not“ eser Binsenwahrheit ist auszugehen, wie
70) esus SIN! sowochl die Ausweglosig- das auch Buch eschieht. Die Frage des
keit als aıch die absolute durch
Gottes Hand radikalisiert, G ( cseither

Wahrheitsgehaltes symbolischer Sprache und
Handlung urde ständigen Herausfor-

keine Not so groß Se1n kann, al in nicht derung das Denken. Auch die komplexe
die er‘  ung der Rettung ZUur unerschüt- Struktur der sSTliıchen Sprach- und Hand-
terlichen Glaubensgewißheit werden könnte. lungsymbole teilt dieses Schicksal. stellt
Die Meditation zeigt das Desinteresse des sich darum im Teil der @S! des

einem bjektiv betrachteten An-sich christlichen Symbolbegriffes: Reflexion ein1-
in den ‚Erscheinungen des Herrn  « Sie bezeu- historischer Problemkonstellationen (31

vielmehr die in die raumzeitliche Ge- bis 197) In der vorausgeh „Einleitung
schichtswelt hinein wirksame acht des un- die JTonart angeschlagen: Symbol ist
aussagbaren 15505 der Auferstehung ein Kulturphänomen, „der Ausgangspunkt
und tellen den leibhaftig existierenden der vorgelegten erlegungen ist kultur-
Menschen VOT den Anspruch des Auferstan- theoretisch“” 9); die „Einleitung” zeichnet
denen. Die Antwort ist der Glaube, der in das „Kulturtheoretische Problembewußtsein“.
der Sendung Vor der Welt seiner Er- Das ist  s beim anzen Werk Ul Auge
fahrung ugnis gibt. behalten: Das Problem der Sakramente
Viele Antworten gCcnhn uUumm Weiterdenken n als „Symbaol” wird ulturtheoretisch aNnge- >
und lassen der Botschaft des Glau- BangeNn, Symbole 3al Manitestationen
bens betroffen sSenin. Wohltuend ist 115- einer bestimmten Kultur, 1ese selbst ÄAus-

eines zeitbedingten Geschichtsverständ-BeWOBOIIE Verbindung von systematischer
1556@5, Heute scstehen WIT einem I rans- ATheologie, exegetischem Sscen und wahr-

haft geistlichem edenken. Auch der heute formationsprozeß, in dem „nicht 1Ur be-
sachgerechten Verkündigung von Tod und stimmte einzelne Symbole und ymbolhand-
Auferstehung Christi gedient. Hier wird lJungen ihre Relevanz verloren haben, O(OI1-

W: Vor illiger e  s  ng bei VeTl- dern das Symbolsverständnis als 5aNZleS
meidbarem Leid, VOr orschneller Leidver- den gegenwärtigen kuliturellen Umbruch hin-
klärung oder automatischer Sinngebung, hier eingezogen F ist“ (25) Die Transtormatio-
werden aber auch ragmente einer heute 1en lassen sich Au der Geschichte esen.

nächst in denen wiedererkennen, die den 
Herrn kreuzigen, um uns dann zu wandeln 
zu denen, die in Treue unter dem Kreuz 
stehen und etwas von dessen ,Sinn' zu ahnen 
beginnen. Gegen die heutige Apathie fordert 
L. in der 2. Meditation (,Gott im Leid') eine 
neue Sensibilität für das Leiden und weist 
unzureichende theologisch-systematische Ant­
worten zurück. Zumal am Leiden der Un­
schuldigen zerbricht jede stoische Teleologie 
und höhere Harmonie. Wir brauchen Leid 
und Tod nicht zu mythologisieren, denn un­
ser Gott steht auf der Seite der Schwachen. 
In Jesus Christus wird nicht eine erklärende, 
aber die einzig mögliche Antwort gegeben: 
Nur von der Treue Gottes selbst im Tode 
Jesu her wird dem, der sich mit Gott einläßt, 
,Sinn im Leid' geschenkt. 
Im 3. Beitrag denkt L. dem ,Wort von der 
AufeJ:1Stehung' nach, angefangen von seinem 
gleichnishaften Grundsinn bis hin zur Grenze 
seiner Aussagekraft. Israel, das immer stär­
ker nach der Verläßlichkeit Gottes über den 
Tod hinaus fragt, kommt aus der Antwort 
Gottes ,Ich bin immer bei dir' zur Oberzeu­
gung von der unbegrenzten Lebensgemem­
schaft als dem Kern der Auferstehungs­
erwartung, die in Jesus als Leben im Vollsinn 
ganz Wirklichkeit wird. überzeugend hellt 
L. im 4. Beitrag die verschütteten Dimensio­
,nen des Glaubensarmkels ,Auferweckt am 
dritten Tag nach der Schrift' auf: In der 
Schrift führen ,drei Tage' immer vor ein 
Äußerstes, der ,dritte T,ag' bringt die Be­
freiung aus der Not, denn „niemals läßt Gott 
die Gerechten länger als drei Tage in Not" 
(70). In Jesus sind sowohl die Ausweglosig­
keit als auch die absolute Rettung durch 
Gottes Hand radikalisiert, so daß seither 
keine Not so groß sein kann, daß in ihr nicht 
die Verheißung der Rettung zur uners<hüt­
terlichen Glaubensgewißheit werden könnte. 
Die 5. Meditation zeigt das Desinteresse des 
NT an einem objektiv betrachteten An-sich 
in den ,Erscheinungen des Herrn'. Sie bezeu­
gen vielmehr die in die raumzeitliche Ge­
schichtswelt hinein wirksame Macht des un­
•aussagbaren Ereignisses der Auferstehung 
und stellen so den leibhaftig existierenden 
Menschen vor den Anspruch des Auferstan­
denen. Die Antwort ist der Glaube, der in 
der Sendung vor der Welt von seiner Er­
fahrung Zeugnis gibt. 
Viele Antworten regen zum Weiteroenken an 
und lassen neu von der Bots<haft des Glau­
bens betroffen sein. Wohltuend ist die aus­
gewogene Verbindung von s}'6tematischer 
Theologie, exegetischem Wissen und wahr­
haft geistlichem Bedenken. Auch der heute 
sachgerechten Verkündigung von Tod und 
Aufie11Stiehung Christi ist gedient. Hier wird 
gewarnt vor billiger Vertröstung bei ver­
meidbarem Leid, vor vorschneller Leidver­
klärung oder automatischer Sinngebung, hier 
werden aber auch Fragmente einer heute 

90 

tragfähigen Antwort in einer verständlichen 
Sprache gegeben, die jeder engagierte Christ, 
ja jeder mit dem Leid Ringende mit geist­
lichem Gewinn liest und die jeder Verkünder 
des Wortes dankbar entgegennehmen wird. 
Schwanenstadt Walter Wimmer 

SCHUPP FRANZ, Glaube - Kultur - Sym­
bol. Versuch einer kritischen Theorie sakra­
mentaler Praxis. (316.) Patmos, Düsseldorf 
1974. Kart. Iam., DM 25.-. 

Dieser berühmt-berüchtigte Entwurf einer 
neuen Sakramententheologie hat dem Vf. 
den Dogmatik-Lehrstuhl (Innsbruck) geko­
stet. Um es vorwegzunehmen: Das Werk 
erschließt sich dem geduldigen Leser nicht 
leicht, dem ungeduldigen wohl gar nicht ob 
der Denkstruktur und der Diktion, die das 
Werk bestimmen. Beide sind in der Sakra­
mententheologie völlig ungewohnt, weil nicht 
an der ontologischen Begrifflichkeit der tra­
ditionellen Theologie orientiert, sondern an 
der knitischen Theorie der Frankfurter Schule 
(Adorno, Horkheimer, Marcuse, Habermas; 
vorher an Kant, Schelling, Hegel). Das philo­
sophische Pensum aufzuarbeiten, um zum 
tieferen Verständnis der Sache zu kommen, 
ist sicher nur wenigen möglich. Es soll ver­
sucht werden, einige Hinweise zu geben, die 
auf dem Wege der Obersetzung doch einiges 
von den originellen und zukunftweisenden 
Gedanken vermitteln können. 
Sakramente sind „Zeichen", sie gehören der 
Symbolsprache und -Wirklichkeit an. Von 
dieser Binsenwahrheit ist auszugehen, wie 
das auch im Buch geschieht. Die Frage des 
Wahrheitsgehaltes symbolischer Sprache und 
Handlung wurde zur ständigen Herausfor­
derung an das Denken. Auch die komplexe 
Struktur der christlichen Sprach- und Hand­
lungsymbole teilt dieses Schicksal. Vf. stellt 
sich darum im I. Teil der Geschichte des 
christlichen Symbolbegriffes: Reflexion eini­
ger historischer Problemkonstellationen (31 
bis 197). In der vorausgehenden „Einleitung" 
wiro die Tonart angeschlagen: Symbol ist 
ein Kulturphänomen, ,,der Ausgangspunkt 
der vorgelegten Oberlegungen ist kultur­
theoretisch" (9); die „Einleitung" zeichnet 
das „kulturtheoretische Problembewußtsein". 
Das ist beim ganzen Werk streng im Auge 
zu behalten: Das Problem der Sakramente 
als „Symbol" wird kulturtheoretisch ange­
gangen, d. h. Symbole sind Manifestationen 
einer bestimmten Kultur, diese selbst Aus­
druck eines zeitbedingten Geschichtsverständ­
nisses. Heute ,stehen wir in einem Trans­
formationsprozeß, in dem „nicht nur be­
stimmte einzelne Symbole und Symbolhand­
lungen ihre Relevanz verloren haben, son­
dern das Symbolsverständnis als ganzes in 
den gegenwärtigen kulturellen Umbruch hin­
eingezogen ... ist" (25). Die Transformatio­
nen lassen sich aus der Geschichte ablesen. 


