Christlichen die Einheit nicht voreilig zu ver-
sagen (388). Die Kirche ist freilich auch im
christlichen Abendland ldngst nicht mehr
allein der Ort, in dem sich menschliche Exi-
stenz entfaltet und ihre letzte Erfiillung
sucht. Abseits vom Christentum und von der
Religion iiberhaupt gibt es den ernsten An-
spruch des Menschen, Erfiillung und Voll-
kommenheit zu finden. Wie unterscheidet
sich und bewihrt sich davor die Gestalt des
Christlichen? Hier hitte wohl die Beachtung
der Einwiirfe groBer Kritiker des Christen-
tums helfen konnen, eine allzu binnen-
christliche Antwort auf den gréeren mensch-
lichen Horizont zu &ffnen. Muf nicht die
Mbglichkeit kirchlicher Existenz heute gegen
den massiven Verdacht geschiitzt werden, sie
sei ein wesentliches Hindernis der Mensch-
werdung des Menschen, auch in religitser
Hinsicht? Woran liegt es ferner, daf die
Zugkraft der christlichen Leitbilder, jeden-
falls der iiberlieferten, geschwunden ist und
die Funktion der Heiligen fast nur noch
verteidigt und kaum mehr erlebt wird? Mit
Recht weist Wiederkehr darauf hin, da8
alles daran hingt, ob die dhristliche Gestalt
in ihrer lebendigen Konkretheit sichtbar
wird, indem ,heilige Kinder, Jungminner,
Erwachsene und alte Menschen wirklich als
das gezeigt werden, was sie waren, und so
an ihnen die ergriffene und verwirklichte
Chance des potentiellen lebensgeschichtlichen
Charismas anschaulich” wird (374).

Wie schwer sich dabei die Theologie noch
tut und wieviel hier zu leisten bleibt, ist
leicht zu sehen an dem Aufsatz von Lauren-
tin: Maria als Urbild und Vorbild der Kirche.
Um dem unerhérten Anspruch eines maf-
setzenden Ur- und Vorbildes zu geniigen,
miiflte die in Frage kommende Gestalt die
von Wiederkehr geforderte Anschaulichkeit
christlicher Lebensfiille in iiberlegener Inten-
sitit aufweisen. Soll das ,mariologische Pa-
radigma’” (338) aller kirchlichen Existenz-
weisen wirklich seine Funktion erfiillen, dann
muBl es inhaltreicher definiert werden kén-
nen, als es durch die verlegen-abstrakte
Rede von Glauben, Liebe und Mutterschaft
geschieht. Es liegt aber freilich nicht an
Laurentins Unvermdgen, dieses zu leisten,
sondern an der Unméglichkeit, aus den Quel-
len jene gefiillte Anschaulichkeit zu gewin-
nen. Das aber sollte man sich einmal ein-
gestehen. Ein Weg aus der abstrakten, auch
anthropologisch verhingnisvollen mariani-
schen Engfiihrung ist nur offen in die An-
schauung der Gemeinschaft jener Menschen,
die erfolgreich nach der Form Jesu zu leben
versucht haben. Allein ein Spektrum an Ge-
stalten vermag die Lebenswirklichkeit kon-
kret und anziehend vor Augen zu stellen.

3. Innerhalb des Traktates iiber die Euchari-
stie wire eine Diskussion des Opferbegriffes
wenigstens in dem Mafle zu erwarten gewe-
sen, wie es fiir den Begriff der Substanz

geschieht; das wiire schon deshalb nétig, weil
es auch sonst in MS nicht geschieht, das
Wort Opfer aber, mehr als der Begriff der
Transsubstantiation, ein Schliisselbegriff der
Frommigkeit ist, dessen Sinn keineswegs, wie
es geschieht, der allgemeinen Uberlieferung
des religidsen Hausverstandes entnommen
werden darf, wenn nicht das christliche Got-
tesverhiltnis in grober Weise miverstanden
werden soll.

4. ,Das Kapitel iiber die Kirche als Ge-
schichte beschlieft die Ekklesiologie. In der
bisher vorherrschenden statischen Betrach-
tungsweise der Kirche war fiir eine solche
Fragestellung kein Raum. Eine heilsgeschicht-
liche Theologie muf8 indes der Frage nach-
gehen, wie sich die ,Zeit der Kirche’ zur pro-
fanen Geschichte verhilt, und sie muf ver-
suchen, den Ort der Kirchengeschichte inner-
halb der Heilsgeschichte zu bestimmen® (527).
Der Beitrag des Historikers Kohler bringt
dazu Ansiitze und Einsichten, deren sich die
systematische Theologie annehmen muf. Sie
wird {iber diese Hinweise hinaus das Thema
des Bosen als Element der Kirchengeschichte
schirfer artikulieren miissen, und von den
Pforten der Holle” in der Kirche und aufler-
halb von ihr deutlicher zu reden haben. Ge-
wiB ist eine dogmengeschichtliche Betrach-
tung der Gnadenlehre, des Substanz- und
Sakramentenbegriffs niitzlich und lobenswert,
aber in der heutigen Lage notwendig und im
Rahmen einer geschichtlichen Betrachtung
unentbehrlich ist die aufrichtige Wahrneh-
mung des tragischen Weges der Kirche, des
Bésen in ihr und durch sie, aus der erst
kritisch und iiberzeugend der Aufweis ihrer
humanen Valenz gelingen kann. Eine bei-
ldufige Theologie von der siindigen Kirche,
meistens geboten im Rahmen der Kirchen-
attribute, diirfte dafiir noch nicht genug sein.
Diese kritischen Notizen mochten aber, alles
in allem gesehen, nur unterstreichen, da MS
auch im besprochenen Band die aktuellste
Zusammenfassung der theologischen Aus-
sagen ist, fiir die man den Hg. wie den Vf.
nur dankbar sein kann.
Linz

Gottfried Bachl

LEHMANN KARL, Jesus Christus ist auf-
erstanden. Meditationen. (94.) Herder, Frei-
burg 1975. Kart. lam., DM 9.80.

Die 5 ,Meditationen’ kreisen um das Heils-
ereignis des Todes und der Auferstehung
Christi. Der Fragehorizont ist das vielfache
Leid der Welt. Im 1. Beitrag (,Passion und
Kreuz’) stellt L. die bleibende Bedeutung des
Kreuzes Christi gegen eine iibereilte Rede
von der Erlésung heraus. Das Kreuz als ,,der
vielgestaltige Inbegriff der Passionsgeschichte
der Menschheit” (15) ist ein Protest gegen
jeden voreiligen Trost. In der bleibenden
Leidensgeschichte der Welt finden wir den
uns zugedachten Ort, indem wir uns zu-

89



nichst in denen wiedererkennen, die den
Herrn kreuzigen, um uns dann zu wandeln
zu denen, die in Treue unter dem Kreuz
stehen und etwas von dessen ,Sinn’ zu ahnen
beginnen. Gegen die heutige Apathie fordert
L. in der 2. Meditation (,Gott im Leid’) eine
neue Sensibilitit flir das Leiden und weist
unzureichende theologisch-systematische Ant-
worten zuriick. Zumal am Leiden der Un-
schuldigen zerbricht jede stoische Teleologie
und héhere Harmonie. Wir brauchen Leid
und Tod nicht zu mythologisieren, denn un-
ser Gott steht auf der Seite der Schwachen.
In Jesus Christus wird nicht eine erklirende,
aber die einzig mégliche Antwort gegeben:
Nur von der Treue Gottes selbst im Tode
Jesu her wird dem, der sich mit Gott einlifit,
,Sinn im Leid’ geschenkt.

Im 3. Beitrag denkt L. dem ,Wort von der
Auferstehung’ nach, angefangen von seinem
gleichnishaften Grundsinn bis hin zur Grenze
seiner Aussagekraft. Israel, das immer stir-
ker nach der VerliBlichkeit Gottes iiber den
Tod hinaus fragt, kommt aus der Antwort
Gottes ,Ich bin immer bei dir' zur Uberzeu-
gung von der unbegrenzten Lebensgemein-
schaft als dem Kern der Auferstehungs-
erwartung, die in Jesus als Leben im Vollsinn
ganz Wirklichkeit wird. Uberzeugend hellt
L. im 4. Beitrag die verschiitteten Dimensio-
nen des Glaubensartikels ,Auferweckt am
dritten Tag nach der Schrift’ auf: In der
Schrift fithren ,drei Tage’ immer vor ein
AuBerstes, der ,dritte Tag’ bringt die Be-
freiung aus der Not, denn ,niemals 148t Gott
die Gerechten linger als drei Tage in Not”
(70). In Jesus sind sowohl die Ausweglosig-
keit als auch die absolute Rettung durch
Gottes Hand radikalisiert, so daB seither
keine Not so grof8 sein kann, da8 in ihr nicht
die VerheiBung der Rettung zur unerschiit-
terlichen GlaubensgewiBheit werden kdnnte.
Die 5. Meditation zeigt das Desinteresse des
NT an einem objektiv betrachteten An-sich
in den ,Erscheinungen des Herrn’. Sie bezeu-
gen vielmehr die in die raumzeitliche Ge-
schichtswelt hinein wirksame Macht des un-
aussagbaren Ereignisses der Auferstehung
und stellen so den leibhaftig existierenden
Menschen vor den Anspruch des Auferstan-
denen. Die Antwort ist der Glaube, der in
der Sendung vor der Welt von seiner Er-
fahrung Zeugnis gibt.

Viele Antworten regen zum Weiterdenken an
und lassen neu von der Botschaft des Glau-
bens betroffen sein. Wohltuend ist die aus-
gewogene Verbindung von systematischer
Theologie, exegetischem Wissen und wahr-
haft geistlichem Bedenken. Auch der heute
sachgerechten Verkiindigung von Tod und
Auferstehung Christi ist gedient. Hier wird
gewarnt vor billiger Vertrdstung bei ver-
meidbarem Leid, vor vorschneller Leidver-
klirung oder automatischer Sinngebung, hier
werden aber auch Fragmente einer heute

90

tragfihigen Antwort in einer verstindlichen
Sprache gegeben, die jeder engagierte Christ,
ja jeder mit dem Leid Ringende mit geist-
lichem Gewinn liest und die jeder Verkiinder
des Wortes dankbar entgegennehmen wird.
Schwanenstadt Walter Wimmer

SCHUPP FRANZ, Glaube — Kultur — Sym-
bol. Versuch einer kritischen Theorie sakra-
mentaler Praxis. (316.) Patmos, Diisseldorf
1974. Kart. lam., DM 25.—.

Dieser beriihmt-beriichtigte Entwurf einer
neuen Sakramententheologie hat dem Vf.
den Dogmatik-Lehrstuhl (Innsbrud) geko-
stet. Um es vorwegzunehmen: Das Werk
erschlieBt sich dem geduldigen Leser nicht
leicht, dem ungeduldigen wohl gar nicht ob
der Denkstruktur und der Diktion, die das
Werk bestimmen. Beide sind in der Sakra-
mententheologie villig ungewohnt, weil nicht
an der ontologischen Begrifflichkeit der tra-
ditionellen Theologie orientiert, sondern an
der kritischen Theorie der Frankfurter Schule
(Adorno, Horkheimer, Marcuse, Habermas;
vorher an Kant, Schelling, Hegel). Das philo-
sophische Pensum aufzuarbeiten, um zum
tieferen Verstindnis der Sache zu kommen,
ist sicher nur wenigen méglich. Es soll ver-
sucht werden, einige Hinweise zu geben, die
auf dem Wege der Ubersetzung doch einiges
von den originellen und zukunftweisenden
Gedanken vermitteln kénnen.

Sakramente sind ,,Zeichen”, sie gehdren der
Symbolsprache und -wirklichkeit an. Von
dieser Binsenwahrheit ist auszugehen, wie
das auch im Buch geschieht. Die Frage des
Wabhrheitsgehaltes symbolischer Sprache und
Handlung wurde zur stindigen Herausfor-
derung an das Denken. Auch die komplexe
Struktur der christlichen Sprach- und Hand-
lungsymbole teilt dieses Schicksal. V. stellt
sich darum im I. Teil der Geschichte des
christlichen Symbolbegriffes: Reflexion eini-
ger historischer Problemkonstellationen (31
bis 197). In der vorausgehenden ,Einleitung”
wird die Tonart angeschlagen: Symbol ist
ein Kulturphinomen, ,der Ausgangspunkt
der vorgelegten Uberlegungen ist kultur-
theoretisch” (9); die ,Einleitung” zeichnet
das ,kulturtheoretische Problembewufltsein”.
Das ist beim ganzen Werk streng im Auge
zu behalten: Das Problem der Sakramente
als ,Symbol” wird kulturtheoretisch ange-
gangen, d. h. Symbole sind Manifestationen
einer bestimmten Kultur, diese selbst Aus-
druck eines zeitbedingten Geschichtsverstind-
nisses. Heute stehen wir in einem Trans-
formationsprozefl, in dem ,nicht nur be-
stimmte einzelne Symbole und Symbolhand-
lungen ihre Relevanz verloren haben, son-
dern das Symbolsverstindnis als ganzes in
den gegenwirtigen kulturellen Umbruch hin-
eingezogen ... ist” (25). Die Transformatio-
nen lassen sich aus der Geschichte ablesen.

t»

2]

o



