Dem dient der I. Teil. Er soll vor allem zei-
gen, daB8 alle christliche Symbolsprache und
ebensolches Handeln dem ethisch-gesell-
schaftlichen Handeln zugeordnet ist. Das
iiberrascht zuniichst, wird aber verstindlich,
wenn wir — ganz im Schema der alten Sa-
kramentenlehre — bedenken, dafl ein Sakra-
ment immer auch mit ,Materie” zu tun hat,
da diese ja zu seinem Wesensaufbau dazu-
gehdrt. ,Sakramentales Denken kann als
eine Theorie geschichtlicher materieller Pra-
xis begriffen werden” (203), der eigentliche
Ort dafiir ist die Arbeit, der Umgang mit
Materie.
So kommen wir zur Gesellschaftsrelevanz
der Sakramente. Davon handelt der (wich-
tigere und originellere) II. Teil: Reflexion
einiger Grundprobleme (201—287). Der Pra-
xis, ethisch-gesellschaftlich-kulturell verstan-
den, ist aller Kult unterstellt. Sakramente
stehen im Dienste der Transformation der
Gesellschaft, wie sie von Jesus und den
Propheten verkiindet worden war: als Wand-
lung zum Reich Gottes, besser gesagt als
Transformation. Sakramente sind der Auf-
ruf zur Praxis, zur Verantwortung vor und
iiber der aufgegebenen Transforma-
tion der Gesellschaft. VI. zeigt auch die Aus-
wirkungen auf die ,Sprache des Glaubens”,
die nie zur sakramentalen und kultischen
Eigensprache werden diirfe.
Der gegen das Buch erhobene Vorwurf der
.rationalistisch-destruktiven Kritik” der Sa-
kramente ist unberechtigt. Dennoch: Weite
Sinnfelder des Sakramentalen bleiben aus-
geklammert, das unterscheidend Christliche
ist kaum mehr zu sehen. Sakramente als
Symbole ja, aber nicht als Entwiirfe des
Menschen in der Geschichte, sondern als
Signale, die — bei aller Abhingigkeit von
Geschichte und Sprache des Menschen — als
,Mysterien des Glaubens” strahlen. Das
scheint nicht auf, womit wohl auch der Man-
gel einer dhristologischen Reflexion zusam-
menhiingt. Es wire aber falsch und unver-
antwortlich, mit dem ,Fall Schupp” auch die
Diskussion dieses Buches fiir erledigt zu
halten. Das Urteil im Lichte der zeitgemiflen
Philosophie wird anders lauten, sicher
freundlicher, was den Theologen wieder Mut

machen konnte.
Graz Winfried Gruber

BEUTLER JOHANNES / SEMMELROTH
OTTO (Hg.), Theologische Akademie Bd. 11.
(98.) Knecht, Frankfurt/M. 1974. Brosch.
DM 11.80.

Ein weiterer Bd. der bewihrten Reihe, die
auf einer alljahrlich stattfindenden Vortrags-
folge beruht und von Profesoren der Hoch-
schule St. Georgen in Frankfurt/Main ver-
anstaltet wird. Mit dieser Nummer ist im
Herausgeberteam ein Wedhsel eingetreten:
K. Rahner wurde von J. Beutler abgel®st.

J. Splett trigt ein ,Plidoyer fiir das Reli-
gitse im Menschen” bei und will zeigen, da8
nicht Revolution, sondern Religion dem
Menschen bei seiner Suche nach Sinn hilft.
O. Semmelroth interpretiert die bekenntnis-
mifige Formulierung dieses Letzten: Ich
glaube an das ewige Leben. H. Waldenfels
breitet im umfangreichsten Referat das
Thema Religion im Horizont der verglei-
chenden Religionswissenschaft aus: Der Ab-
solutheitsanspruch des Christentums und die
grofen Weltreligionen. J. Beutler greift die
Frage auf: Warum wir heute glauben. Glaube
als Frage zunichst, nicht gleich als stereo-
type Antwort, darin aber doch als Antwort
auf den Aufruf des NT. K. Rahner will mit
seinem Referat ,Strukturwandel der Kirche
als Chance” Uberlegungen auf der Linie
seines gleichnamigen Buches (Herderbiicherei
446, 1972) anstellen, die nun nicht mehr so
schodkierend wirken wie zur Zeit der ersten

Veréffentlichung.
Wie immer empfiehlt sich das Bandchen als
anregende Diskusionsgrundlage in der

Gruppenarbeit und Erwachsenenbildung.
Graz Winfried Gruber

GANOCZY ALEXANDER, Sprechen von
Gott in heutiger Gesellschaft. Weiterentwick-
lung der ,Politischen Theologie” (,theo-
logisches seminar”). (168.) Herder, Freiburg
1974. Kart. lam., DM 22.—.

Politische Theologie” wird im Vorwort von
J. B. Metz, einem der Stammviiter dieser
theologischen Strémung, mit Nachdruck als
»politisch” bewuSte Theologie akzentuiert.
Dadurch ist ersichtlich, was G. im I. Kap.
herausarbeitet: Politische Theologie will kein
neues Spezialgebiet sein, sondern ,.fiir jedes
Theologisieren und alle Inhalte der christ-
lichen Glaubenslehre eine neue Dimension
eroffnen bzw. an das latente Vorhandensein
dieser Dimension erinnern” (13), ndmlich der
gesellschaftsbezogenen. Tatsdchlich miiflite es
ja vor allem um ein Erinnern oder Aktuali-
sieren gehen, weil die , Gesellschaftsbezogen-
heit” der christlichen Botschaft zu ihrem
authentischen Wesen gehort, die micht erst
hineingeheimnist werden mu8.

Den Bogen einer ,,politisch” bewufiten Theo-
logie spannt G. weit: Metz — Moltmann —
Pannenberg, ,ein Beispiel indirekter und
praktischer Ukumene unter Theologen” (so
Metz selbst im Vorwort, S. 5). G. verfolgt
nun die Entwidklungslinien bei den genann-
ten Autoren und Begriindern der neuen
Form politisch bewuBter Theologie. Bei Metz
von der ,, Theologie der Welt” ausgehend bis
hin zum Prinzip der ,Erinnerung” und der
daran gebundenen ,Narrativen Theologie”,
so genannt, weil sie in der erzihlend-ver-
gegenwirtigenden Weise des Theologisierens
die dhristlichen Urthemen aktualisiert. Von
besonderem Interesse ist der Diskussions-

91



bericht mit den entsprechenden Antworten.
Moltmann entdedkt auf anderen Wegen als
Metz die politische Dimension, was vor allem
am bahnbrechenden Werk ,Theologie der
Hoffnung” aufgezeigt wird: Biblische Escha-
tologie mit ihrem anthropologischen Pendant
,Hoffnung” stehen im Vordergrund, im Buch
»Der gekreuzigte Gott” (1972) eine trinitari-
sche Leidenstheologie. Pannenberg wird als
3. Theologe einbezogen, obwohl er nie die
Absicht geduflert hat, eine politische Herme-
neutik des Evangeliums zu erarbeiten. Trotz-
dem ,darf man in ihm vielleicht den ,funda-
mentalsten’ Erforscher der politischen Rele-
vanz des dhristlichen Glaubens sehen” (96),
weil er die Botschaft vom Kommen der Got-
tesherrschaft zur Grundlage jeder theologi-
schen Reflexion macht.

Im 6. Kap. zeigt G. Wege der weiteren Ent-
widklung auf. Vor allem geht es — wie in
der gesamten Kritik an der Politischen Theo-
logie — um die Frage, wie diese ihr Ziel
erfiillen kénne, wenn sie vorwiegend eine
formale Theologie bleibt (besonders in den
Entwiirfen von Metz, wie G. meint) und
nicht zunehmend aus genuin dhristlichen
Glaubensinhalten lebt (146). G. entdeckt
neue Méglichkeiten, die er gemif der von
P. Tillich vorgeschlagenen ,Methode der
Korrelation” entwirft: Dabei soll von echten
und dringenden Fragen des heutigen Men-
schen ausgegangen werden, um so im dialo-
gischen Kontakt die inhaltliche Vertiefung zu
finden. Nur so entwickelt und bewihrt sich
nach G. unser ,,Sprechen von Gott in heutiger
Gesellschaft”, wofiir das Beispiel Jesu in
seiner Gesellschaft Biirge steht. Unter den
neuen Aspekten denke man nur an die Pro-
blematik der ,,Grenzen des Wachstums” usw.
Das Buch wird jeden an der Zeit und deren
Deutung Interessierten fesseln kénnen, um
so mehr, als auch die Sprache angenehm und

einladend ist.
Graz Winfried Gruber

BETTSCHEIDER HERIBERT (Hg.), Theolo-
gie und Befreiung. (Verdff. d. Missionsprie-
sterseminars St. Augustin-Bonn Nr. 24.)
(123.) Steyler-V. 1974. Kart., DM 19.80.

Vom Positivisten K. Popper stammt das Ur-
teil: Gute Philosphie findet ihren Gegen-
stand stets auflerhalb ihrer selbst. G. Girardi
findet dies auch. In seinem Beitrag zu diesem
Bd. (12—38) geht er noch einen Schritt iiber
Popper hinaus. Er sagt: Die Gesellschaft und
mit ihr die Revolution sind eher der philo-
sophische Standort, der Horizont der ,, Theo-
logie der Befreiung” als deren Objekt (12,
14). Diese Sicht hat Konsequenzen: Ist die
in Revolution befindliche Gesellschaft La-
teinamerikas nicht das Objekt, sondern der
Horizont dieser Theologie, dann verfehlen
Thematisierungen mit dem genitivus objec-
tivus (z. B. Theologie der Revolution, Theo-

92

logie der Politik, der Gesellschaft etc. (53)
das Anliegen der hier vorzustellenden latein-
amerikanischen Theologie: Im Grunde will
diese Theologie keine Theologie der Befrei-
ung (genitivus objectivus) sein, sondern ,,be-
freiende Theologie”. Dies aus 3 Griinden:

1. Weil engagierte Menschen, die Christen
und Revolutiondre sein wollen, eine kontra-
diktorische Erfahrung aushalten miissen. Be-
freiende Theologie will Fragen beantworten,
die sich Christen aufgrund ihres politischen
Engagements hinsichtlich ihres Glaubens stel-
len (13). Der Jesuit M. Manzanera aus Boli-
vien belegt in seinem Beitrag diese These
aus der neuesten lateinamerikanischen Lite-
ratur (39—73). Schade, daB das wichtigste
Buch zu dieser These (Sergio Silva, Glaube
und Politik: Herausforderung Lateinameri-
kas, Bern-Frankfurt [Europdische Hochschul-
schriften 15] 1973) nicht herangezogen wird.
Die erste These von Girardi und die Grund-
these von Manzanera wiire mit Silvas Un-
tersuchung einsichtiger geworden.

2, Wenn diese Theologie befreiend sein will
fiir Menschen, die sich zugleich engagieren
fiir Glauben und politisch verinderndes Han-
deln, dann wird der ,Wahrheitsbegriff” an-
ders definiert als in der traditionellen Philo-
sophie. Wurde seit Platon gesagt, Wahrheit
sei iibergeschichtlich und werde nur in der
Kontemplation wahrgenommen, so wird jetzt
gesagt: Wahrheit ist interessiert, klassen-
bezogen, konfliktgeladen, befreiend, univer-
salistisch, umfassend, verindernd und leiden-
schaftlich (22 ff). Wahrheit wird in der Pra-
xis, nicht abseits von dieser in der Kontem-
plation erfahren. Das heifst: Wahrheit gibt
sich her in der Verfolgung praktischer Inter-
essen. Lateinamerikanische Philosophen der
Zeit, wie Scannone oder Segundo, sprechen
deshalb von Wahrheit nicht mehr in An-
kniipfung an die abendlindische Relation
,contemplatio et actio” (43), sondern in de-
ren Umke g ,actio et contemplatio”. Es
geht diesen Theologen demnach weder philo-
sophisch noch theologisch um Orthodoxie
(= die zutreffende kontemplative Schau der
Wahrheit), sondern um Orthodoxopraxis
(= die verindernde und befreiende Erfah-
rung der Wahrheit im Hier und Heute)
(44 6.

3. Die Umkehrung des Verfahrens, mit dem
man gem#f lateinamerikanischen Philoso-
phen Wahrheit verindernd und befreiend
erfahren kann, fithrt den Streit zwischen
Marxismus und Christentum herbei. Von
der befreienden und universalistischen Kraft
der Wahrheit, die in gesellschaftlicher Praxis
erfahren wird, spricht nicht nur der Marxis-
mus (das belegen Girardi [30 ff] und Gui-
tiérrez mit der ,Optionen-Methode”
[60 ff]). Von dieser Orthopraxie als Wahr-
heitserfahrung spricht auch Johannes XXIIL.,
wenn er formell die ,,Zeichen der Zeit” ein-
fiihrt als Enthiillung eines verborgenen Pla-



