
Dem dient der Teil. coll Vor allem Zze1- Spliett rag eın „Plädoyer für das Reli-
alle Symbolsprache und .  g1öse Menschen bei und will zeigen,

ebensolches Handeln dem ethisch-gesell- B-  P Revolution, sondern Religion dem
zugeordnet ist. Das Menschen bei seiner Suche nach Sinn hilft.

berrascht zunächst, wird aber verständlich, Semmelroth interpretiert die bekenntnis-
wenn wir — 1112 im Schema der alten Sa- mäßige Farmulierung dieses Letzten:
kramentenlehre bedenken, 3 ein Sakra- glaube das ewige Leben. Waldenfels
m immer aııch mit „Materie“” zZu tun hat, breitet 1m umfangreichsten Reterat das
da diese ja zZzu sSeinNnem Wesensaufbau dazır- Thema Religion Horizont der verglei-
gehört. „Sakramentales Denken kann als enden Religionswissenschaft auUsSs: Der Ab-
ine Theorie geschi|  er materieller Pra- solutheitsanspruch des Christentums und
X15 begriffen werden“” (203), der eigentliche großen Weltreligionen. Beutler greift die
ÖOrt dafür ist die Arbeit, der Umgang mit Frage auf Warum WI1r eute lauben Glaube
Materie. als rage zunächst, nicht gle: als ST27r720-
50 kommen WILr 3 Gesellschaftsrelevanz type ÄAntwort, darin aber doch als Antwort
der Sakramente. Davon handelt der wich- Auf den Aufruf des Rahner Wı mit
gere und originellere) Teil Reflexion sSeinem Referat „Strukturwandel der Kirche

alc Chance* Überlegungen auf der Lini|einiger Grundprobleme 01—28 Der Pra-
X15, ethisch-gesellschaftlich-kulturell verstan- SPiINes gleichnamigen Buches (Herderbücherei
den, ist  - aller ult unterstellt. Sakramente 446, anstellen, die nicht mehr
stehen lienste der Transtormation der schockierend wirken wiıe ZUrFr eit der ersten
Gesellschaft, wıe 6ie von esus und den Veröffentlichung.
Propheten verkündet worden w als Wand- Wie immer empfiehlt sich das Bändchen als
Jung LU Reich Gobttes, SSser gesag! anregende Diskusionsgrundlage in der
Transformation. SCakramente 61  nd der Gruppenarbeit und Erwachsenenbildung.
ruf z  ınr Praxis, Verantwortung VOT und (Jraz ınfrie Gruber

über der aufgegebenen Transtorma-
tıon der Gesellschaft. zeigt 21ıch die AÄAus- GANOCZY Sprechen DON

die nie ZUT cakramentalen und kultischen
wirkungen auf die „Sprache des Glaubens”, Oott in heutiger Gesellscha Weiterentwick-

lung der „Politischen Theologie” „theo-Eigensprache werden rfe. logisches seminar“”). Herder, FreiburgDer BEN das 3Zuch erhnobene Vorwurtf der 1974 art. lam., DM„rationalistisch-destruktiven itik” der Ga-
kramente ist  \ unberechtigt. Dennoch Weite „Politische Theologie“ wird 1 Vorwort von
Sinnfelder des Sakramentalen bleiben n Metz, einem der Stammväter eser
geklammert, das unterscheidend Christliche theologischen 5Strömung, mit als
ist kaum mehr sehen. Sakramente als „politisch” Theologzie akzentuiert.
Symbole )al aber nicht als Entwürtfe des Dadurch ist ersichtlich, %  w  A  A 1m Kap.Menschen der Geschichte, sondern herausarbeitet: Politische Theologie will kein
Signale, die bei aller Dhängigkeit VOoO:  —_ 111el Spezialgebiet sein, sondern „für jedes
Geschichte Sprache Menschen als Theologisieren und alle Inhalte der christ-
„Mysterien des Glaubens“” strahlen. Das lichen Glaubenslehre eine neUue Dimension
c<cheint B- auf, womit wohl auch der Man- eröffnen bzw. 4} das atente Vorhandensein
gel einer christologischen Reflexion usamı- dieser Dimension erinnern“ (13), nämlich der
menhängt. Es ware ber 'alsı und Un Ver- gesellschaftsbezogenen. müßte es
antwortlich, mit dem „Fall Schupp“ auch die ja VOT allem un eın Erinnern oder tuali-
Diskussion 1e5605 uches er. Z

heit” der christlichen Botschaft zZzu ihrem
sieren gehen, weil die „Gesellschaftsbezogen-halten. Das Urteil 111 Lichte der zeitgemäßen

WITL': anders sicherhilosophie lauten, authentischen Wesen gehört, die micht
freundlicher, was den eologen wieder 3 hineingeheimnist werden 91
machen könnte. Den Bogen einer „politisch” bewuften heo-
Graz Winfried Gruber logie weıt: Metz Moltmann

Pannenberg, ‘  „eIn Beispiel indirekter und
praktischer ()kumene unter Theologen” (soBEUTILER OHANNES SEMMELROTH
Metz selbst 1m Vorwort, 5) verfolgtOTT! (Hg.), Theologische Akademie

Frankfurt/M. 1974. Brosch ın die Entwicklungslinien bei den Nanzı-98.) Knecht,
DM 11.80. ten Autoren und Begründern der neuen

Form politisch bewußter eologie. Bei Metz
Ein weiterer der bewährten Reihe, die VC  < der „Theologie der Welt” ausgehend bis
auf iner  a ährli ctattfindenden Vortrags- hin Prinzip der „Erinnerung“ und der
olge beruht und von Profesoren der Hoch- daran gebundenen „Narrativen Theologie”,
schule Gt. Georgen iın Fr t/Main genannt, WEe: sie in der erzählend-ver-
anstaltet wird. Mit dieser Nummer im gegenwärtigenden Weise des Theologisierens
Herausgeberteam ein eingetreten: die christlichen Urthemen aktualisiert. Von

Rahner wurde Von Beutler abgelöst. besonderem nteresse ist der Diskussions-

Dem dient der I. Teil. Er soll vor allem zei­
gen, daß alle christliche Symbolsprache und 
ebensolches Handeln dem ethisch-gesell­
schaftlichen Handeln zugeordnet ist. Das 
überrascht zunächst, wird aber verständlich, 
wenn wir - ganz im Schema der alten Sa­
kramentenlehre - bedenken, daß ein Sakra­
ment immer auch mit „Materie" zu tun hat, 
da diese ja zu seinem Wesensaufbau dazu­
gehört. ,,Sakramentales Denken kann als 
eine Theorie geschichtlicher materieller Pra­
xis begriffen werden" (203), der eigentliche 
Ort dafür ist die Arbeit, der Umgang mit 
Materie. 
So kommen wir zur Gesellschaftsrelevanz 
der Sakramente. Davon handelt der (wich­
tigere und originellere) II. Teil: Reflexion 
einiger Grundprobleme (201-287). Der Pra­
xis, ethisch-gesellschaftlich-kulturell verstan­
den, ist aller Kult unterstellt. Sakramente 
stehen im Dienste der Transformation der 
Gesellschaft, wie sie von Jesus und den 
Propheten verkündet worden war: als Wand­
lung zum Reich Gobtes, besser gesagt als 
Transformation. Sakramente sind der Auf­
ruf zur Praxis, zur Verantwortung vor und 
gegenüber der aufgegebenen Transforma­
tion der Gesellschaft. Vf. zeigt auch die Aus­
wirkungen auf die „Sprache des Glaubens", 
die nie zur sakramentalen und kultischen 
Eigensprache werden dürfe. 
Der gegen das Buch erhobene Vorwurf der 
,,rationalistisch-destruktiven Kritik" der Sa­
kramente ist unberechtigt. Dennoch: Weite 
Sinnfelder des Sakramentalen bleiben aus­
geklammert, das unterscheidend Christliche 
ist kaum mehr zu sehen. Sakramente als 
Symbole ja, aber nicht als Entwürfe des 
Menschen in der Geschichte, sondern als 
Signale, die - bei aller Abhängigkeit von 
Geschichte und Sprache des Menschen - als 
„Mysterien des Glaubens" strahlen. Das 
scheint nicht auf, womit wohl auch der Man­
gel einer christologischen Reflexion zusam­
menhängt. Es wäre aber falsch und unver­
antwortlich, mit dem „Fall Schupp" auch die 
mskus9ion dieses Buches für erledigt zu 
halten. Das Urteil im Lichte der zeitgemäßen 
Philosophie wird anders lauten, sicher 
freundlicher, was den Theologen wieder Mut 
machen könnte. 
Graz Winfried Gruber 

BEUTLER JOHANNES / SEMMELROTH 
OTTO (Hg.), Theologisme Akademie Bd. 11. 
(98.) Knecht, Frankfurt/M. 1974. Brosch. 
DM 11.80. 

Ein weiterer Bd. der bewährten Reihe, die 
auf einer alljährlich stattfindenden Vortrags­
folge beruht und von Profesoren der Hoch­
schule St. Georgen in Frankfurt/Main ver­
anstaltet wird. Mit dieser Nummer ist im 
Herausgeberteam ein Wechsel eingetreten: 
K. Rahner wurde von J. Beutler abgelöst. 

]. Splett trägt ein „Plädoyer für das Reli­
giöse im Menschen" bei und will zeigen, daß 
nicht Revolution, sondern Religion dem 
Menschen bei seiner Suche nach Sinn hilft. 
0. Semmelroth interpretiert die bekenntnis­
mä.ßige Formulierung dieses Letzten: Ich 
glaube an das ewige Leben. H. Waldenfels 
breitet im umfangreichsten Referat das 
Thema Religion im Horizont der verglei­
chenden Religionswissenschaft aus: Der Ab­
solutheitsanspruch des Christentums und die 
großen Weltreligionen. ]. Beutler greift die 
Frage auf: Warum wir heute glauben. Glaube 
als Frage zunächst, nicht gleich als stereo­
type Antwort, darin aber doch als Antwort 
auf den Aufruf des NT. K. Rahner will mit 
seinem Referat „Strukturwandel der Kirche 
als Chance" Oberlegungen auf der Linie 
seines gleichnamigen Buches (Herderbücherei 
446, 1972) anstellen, die nun nicht mehr so 
schockierend wirken wie zur Zeit der ersten 
Veröffentlichung. 
Wie immer empfiehlt sich das Bändchen als 
anregende Diskusionsgrundlage in der 
Gruppenarbeit und Erwachsenenbildung. 
Graz Winfried Gruber 

GANOCZY ALEXANDER, Sprechen von 
Gott in heutiger Gesellschaft. Weiterentwick­
lung der „Politischen Theologie" (,,theo­
logisches seminar"). (168.) Herder, Freiburg 
1974. Kart. lam., DM 22.-. 

„Politische Theologie" wird im Vorwort von 
J. B. Metz, einem der Stammväter dieser 
theologischen Strömung, mit Nachdruck als 
,,politisch" bewußte Theologie akzentuiert. 
Dadurch ist ersichtlich, was G. im I. Kap. 
herausarbeitet: Politische Theologie will kein 
neues Spezialgebiet sein, sondern „für jedes 
Theologisieren und alle Inhalte der christ­
lichen Glaubenslehre eine neue Dimension 
eröffnen bzw. an das latente Vorhandensein 
dieser Dimension erunnern" (13), nämlich der 
gesellschaftsbezogenen. Tatsächlich müßte es 
ja vor allem um ein Erinnern oder Aktuali­
sieren gehen, weil die „Gesellschaftsbezogen­
heit" der christlichen Botschaft zu ihrem 
authentischen Wesen gehört, die nicht erst 
hineingeheimnist werden muß. 
Den Bogen einer „politisch" bewußten Theo­
logie spannt G. weit: Metz - Moltmann -
Pannenberg, ,,ein Beispiel indirekter und 
praktischer Ökumene unter Theologen" (so 
Metz selbst im Vorwort, S. 5). G. verfolgt 
nun die Entwicklungslinien bei den genann­
ten Autoren und Begründem der neuen 
Form politisch bewußter Theologie. Bei Metz 
von der „Theologie der Welt" ausgehend bis 
hin zum Prinzip der „Erinnerung" und der 
daran gebundenen „Narrativen Theologie", 
so g,enannt, weil sie in der erzählend-ver­
gegenwärtigenden Weise des Theologisierens 
die christlichen Urthemen aktualisiert. Von 
besonderem Interesse ist der Diskussions-

91 



bericht mıE den entsprechenden Antworten. log:  1€ der olitik, der Gesellschaft (53)
Meltmann entdeckt auf anderen Wegen als Anliegen der hier vorzustellenden latein-
Metz die politische Dimension, wWas em amerikanischen Theologie: Im Grunde will

bahnbrechenden Werk „Theologie der diese Theologie Kı  eine Theologie der Befrei-
Hoffnung“ aufgezeigt Biblische Escha- ung (genitivus objectivus) selin, sondern „be-
tologie mit ihrem anthropologischen Pendant freiende Theologie”. Dies UuS Gründen:
„Hoffnung“ stehen im Vordergrund, im Buch 1, Weil engagierte Menschen, die Christen
„Der gekreuzigte Gott* (1972) ine nıtarı- und Revolutionäre se1in wollen, eine kontra-
sche Leidenstheologie. Pannenberg ird als diktorische Erfahrung aushalten müssen. Be-

Theologe einbezogen, obwohl nije die freiende Theologie will Fragen beantworten,
Absicht geäußert hat, ine politische Herme- die sich Christen aufgrund ihres politischen
neutik des Evangeliums erarbeiten. TOtz- Engagements hinsichtlich ihres Glaubens stel-
dem „darf n iın wielleı| den ‚£unda- len 13) Der Jesuit Manzanera U5 Boli-
mentalsten‘ Erforscher der politischen Rele- vien belegt ın seinem Beitrag diese ese
FATLZ des christlichen Glaubens cehen“” (96), der neuesten iateinamerikanischen Lite-
weil die Botschaft VOm Kommen der Got- ratur (39—73) Schade, daß das wichtigste
tesherrschaft Grundlage jeder theologi- Buch Zu dieser These (Sergio Silva, Glaube
schen Reflexion macht. und Politik : Herausforderung Lateinameri-
Im Kap. zeig! Wege der weiıteren Ent- kas, Bern-Frankfurt [Europäische Hochschul-
wicklung auf. Vor allem geht wIıe schriften 15] nicht herangezogen WAIT'|
der Kritik der Politischen Theo- Die erste These von Girardi die Grund-
logie die Frage, wIie diese ihr Ziel these von Manzanera ware  C miıt CSilvas Un-
erfüllen könne, wenn Gcie vorwiegend 1Ne tersuchung einsichtiger geworden.
formale Theologie bleibt (besonders v  S den 2,. Wenn diese Theologie ein will
Entwürtfen V{  _ Metz, WIe meint) für Menschen, die sich zugleich engagieren
nicht zunehmend 2A2US genuın christlichen Glauben und politisch veränderndes Han-
Glaubensinhalten lebt entdeckt deln, WIrı der „Wahrheitsbegriff“”

ders definiert als der traditionellen Philo-MNEeuUE Möglichkeiten, die er gemäß der
Tillich vorgeschlagenen „Methode der sophie. Wurde seit Platon gesagtT, Wahrheit

Korrelation“” entwirft: Dabei soll von echten @1 übergeschichtlich und werde ur in der
und drängenden Fragen des heutigen Men- Kontemplation wahrgenommen, wird jetzt
schen aUSgECHKANgSCN werden, dialo- gesagt ahrhne! ist  .. interessiert, klassen-
gischen Kontakt die inhaltliche Vertiefung vA bezogen, konfliktgeladen, efreiend, univer-
en. Nur S0 entwickelt und ew: sich alistisch, umfassend, erändernd und leiden-
nach uUunNser „Sprechen VO|  - ‚ott heutiger chaftlich ahrheit wird in der Pra-
Gesellschaft”, ofür das Beispiel Jesu in X1S, -  en abseits von dieser der Kontem-
seiner Gesellschaft Bürge steht. Unter den plation erfahren. Das heißt Wahrheit gibt

Aspekten denke Aur ön die Pro- sich her in der erfolgung pra Inter-
emat. der „Grenzen des Wachstums“” uUSW. n. Lateinamerikanische Philosophen der
Das Buch wird jeden der Zeit und deren Zeit, wiıie Scannone oder Segundo, sprechen
Deutung Interes:  sierten fesseln können, n deshalb VO:  »3 Wahrheit nicht mehr An-
G{ mehr, auch die Sprache angenehm und die bendländische Relation
inladend ist. „contemplatio et acho“ (43), sondern ın de-
Graz Winfried Gruber r1en Umkehrung „actio et contemplatio”. Es

geht diesen Theologen demnach weder philo-
ophisch noch theologisch um rthodoxieEFTSCHEIDER HERIBERT (Hg.), Theolo-

zie und Befreiung., (Veröff. Missionsprie- die zutreffende kontemplative Schau der
sterseminars St. Augustin-Bonn Nr. Wahrheit), sondern umh Orthodoxopraxis
(123.) Steyler-V. 197. Kart., DM 19.80. die verändernde befreiende fah-

rung der Wahrheit a Hier und eute
Vom Positivisten Popper stammt das Ur- (44
teil (Sute Philosphie findet ihren Gegen- Die Umkehrung des Verfahrens, miıt dem
stand außerhalb ihrer selbst. Girardıi gemäß lateinamerikanischen Philoso-
findet dies auch. In seinem Beitrag diesem phen Wahrheit verändernd und befreiend

(12—938) geht noch ‚&  ınen Schritt über erfahren kann, führt den Otreit zwischen
Popper hinaus. Fr sagt Die Gesellschaft und Marxismus und Christentum herbei. Von

der befreienden und universalistischenmit ihr die Revolution sind her der philo-
ophische Standort, der Ho  rizont der „Theo- der Wahrheit, die in gesellschaftlicher TAaX1is
ogie der Befreiung“ alc deren Objekt (12, erfahren wird, spricht nicht der Marxis-
14) Diese Sicht hat Konsequenzen: Ist die S das belegen Girardi 30 ff] und (5ui-
in Revolution eihnndiiche Gesellschaft La- tierrez mit der „Optionen-Methode”
teinamerikas nicht das Objekt, condern der 160 Von dieser Orthopraxie als Wahr-
Horizont dieser Theologie, dann vertenlen heitserfahrung spricht auch Johannes
Thematisierungen mit dem genitivus objec- formell die „Zeichen der e1in-
HIS (Z. Theologie der Revolution, heo- führt als Enthüllung eines verborgenen Pla-

\  Q  2

bericht mit den entsprechenden Antworten. 
Moltmann entdeckt auf anderen Wegen als 
Metz die politische Dimension, was vor allem 
am bahnbrechenden Werk „ Theologie der 
Hoffnung" aufgezeigt wird: Biblische Escha­
tologie mit ihrem anthropologischen Pendant 
„Hoffnung" stehen im Vordergrund, im Buch 
,,Der gekreuzigte Gott" (1972) eine trinitari­
sche Leidenstheologie. Pannenberg wird als 
3. Theologe einbezogen, obwohl er nie die 
Absicht geäußert hat, eine politische Herme­
neutik des Evangeliums zu erarbeiten. Trotz­
dem „darf man in ihm vielleicht den ,funda­
mentalsten' Erforscher der politischen Rele­
vanz des christlichen Glaubens sehen" (96), 
weil er die Botschaft vom Kommen der Got­
tesherrschaft zur Grundlage jeder theologi­
schen Reflexion macht. 
Im 6. Kap. zeigt G. Wege der weiteren Ent­
wicklung auf. Vor allem geht es - wie in 
der gesamten Kritik an der Politischen Theo­
logie - um die Frage, wie diese ihr Ziel 
erfüllen könne, wenn sie vorwiegend eine 
formale Theologie bleibt (besonders in den 
Entwürfen von Metz, wie G. meint} und 
nicht zunehmend aus genuin christlichen 
Glaubensinhalten lebt (146). G. entdeckt 
neue Möglichkeiten, die er gemäß der von 
P. Tillich vorgeschlagenen ,,Methode der 
Korrelation" entwirft: Dabei soll von echten 
und drängenden Fragen des heutigen Men­
schen ausgegangen werden, um so im dialo­
gischen Kontakt die inhaltliche Vertiefung zu 
finden. Nur so entwickelt und bewährt sich 
nach G. unser „Sprechen von Gott in heutiger 
Gesellschaft", wofür das Beispiel Jesu in 
seiner Gesellschaft Bürge steht. Unter den 
neuen Aspekten denke man nur an die Pro­
blematik der „Grenzen des Wachstums" usw. 
Das Buch wird jeden an der Zeit und deren 
Deutung Interessierten fesseln können, um 
so mehr, als auch die Sprache angenehm und 
einladend ist. 
Graz Winfried Gruber 

BETTSCHEIDER HERIBERT (Hg.), Theolo­
gie und Befreiung. (Veröff. d. Missionsprie­
sterseminars St. Augustin-Bonn Nr. 24.) 
(123.) Steyler-V. 1974. Kart., DM 19.80. 

Vom Positivisten K. Popper stammt das Ur­
teil: Gute Philosphie findet ihren Gegen­
stand stets außerhalb ihrer selbst. G. Girardi 
findet dies auch. In seinem Beitrag zu diesem 
Bd. (12-38) geht er noch einen Schritt über 
Popper hinaus. Er sagt: Die Gesellschaft und 
mit ihr die Revolution sind eher der philo­
sophische Standort, der Horizont der „Theo­
logie der Befreiung" als deren Objekt (12, 
14). Diese Sicht hat Konsequenzen: Ist die 
in Revolution befindliche Gesellschaft La­
teinamerikas nicht das Objekt, sondern der 
Horizont dieser Theologie, dann verfehlen 
Thematisierungen mit dem genitivus objec­
tivus (z. B. Theologie der Revolution, Theo-

92 

logie der Politik, der Gesellstbaft etc. (53) 
das Anliegen der hier vorzustellenden latein­
amerikanischen Theologie: Im Grunde will 
diese Theologie keine Theologie der Befrei­
ung (genitivus objectivus) sein, sondern „be­
freiende Theologie". Dies aus 3 Gründen: 
1. Weil engagierte Menschen, die Christen 
und Revolutionäre sein wollen, eine kontra­
diktorische Erfahrung aushalten müssen. Be­
freiende Theologie will Fragen beantworten, 
die sich Christen aufgrund ihres politischen 
Enga~ments hinsichtlich ihres Glaubens stel­
len (13). Der Jesuit M. Manzanera aus Boli­
vien belegt in seinem Beitrag diese These 
aus der neuesten lateinamerikanischen Lite­
ratur (39-73). Schade, daß das wichtigste 
Buch zu dieser These (Sergio Silva, Glaube 
und Politik: Herausforderung Lateinameri­
kas, Bern-Frankfurt [Europäische Hochschul­
schriften 15] 1973) nicht herangezogen wird. 
Die erste These von Girardi und die Grund­
these von Manzanera wäre mit Silvas Un­
tersuchung einsichtiger geworden. 
2. Wenn diese Theologie befreiend sein will 
für Menschen, die sich zugleich engagieren 
für Glauben und politisch veränderndes Han­
deln, dann wird der „Wahrheitsbegriff" an­
ders definiert als in der traditionellen Philo­
sophie. Wurde seit Platon gesagt, Wahrheit 
sei übergeschichtlich und werde nur in der 
Kontemplation wahrgenommen, so wird jetzt 
gesagt: Wahrheit ist interessiert, klassen­
bezogen, konfliktgeladen, befreiend, univer­
salistisch, umfassend, verändernd und leiden­
schaftlich (22 ff). Wahrheit wird in der Pra­
xis, nicht abseits von dieser in der Kontem­
plation erfahren. Das heißt: Wahrheit gibt 
sich her in der Verfolgung praktischer Inter­
essen. Lateinamerikanische Philosophen der 
Zeit, wie Scannone oder Segundo, sprechen 
deshalb von Wahrheit nicht mehr in An­
knüpfung an die abendländische Relation 
,,contemplatio et actio" (43), sondern in de­
ren Umkehrung „actio et contemplatio". Es 
geht diesen Theologen demnach weder philo­
sophisch noch theologisch um Orthodoxie 
( = die zutreffende kontemplative Schau der 
Wahrheit), sondern um Orthodoxopraxis 
( = die verändernde und befreiende &fah­
rung der Wahrheit im Hier und Heute) 
(44 ff). 
3. Die Umkehrung des Verfahrens, mit dem 
man gemäß lateinamerikanischen Philoso­
phen Wahrheit verändernd und befreiend 
erfahren kann, führt den Streit zwischen 
Marxismus und Christentum herbei. Von 
der befreienden und universalistischen Kraft 
der Wahrheit, die in gesellschaftlicher Praxis 
erfahren wird, spricht nicht nur der Marxis­
mus (das belegen Girardi (30 ff] und Gui­
tierrez mit der „Optionen-Methode" 
[60 ff]). Von dieser Orthopraxie als Wahr­
heitserfahrung spricht auch Johannes XXIII., 
wenn er formell die „Zeichen der Zeit11 ein­
führt als Enthüllung eines verborgenen Pla-


