(und das auch nur nebenbei), nimlich das
des Verzichts auf das Notwehrrecht in der
Bergpredigt Mt S, 39 ff (37). Ganz eindeutig
diirfte die Sache aber auch nicht sein (vgl.
dazu Hoffmann/Eid, Jesus von Nazareth und
eine christliche Moral 157 ff, wo versucht
wird, dieses Wort der Bergpredigt human
einsichtig zu machen). Insgesamt wird in den
Entwiirfen zu einer autonomen Moral fiir die
Praxis das Interesse zur Begriindung eines
Neoceudaimonismus (gliickliches Leben als
hédhster sittlicher Wert) vermutet.

Das 2. und 3. Kap. zeigen das Ringen um
die Begriindung einer autonomen Moral mit
seinen Aporien und Verdringungen von
Grenzsituationen. Im abschlieBenden 4. Teil
geht der Autor auf die Bedeutung der Wie-
derentdeckung der Transzendenz fiir das
christliche Ethos ein.

Es scheint, da auch St. keine inhaltlich kon-
krete christliche Norm aufzeigen kann, die
prinzipiell nicht auch einer vom Christentum
abstrahierenden humanen Ethik einsichtig zu
machen wire. In der Begriindung und Moti-
vation sittlichen Lebens wird das genuin
Christliche sichtbar wie bei den Theologen
einer autonomen Moral auch. Deutlich wird
Jesus als der den Menschen in seiner Gebro-
chenheit befreiende Erldser sichtbar, der wie
ein moralischer Superstar durch Uberforde-
rung erst recht wieder unterdriickt und
Freude nicht aufkommen Lift. ,Jesus ist mo-
ralisch nur als der Christus zu verkraften:
nicht als der Tugendhafte, sondern als der
Heilige” (143). So kommt die Grenze nicht
nur der autonomen, sondern jeglicher Moral
als etwas Vorletztes in Sicht.

Wien Giinter Virt

EICHER PETER, Solidarischer Glaube.

Schritte auf dem Weg der Freiheit. (156.)

g:dm“-l’aperbad() Diisseldorf 1975. Kart.
16.—.

In 4 relativ eigenstiindigen Abhandlungen
(das 5. Kap. ergiinzt das 1. spirituell und
schlieft die Klammer) gibt der Autor eine
Wegweisung zur VersShnung von Glauben-
den und Nicht-Glaubenden. Der Glidubige hat
sich auf die Griinde seiner Freiheit zu besin-
nen und diese in die gesellschaftlichen Pro-
zesse einzubringen. Die prignante Formel
fiir diesen Weg heifSt ,,Solidarischer Glaube”;
dabei entgeht E. nicht die Ambivalenz des
Begriffes Solidaritiit: einerseits ,Einverstan-
densein mit dem anderen” und andererseits
Sammlung einer Gruppe zur Durchsetzung
ihrer Interessen gegen die anderen.

Unter dem Titel ,,Abgrund der Freiheit” wird
zuniichst das Dilemma des weitgehend un-
fruchtbaren Nebeneinander eines Glaubens-
bewuBtseins, das sich bei aller Pluralitit im
einzelnen als Offenbarungsglaube versteht,
einerseits, und des offentlichen BewuSBtseins
andererseits, in dem der Mensch selbstindig
sich und seine Welt gestaltet und darin Gott

98

weder braucht noch erfihrt, behandelt. Sehr
deutlich und aufschlufreich belegt wird eine
geschichtliche Linie nachgezeichnet, die zu
dieser Situation gefithrt hat. Gab es bis
zum Tridentinum die glaubende Vernunft, so
brechen in der Renaissance und der Reforma-
tion nach und nach und im Deismus offen
Bruchlinien zwischen dem Glauben, der sich
dngstlich verteidigt, und der emanzipatori-
schen Vernunft auf. Bei Lessing und im
deutschen Idealismus wird nochmals versucht,
die Einheit der Wahrheit, die sich in Glaube
und Vernunft auseinranderlegt und so gerade
die Eigenstiindigkeit des Menschen aus sei-
ner Gottesbeziehung begriindet, zur Sprache
zu bringen. Nichtsdestoweniger wurde in
der Reaktion gegen die Aufklirung Ende
des 18. Jh. das Christentum von Theologie
und Lehramt als eine autoritativ gesicherte
Offenbarungsreligion (Fiirwahrhalteglauben)
von oben gegen die Unvernunft von unten
dingstlich gesichert. Die Riickbesinnung auf
die Schrift zeigt, wie gerade Jesu Botschaft
und Existenz zur ,Offenbarung” geworden
sind durch ihre befreiende (emanzipatorische)
Qualitdt. Damit wird in Jesu weltlicher Rede
von Gott (Gleichnisse) der verbindende
Grund und Abgrund der Freiheit sichtbar,
der die tiefste Solidaritit zwischen neuzeit-
licher Emanzipationsbewegung und christli-
chem Glauben erméglicht und nahelegt.

Im 2. Kapitel resiimiert der Autor die
Zwiinge der gegenwirtigen Gesellschaft und
des Religionsbetriebes unter der Perspektive
des griechischen Sisyphosmythos (Verdrin-
gung des Todes, Wiederholungszwang, Ver-
geblichkeit). Gerade diese kritische Besin-
nung bringt Jesu Existenz als den Anti-
sisyphos zum Leuchten. Bringt sie sie auch in
der Gesellschaft zum Tragen? In der damit
gestellten Frage nach dem Wie des gesell-
schaftspolitischen Engagements des Christen
geht E. von den belastenden geschichtlichen
Konstellationen aus, in denen der Glaube
sich politisch etablierte oder im Gegenschlag
Politik zum quasi-religissen Glaubens-
bekenntnis wurde. Ebenso verderblich wirkte
sich der Riickzug der Gldubigen von der
politischen Verantwortung aus. Als Ausweg
aus dem Dilemma kommt fiir E. weder eine
nchristliche Partei” in Frage noch eine
,christliche Revolution”. ,Jesus verkiindet
nicht das Evangelium der Revolution, son-
dern ein revolutiondres Evangelium, die be-
freiende Botschaft von Gottes hereinbrechen-
der Wirklichkeit” (90), lautet seine These;
sJesus relativiert politisches Handeln als
etwas Vorletztes” (92). ,Das Leben aus Got-
tes Ankunft fiir die anderen kann politisch
nicht verwirklicht werden; im Kampf um die
Bedingungen der Freiheit zu solchem Dasein
ist der Christ jedoch solidarisch mit dem
nicht-glaubenden Politiker” (96). Man wird E.
recht geben, da christlicher Glaube sich
nicht unmittelbar in ein System allgemein

“

-

-



giiltiger politischer Grundsitze ummiinzen
1iBt, man wird aber auch fragen miissen,
ob Solidaritit zwischen Christen und nicht-
glaubenden Politikern im Kampf um die
Bedingungen der Freiheit, die bisweilen jeder
anders versteht, nicht auch einmal politische
Naivitét sein kann; schlieSlich kommt einem
bei der Lektiire dieses Kap. die Frage, ob
die im Prinzip richtige Aussage, der Chnist
kénne und solle politisch plural, d.h. mit
Kooperationsfreiheit und freier Parteienwahl
(ohne Grenzen?) handeln, notwendigerweise
dazu fithren muB, daf nach dem Evangelium
W. Brandt am hidufigsten zitiert wird?

Im 4. Kap. werden am konkreten Testfall
Abtreibung nochmals die Positionen dar-
gestellt. Das Paradoxe in der gegenwirtigen
Problematik sieht der Autor darin, da8 ,die
christlichen Gemeinschaften die staatliche
Strafrechtspolitik nicht zum kritischen Ver-
gleich mit den Moglichkeiten der Bergpredigt,
sondern mit der theologischen Rechtfertigung
der Strafrechtsbestimmungen herausfordern”
(129). Zur Lésung des Dilemmas zwischen
Menschenrecht (Lebensrecht von Anbeginn
an) und Strafrecht (Vogelfreiheit in den
ersten drei Monaten oder unwirksame Sank-
tionsdrohung) kénnten die Kirchen dadurch
beitragen, daf8 sie in ihren eigenen Gemein-
den den Schwangeren und Kinderreichen so
beistehen, daf damit ein Zeichen der Hoff-
nung fiir die Welt gesetzt wird; das wire
das ,durchschlagendste politische Argument”
(135). Ein solch befreiendes Ethos kann aber
wohl nur in einer Pfarrgemeinde gelebt wer-
den, die wirklich Gemeinde und nicht — wie
weithin — volkskirchliches Revier ist.

Der Abschluf bringt das genuin christliche
Ethos nochmals zur Sprache, das sich gerade
nicht in eine zweckrationale Rechnung ein-
setzen liBt; erscheint doch in der abgriin-
digen Freiheit Gottes in Jesus Christus
gerade jener Sinn, der jeder Verzweckung
widersteht und letztlich allein die Wiirde des
Menschen begriinden kann.

In diesem fliissig geschriebenen Buch mit
seinem wohltuenden Verzicht auf theologi-
sches Parteichinesisch und der guten Uber-
sichtlichkeit (zusammenfassende Thesen im
Text) ist m. E. das 1. Kap. das fundierteste.
Wien Giinter Virt

KIRCHENRECHT

HEINEMANN H. / HERRMANN H. / MIKAT
P. (Hg.), Diaconia et lus. (FS. f. H. Flatten)
(XII u. 419.). Schéningh, Paderborn 1973.
Ln. DM 42.—.

Am 25. Janner 1972 hat H. Flatten, der in-
zwischen emeritierte Ordinarius fiir Kirchen-
recht an der Universitidt Bonn, das 65. Lebens-
jahr vollendet. Zu diesem Anlaf haben seine
Freunde und Schiiler eine Festschrift heraus-
gebracht, deren Titel schon die Blickrichtung
angibt, in der Flatten seine wissenschaftliche

7.

und praktische Beschiftigung mit dem Kir-
chenrecht immer verstanden hat: Als Dienst
an der Kirche. Das umfangreiche wissen-
schaftliche Werk, iiber das die beigegebene
Bibliographie Aufschluf8 gibt, weist auf, daf
es Flatten immer in erster Linie um den
Menschen geht, der mit diesem Recht kon-
frontiert wird. Als Vizeoffizial der Erzdiszese
Kéln konnte Flatten viele praktische Erfah-
rungen hinsichtlich der Anwendung des Kir-
chenrechts, insbesondere des Eherechts, sam-
meln; von daher kamen immer wieder die
Impulse fiir eine wissenschaftliche Befassung
mit dem Kirchenrecht. Wenn der Entwurf der
Codex-Kommission nunmehr auch der arg-
listigen Tduschung beim Eheabschluf die ihr
gebiihrende rechtliche Relevanz zuerkennt,
so ist das nicht zuletzt der wissenschaft-
lichen Aufbereitung dieses Fragenkomplexes
durch Flatten zu danken.

Die Festschrift ist in etwa ein Spiegelbild des
weiten Schaffensfeldes Flattens. Neben den
rechtshistorischen Abhandlungen von P. Mi-
kat (Zu den Voraussetzungen der Begegnung
von frinkischer und kirchlicher Eheauffassung
in Gallien), R. A. Strigl (Privatinitiative in
der organisierten kirchlichen Wohlfahrts-
titigkeit. Ein Vereinsreport aus dem 19. Jh.)
und F. Merzbacher (Gemeinsamkeiten und
Unterschiede von romischem und kanoni-
schem Redht), sind die meisten Beitriige dem
systematischen Kirchenrecht, insbesondere
dem Eherecht, gewidmet. Dem materiellen
Eherecht gelten die Beitrige von M. Kaiser
(Unaufloslichkeit und ,,Auflésung” der Ehe
nach kirchlichem Recht), H. Heinemann (Er-
wigungen zur Reform des Rechtes der Ehe-
hindernisse), R. Weigand (Gibt es eine
Heiratsmglichkeit trotz Vorliegens eines
trennenden - Ehehindernisses?), L. Késter
(Psychische Eheunfihigkeit als Nichtigkeits-
grund) und O. Heggelbacher (Kirchenrecht
und Psychoanalyse. Fragen um die Nichtig-
keit von Ehen). Der Beitrag von A. Scheuer-
mann (Die nova audientia in der Eherecht-
sprechung der S. Rota) ist dem formellen
Eherecht (Eheprozefrecht) gewidmet.
Verschiedenen Problemen des iibrigen kano-
nischen Rechts gelten die Beitrige von P.
Wesemann (Ad tuenda iura personarum. Zur
Planung einer kirchlichen Verwaltungs-
gerichtsbarkeit im Bereich der Deutschen
Bischofskonferenz), W. Aymans (Das Weihe-
sakrament im Lichte der Communicatio in
sacris), H. Schmitz (Der Pfarrverband. Kir-
chenrechtliche Fragen einer neuen Organisa-
tionsform, dargestellt an der Regelung im
Bistum Trier), G. May (Das Verhiltnis von
Pfarrgemeinderat und Pfarrer nach gemeinem
Recht und nach Mainzer Dibdzesanrecht), J.
Lederer (Pfarrer und Pfarrgemeinderat) und
H. Ewers (An extra Missam in sacris cele-
brationibus, ut homines laici sermones con-
scribant et habeant indulgendum sit?).

Mit der Problematik einer kiinftigen Gestal-
tung des Kirchenrechts befassen sich die Bei-

99



