AT e

JOSEF LENZENWEGER

Die ,,Relevanz‘ der Kirchengeschichte fiir die Beurteilung der
heutigen kirchlichen Situation

Das Wort Relevanz! ist aus dem Lateinischen iiber das Franzosische zu uns gekommen. Es Lift
noch das alte Adjektiv ,levis” erkennen, von dem das Verbum ,levare” = ,leichtmachen,
aufheben” kommt, das mit dem Prifix ,re” versehen wurde. Dieses ,re” kann Repetition wie
Verstirkung bedeuten. Darum die Ubersetzung fiir ,relevare” = ,wiederaufheben, erleich-
tern”, im weiteren Sinne ,,mildern, befreien”. Im franzésischen ,relever” begegnet daher auch
die Bedeutung ,wiederaufheben, in die Hohe richten”; ,la moustache relever” heifit ,den
Schnurrbart hinaufdrehen, aufzwirbeln”. In einer weiteren Entwicklung hat das Wort ,relever”
sogar folgende Bedeutungen erlangt: ,tadeln, bekanntmachen, schirferen Geschmack geben”,
aber auch ,hervorheben, herausstreichen, rithmen”. Das Partizip ,relevant” wird im Deutschen
mit ,erheblich” wiedergegeben und bedeutet u. a. ,schwer genug, um die andere Waagschale
zu heben2,

Wenn wir die ,Relevanz” der Kirchengeschichte fiir die Beurteilung der heutigen
kirchlichen Situation in Betracht ziehen wollen, ist es sicher zweckmifig, zunichst den
Versuch zu unternehmen, die heutige kirchliche Situation innerhalb unserer katholi-
schen Glaubensgemeinschaft in den Blick zu bekommen. Ein solches Unternehmen ist
allerdings fiir den Historiker gefihrlich. Er begibt sich damit auf ein Parkett, auf dem
zu tanzen, er nicht besonders gut gelernt hat.

Wie sieht man an der Spitze der Kirche die Situation? Papst Paul VI. kommt immer
wieder auf die Krise zu sprechen, in der sich die Kirche heute befindet; sie bedeutet
ihm eine tiefe und ungeheuchelte Sorge. Man hat den Eindruck, dal er von der grofien
Verantwortung in dieser schweren Lage oft sehr bedriickt ist3. Sein Vorginger Johan-
nes XXIII. ZuBerte sich innerhalb der Erdffnungsansprache des Vaticanum II am
11. Oktober 1962:

,In der tiglichen Ausiibung Unseres apostolischen Hirtenamtes geschieht es oft, daf bisweilen
Stimmen solcher Personen unser Ohr betriiben, die zwar von religiosem Eifer brennen, aber
nicht geniigend Sinn fiir die rechte Beurteilung der Dinge, noch ein kluges Urteil walten
lassen. Sie meinen nimlich, in den heutigen Verhiltnissen der menschlichen Gesellschaft nur
Untergang und Unheil zu erkennen. Sie reden unablissig davon, da unsere Zeit im Vergleich
zur Vergangenheit dauernd zum Schlechteren abgeglitten sei. Sie benehmen sich so, als hitten
sie nichts aus der Geschichte gelernt, die eine Lehrmeisterin des Lebens ist, und als sei in den
Zeiten fritherer Konzilien, was die christliche Lehre, die Sitten und die Freiheit der Kirche
betrifft, alles sauber und recht zugegangen.

Wir aber sind véllig anderer Meinung als diese Ungliickspropheten, die immer das Unheil
voraussehen, als ob die Welt vor dem Untergang stiinde. In der gegenwirtigen Entwicklung
der mensdhlichen Ereignisse, durch welche die Menschheit in eine neue Ordnung einzutreten
scheint, muff man viel eher einen verborgenen Plan der gottlichen Vorsehung erkennen.
Dieser verfolgt mit dem Ablauf der Zeiten, durch die Werke der Menschen und meistens iiber
die Erwartungen hinaus sein eigenes Ziel, und alles, auch die entgegengesetzten menschlichen
Interessen, lenkt er weise zum Heil der Kirche"4,

Tatsichlich leben wir in einer Periode eines ungeheuren Umbruchs, wohl des grofiten
seit der Reformation. Er wurde durch das Vaticanum II eingeleitet. Wiren die Schleu-
sen auf dem Konzil nicht gedffnet worden, hitte es vielleicht zu einem noch viel

! Fiir den Hinweis auf die sprachlichen Zusammenhinge bin ich besonders Herrn Prof.
Dr. Robert Schroeter, Bochum, von der Abt. fiir Philologie verpflichtet.

2 S, Friedrich Kluge / Walter Mitzka, Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache
(Berlin 1%1963), 171; fiir den Hinweis auf die Bedeutung dieses Wortes, den mir Herr
Prof. Dr. Richard Schaeffler, Bochum, gegeben hat, bin ich besonders dankbar.

2 Bei vielen Gelegenheiten sprach der Papst davon. Eine solche Auferung fiel z. B. auch
anlidBlich einer Ansprache an die Bischéfe und Dechanten der Ditzese Linz am 25. April
1973, an der ich selber teilnahm.

4 Mario von Galli / Bernhard Moosbrugger, Das Konzil und seine Folgen (Frankfurt 1966),
25. Vgl. auch ,,Humor und Weisheit Johannes des Guten”, gesammelt von Henri Fresquet
(Frankfurt 1965), 93.

105



gefihrlicheren Dammbruch kommen konnen. Die Kirche erntete fiir ihr mutiges Vor-
gehen auf dem Konzil von mancher Seite Lob und Tadel. Die negativen Stimmen
bedienen sich immer einer gréferen Lautstirke als die positiven. Zwei Gruppen von
Kritikern stehen sich extrem gegeniiber. Den einen geht der Anpassungsprozef viel zu
langsam, und die anderen befiirchten, es konne alles in Zweifel gezogen werden und
dann zusammenbrechen. Vereinzelt — gar nicht selten von solchen, die auBerhalb der
Kirche stehen — wird sie auch gelobt, weil sie, wie man sagt, nichts iiberstiirzt und so
zum allgemeinen Wohlbefinden der Menschheit durch ihr heute vielerorts erkennbares
Bemiihen um den Weltfrieden maf8geblich mitbeitrigt.

Was sagt dazu die Kirchengeschichte? Sie kann tatsichlich in dieser Lage Hilfen an-
bieten, und zwar ganz im Sinne des Wortes ,,relever”, indem sie

1. aufrichtet und stiitzt,

2. noch immer vorhandene Schwichen aufzeigt und

3. ehrliches Bemiihen anerkennt.

Die Kirchengeschichte befindet sich dabei in einer besonderen Lage. Sie ist ndmlich
einerseits theologisches Fach und andererseits historische Wissenschaft. Sie ist in der
Theologie sozusagen das , Fenster zur Wirklichkeit, zur Welt”. In der systematischen
Theologie wird uns Wissen dariiber verabreicht, wie alles sein sollte. In der Kirchen-
geschichte erfahren wir — allerdings auch nur in Anniherungswerten —, wie es wirk-
lich gewesen ist. Sie hat die Aufgabe, zusammen mit der Bibelwissenschaft aufzu-
zeigen, wie Christi Lehre in der Zeit verwirklicht wurde. Damit gewinnt sie auch eine
kritische Funktion. Im Sinne des Galaterbriefes (bes. 5,6) hilft sie uns niimlich zu
unterscheiden zwischen sdayyéhov und negirops, zwischen der Frohbotschaft und
der Beschneidung, die aus menschlicher Uberlieferung kommt. Dabei wird gerade die
Kirchengeschichte fiir Tradition ein besonderes Verstindnis haben kénnen und miissen;
bei aller Hochschitzung der Uberlieferung aber auch immer zugeben, daf Tradition
iiberpriifbar und aufhebbar ist. Fiir die Kirchengeschichte gilt das gleiche wie fiir die
Historie im allgemeinen, iiber deren Bedeutung sich Friedrich Nietzsche im Vorwort
zum 2, Stiick der ,,Unzeitgemifen Betrachtung” duflerte: , Gewif}, wir brauchen Histo-
rie, aber brauchen sie anders als der verwdhnte MiiBiggénger im Garten des Wissens
sie braucht, mag derselbe auch vornehm auf unsere derben und anmutslosen Bediirf-
nisse und Note herabsehen, d. h. wir brauchen sie zum Leben und zur Tat, nicht zur
bequemen Abkehr vom Leben und von der Tat oder gar zur Beschénigung des selbst-
siichtigen Lebens und der feigen und schlechten Tat’.

Weil der Gegenstand der Kirchengeschichte die von Christus gestiftete Kirche ist —
also eine sichtbare geschichtliche Gréfle —, die nicht blof aus den wahrhaft Gliubigen
und Pridestinierten besteht, weil die Kirchengeschichte das ,Divinum” und das
,JHumanum” in der Kirche aufzeigt, genauer im ,,Humanum’ das ,Divinum”, ist ihre
theologische Komponente klar erkennbar. Da die Kirchengeschichte sich der historisch-
kritischen Methode bedient und daher vor allem an die Quellen gebunden erscheint,
handelt es sich bei ihr auch um Geschichtswissenschaft im engeren Sinne des Wortes.
Jenseits der Quellen beginnt nimlich der Roman®. Auch die Kirchengeschichte mufl
sich daher zunichst mit der gewissenhaften und genauen Erhebung der Tatsachen
beschiftigen und muB sich anschlieBend den Sinnzusammenhingen zuwenden, d. h.
die Ideen, die hinter dem Geschehen stehen, aufzudecken versuchen. Der umgekehrte
Weg wire Geschichtskonstruktion, nicht Geschichtsforschung.

8 Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben (erstmals erschienen Leipzig 1874),
jetzt zugiinglich in Friedrich Nietzsche, Werke, Kritische Gesamtausgabe, 3. Abt., I. Bd,,
hg. v. Giorgio Colli / Mazzino Montinari (Berlin - New York 1972), 241.

8 Vgl. Hubert Jedin in seiner Gastvorlesung an der Herz-Jesu-Universitit in Mailand am
5. April 1967; verdffentlicht in ,Kirchengeschichte heute”, hg. von Raymund Kottje (Trier

1970), 81.

106



1. In dieser Zeit der Krise kann also unsere Wissenschaft tadelnde, aber auch aner-
kennende Beitrige leisten. Unsere Disziplin vermag der Kirche, wenn sie sich ange-
schlagen fiihlt, Hilfe zu bieten, damit sie sich immer tapfer in die Hohe richtet, neuen
Mut faSt und frohen Herzens ihre Blicke in die Zukunft wendet. Nach dem hohen
Ansehen, das die Kirche in der unmittelbaren Nachkriegszeit hierzulande genossen
hat, setzte eine riickldufige Bewegung ein, die z. B. in der abnehmenden Zahl der
Kirchenbesucher Ausdruck findet, wenn wir auch bemerken miissen, daf8 derartige
Beobachtungen sicherlich noch kein letztes Auskunftsmittel iiber den wirklichen Grad
der Religiositit sind. Die Kirche wird heute wieder offen angefeindet, ihre Privati-
sierung, ja Abschaffung verlangt, ihre Auferungen zu aktuellen Fragen der Sittlich-
keit in der Offentlichkeit werden hiufig abgelehnt. Sie wird beschimpft und ver-
spottet. Wenn der katholische Geistliche Shtjefen Kurti in Albanien wegen Spendung
der Taufe zum Tode verurteilt wird, 18st das keineswegs allgemeine Entriistung wegen
Verletzung der Religionsfreiheit aus. Man nimmt davon kaum Notiz. Wer am Roten
Platz in Moskau Bibeln verteilt, wird verhaftet, allerdings — wie die Zeitungen berich-
ten — nur voriibergehend. Die Gewissensfreiheit wird in nicht wenigen Lindern grau-
sam unterdriickt. Kaum jemand regt sich dariiber auf. Man darf sich keinen Tduschun-
gen hingeben: das &ffentliche Ansehen der Kirche war schon groBer. Was sagt dazu
die Kirchengeschichte?

Perioden der Verfolgung und Unterdriickung haben der Kirche aufs Ganze gesehen
manchmal besser getan als solche der Ruhe, des damit verbundenen Wohlstandes und
der Versuchung zur Macht. In der Auseinandersetzung mit der griechischen Philosophie
war die junge Kirche der Sklaven und Ungebildeten lebensgefdhrlich bedroht. Aus
diesem Kampf entstand jedoch eine Begegnung, der wir die theologische Reflexion der
zum Teil geistig sehr bedeutenden Kirchenviter verdanken. Die zeitweise blutigen
Verfolgungen im Romischen Reich fithrten der Kirche in der Folgezeit im allgemeinen
bessere Anhiinger zu als die Zeit nach der Konstantinischen Wende, die das Einstrs-
men vieler Opportunisten zur Folge hatte.

Die harte Bedringnis, die u. a. die Iren durch die Englinder seit der Reformation,
die man ihnen aufzwingen wollte, erlebten, hatte auch ihre guten Wirkungen. Viele
Auswanderer nach Ubersee, die irischer Herkunft waren, haben vor allem in Nord-
amerika den Boden fiir die katholische Kirche bereitet.

Die Franzdsische Revolution forderte der Kirche viele Opfer ab. Nicht wenige ihrer
Vertreter mufiten in die Verbannung gehen oder wurden guillotiniert. Man denke an
die schredklichen Septembermorde des Jahres 1792. Die Revolution fraf schlieflich
auch ihre eigenen Kinder auf. Jean Baptiste Gobel, der aus dem Elsafl stammende und
im Germanikum ausgebildete Bischof von Paris, war einer der ersten Geistlichen,
der den Eid auf die Zivilkonstitution leistete. Er erschien am 7. September 1793 im
Konvent, legte Sffentlich seine geistlichen Abzeichen nieder und nahm drei Tage
spiter in Notre-Dame am Fest der Géttin Vernunft teil. Als Robespierre wieder die
Existenz eines hochsten Wesens und die Unsterblichkeit der Seele beschliefen lief,
wurde der gewesene Bischof wegen Atheismus zum Tode verurteilt und am 13. April
1794 hingerichtet. Er hat allerdings auf dem Weg zu seiner Exekution an der Pforte
des Gefingnishofes reumiitig die Absolution erbeten’. Die Franzosische Revolution
hat aber andererseits geholfen, daf das franzdsische Staatskirchentum iiberwunden
wurde und da8 das Ideal der Freiheit, auch der Religionsfreiheit, sich selbst in nicht-
katholischen Lindern durchgesetzt hat.

Wir diirfen also hoffen, dal auch unsere Zeit eine Klirung herbeifiihrt, die uns reifer
macht und unseren Blick schirft fiir die Unterscheidung zwischen dem edayyéiiov
und der megirops). Solange in der innerkirchlichen Auseinandersetzung die Botschaft

7 Vgl. Andreas Steinhuber, Geschichte des Kollegium Germanikum-Hungarikum in Rom,
II. Bd. (Freiburg i. Br. 21906), 230—232.

107



des Herrn im vollen Umfang bejaht wird, braucht uns nicht bange zu sein, im Gegen-
teil, der Herr ruft uns wie den Aposteln im Schiff wihrend des Sturmes am See
Genesareth zu: ,Was seid ihr so furchtsam, habt ihr noch keinen Glauben?” (vgl.
Mk 4, 40, Mt 8, 25 u. Lk 8, 25). Wir haben uns seit der Reformation in der Theologie
weithin auf die Bewahrung des ererbten Glaubens vielfach in der Sicht von damals
beschrinkt, die Mauern befestigt, den Besitzstand gesichert. Oberster Grundsatz
schien zu sein: ,,nihil innovetur”.

Natiirlich hat die Tradition ihren Wert. Wir diirfen sie nicht einfach iiber Bord wer-
fen, aber es besteht kein AnlaB, sich aufzuregen, wenn von Zeit zu Zeit alte Zopfe
abgeschnitten werden, damit nicht durch allzuviel Tradition die Botschaft Christi
iiberwuchert wird. Die Kirchengeschichte vermag uns Hilfen zu bieten, so da wir das
Zeitbedingte an der Kirche zu erkennen vermdgen, es dort, wo es zweckmiBig ist,
anerkennen, aber auch rechtzeitig die Kraft haben, davon abzusehen. Die Kirchen-
geschichte zeigt uns, dafl sich die Kirche wiederholt im Verlauf ihrer Geschichte recht-
zeitig an der Botschaft Christi selber aufrichten konnte.

Ambrosius von Mailand sah es als selbstverstindlich an, da8 Germanen, die Christen
geworden waren, auch den Anschluf an das Imperium Romanum suchen sollten.
Darum ermunterte er die Markomannenkénigin Frigitil, die sich zum Christentum
bekehren wollte, ihren Gemahl zu iiberreden, er mége mit den Romern Frieden schlie-
en, wie uns Paulinus im 36. Kapitel der Biographie des Ambrosius berichtet8,

Hundert Jahre spater hat die Kirche bereits Anschluf8 an die jungen Germanen gefun-
den. Chlodwig lieB sich taufen (498 Reims). Odoaker verabschiedete sich von Severin
(476) und zeigte damit seine Verbundenheit mit der Kirche. Die Symbiose von Chri-
stentum und Germanentum hat zu jener Ausformung der Kirche gefiihrt, die sich
bald darauf im ,Heliand” offenbarte. Das sicherte ihr lange Zeit auch den Zugang
zum Gemiite ihrer Gliubigen. Freilich hatte dies auch eine Verquickung mit der Welt
von damals zur Folge, die bald darauf den Protest weiter Kreise hervorrief. Man denke
an die aus der Kirche hinausgewachsenen Bewegungen der Katharer und Waldenser,
vergesse aber auch nicht Franz von Assisi, Klara, Anton von Padua und Bonaventura,
die sich bemiihten, den Geist der Armut und Gewaltlosigkeit in der Kirche lebendig
zu erhalten. Die Riickbesinnung auf die Botschaft Christi hat auch in dieser Zeit viele
Nichtchristen dazu befihigt, von der Macht inneren Abstand zu bewahren. Selbst in
der neueren Zeit haben wir solche Beispiele erlebt. Im nachhinein erkennen wir z. B.
Klar, daf der Kirchenstaat im Umfang von 1815 der Kirche heute mehr Belastung als
Hilfe wire; daf das Niichternheitsgebot vor der hl. Kommunion zwar ein Zeichen
tiefer Ehrfurcht, aber nicht géottlicher Einsetzung war — die Beispiele lassen sich leicht
vermehren.

2, Das Wort ,relever” bedeutet auch ,,sich kritisch duBern”, ja ,tadeln”. Wenn wir uns
eine offene Sprache erlauben, die aber keineswegs verletzen will, so folgen wir damit
u. a. Joseph Lortz, der bei seinem ersten Vortrag im Dienste der Una Sancta nach dem
zweiten Weltkrieg im Zusammenhang mit den Ursachen der Reformation #uflerte:
»Wir iiben die Kritik wohl an der Kirche, aber wir sprechen sie nicht aus gegen die
Kirche, sondern fiir sie, die unsere Mutter ist, aus der wir leben, beten und opfern”®.

8 Migne, PL 14 (Parisiis 1882), 42; vgl. Jean Mesot, Die Heidenbekehrung bei Ambrosius
von Mailand (= Bd. VII der Supplemente der Reihe NZM) (Schéned</Beckenried 1958), 55.

% Die Reformation als religitses Anliegen heute, 4 Vortrige im Dienste der Una sancta
(Trier 1948), 34; vgl. in der jiingsten Zeit eine durch die kath. Nachrichtenagentur , Prensa
Asociada” von Spanien verdffentlichte Predigt des Bischofs Gabino Diaz-Merchan von
Oviedo, in der dieser sagte: ,Eine konstruktive Kritik der Glidubigen an ihrer Kirche ist
notwendig und das Fehlen einer innerkirchlichen Kritik kann ein Zeichen fehlender Liebe
zu Christus und der Kirche sein” (Kath.-Press, Nr. 107, v. 9. 5. 1973, 6).

108



Die so hartnickig festgehaltenen Strukturen der Kirche stéren nicht wenige Gemeinde-
mitglieder. Am Vaticanum II waren deutlich zwei entgegengesetzte Stromungen
spiirbar. Die eine wird durch das Dekret ,,Apostolicam actuositatem” iiber das Aposto-
lat der Laien vertreten, fiir das Bischof Franz Hengsbach (Essen) dreimal als Bericht-
erstatter beim Konzil aufgetreten ist. Es steht fest, daf alle Glieder der Kirche zum
Apostolat berufen sind. Freilich muff dieses Apostolat der Gesamtkirche eingeordnet
sein. Daher ist diese Zusammenarbeit zwischen den verschiedenen Apostolatsunter-
nehmungen in geeigneter Weise von der Hierarchie zu regeln!®. Die andere Tendenz
zeigt eine episkopalistische Ausrichtung. Die Bischéfe empfanden ihre ,,potestas colle-
gialis una cum papa” als gebiihrenden Machtzuwachs!!, ebenso wie die Abschaffung
der Unterscheidung zwischen absetzbaren und unabsetzbaren Pfarrernt®. Eine Verinde-
rung der Strukturen ist also zum Teil erfolgt, aber nur auf der unteren Ebene. Erhal-
ten geblieben ist klar der Zentralismus. Wenn auch bescheidene, nur in einer bestimm-
ten Hinsicht klar gezielte Ansiitze zur Internationalisierung der Kurie nicht zu ver-
kennen sind, zeigen doch z. B. die in jiingster Zeit verdffentlichten Normen fiir die
Bestellung der Bischfe!3, wie man in Zukunft verfahren will. Die Schliisselstellung
des oft zu wenig informierten, der Landessprache nicht immer in ausreichendem Mafe
michtigen Nuntius wurde zementiert.

Warum die Angst vor einer breiteren Streuung des Wahlrechtes, wie sie schon z. B.
Bischof Josef Strofmayer beim Vaticanum I gefordert hat'4? Offenkundige Mibriuche
sollten von vornherein durch geeignete Bestimmungen ausgeschlossen werden. So
miifite u. a. das Eingreifen des Staates, vor allem diktatorischer Systeme nicht nur des
Westens, sondern auch des Ostens, verhindert werden oder die Wahl eines Mannes,
dessen guter Ruf nicht iiber jeden Zweifel erhaben ist. Warum sollte man nicht bei der
Beurteilung der Kandidaten von jenen Eigenschaften ausgehen, die schon in Tit 1,
5-9 und 1 Tim 3, 1-7 genannt werden? Wieso setzt iiberhaupt hier eine solche Ver-
geBlichkeit ein? Die Kirchengeschichte kénnte bei einer Umgestaltung des Systems
tatsichlich wertvolle Hinweise bieten.

Im 1. Jahrtausend erfolgte die Wahl der Bischéfe und auch der Pipste durch Klerus
und Volk!5, War es nicht ein guter Griff, als der Katechumene Ambrosius in Mailand
(374) oder der frithere Manichder Augustinus in Hippo (395) oder der verheiratete
Synesius von Kyrene in der Ptolemais (410) gewihlt wurden? Die meisten hl. Bischéfe,
die jetzt im Kalendarium der Kirche stehen, stammen aus dem 1. Jahrtausend, u. a.
Ulrich von Augsburg, der erste pépstlich kanonisierte Heilige. Gewif8, Mibriuche bei
der Wahl haben vor allem in der Westkirche zu einer Beschrinkung des Wahlrechts

10 Art. 23—26, verdffentlicht in: Das II. Vatikanische Konzil, Konstitutionen, Dekrete und
Erlduterungen, lateinisch und deutsch, Teil II. Erginzungsband zum LThK® (Freiburg
1967), 668—685; vgl. dazu auch Einleitung und Kommentar von Ferdinand Klostermann,
ebd., 585—701.

11 Art. 4, Decretum de pastorali episcoporum munere in ecclesia, vielfach nach den Anfangs-
worten ,,Christus Dominus” zitiert, ebd. 152 f.

12 Art. 31, ebd. 212—215; vgl. zu diesem und dem Vorhergehenden Einleitung und Kom-
mentar von Klaus Mérsdorf, ebd. 127—247.

13 Normae de promovendis ad episcopale ministerium in ecclesia Latina, verdffentlicht in:
AAS 64 (1972), 386—391.

14 Bei der Generalkongregation am 24. Jidnner 1870 gelegentlich der Besprechung des Schemas
de episcopis; vgl. Johann Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Konzils III (Bonn 1887),
463, und Theodor Granderath / Konrad Kirch, Geschichte des Vatikanischen Konzils II
(Freiburg 1903), 173—175; vgl. dazu die Beitrige von Heribert Schmitz, in TThZ 79 (1970),
230—249, und Giuseppe Alberigo, Rudolf Schnadcenburg, Hervé-Maria Legrand, Anton
Weiler in: Concilium 8 (1972), 477—489, 494—500, 528—532, sowie z. B. Franz Nikolasch,
Bischofswahl durch alle, Konkrete Vorschlige (Graz 1973).

15 Vgl. den jlingsten Aufsatz von R[oger] Gryson ,Les élections ecclésiastiques au Ille
siecle” in: RHE 68 (1973), 353—404.

109



auf den hoheren Klerus gefiihrt. Die Kardinile iibernahmen die Papstwahl!® und die
Domkapitulare die Besetzung der Bischofsstiihle!”, soweit sich das der Papst nicht
selbst vorbehalten hatte!8,

Das von Christus grundgelegte und schon seit der Zeit der Apostel vorhandene Amt
der Vorsteher in der Kirche hat erst allmihlich seine Entfaltung erfahren, und zwar
nicht zuletzt in Nachahmung weltlicher Herrschaftsformen®®. Es wire gewif ein
Unrecht anzunehmen, nur der Machthunger habe zur Machtentfaltung beigetragen.
Die Verkiindigung des Evangeliums zu sichern, war das urspriingliche Bestreben. Im
Laufe der Zeit aber lieB man sich doch auch von den Kindern dieser Welt in nicht
geringem Maf8 anstecken. Weil die weltlichen Herrscher auf Lebenszeit ihr Amt aus-
iibten, wurde diese Auffassung auch ins Kirchenrecht iibernommen. Paul VI. hat zwar
fiir sich selbst eine Altersgrenze auf Grund eines eingeforderten Votums abgelehnt??,
aber doch den Bischéfen?® und Kardinilen Altersgrenzen gesetzt??, die vielfach die
Bischéfe dann auch ihren Pfarrern vorschrieben?s,

Spriche nicht manches dafiir, kirchliche Vorsteher nur auf Zeit zu wihlen? Freilich
sollte es eine Periode sein, in der der Erwihlte ein Programm entwickeln kann und
nicht von der Gunst seiner Wihler abhiingig ist. Meiner unmafigeblichen Meinung
nach wire an etwa 10 bis 12 Jahre zu denken. Das hiitte nicht nur den Vorteil, da

16 Njkolaus II. iibertrug auf der Lateransynode im April 1059 den Kardinalbischifen das
Vorschlagsrecht, anschlieSend sollten die ,,clerici cardinales” beigezogen werden, ,reliquus
clerus et populus ad consensum novae electionis accedant”’; s. Quellen zur Geschichte des
Papsttums und des rémischen Katholizismus, hg. v. Carl Mirbt/Kurt Aland I (Tiibin-
gen %1967), 278—280, Nr. 540; MG, LL Sect. IV, Constitutiones imperatorum (Bero-
lini 1897), 382, bzw. Mansi XIX (Firenze 1774, Nachdrudk Graz 1960), 903; vgl. Hans
Georg Krause, Das Papstwahldekret von 1059 und seine Rolle im Investiturstreit (= Studi
Gregoriani VII, Roma 1960); im Kanon ,Licet de vitanda” wurde unter Alexander III.
auf der 3. Lateransynode 1179 die 2/3-Majoritit der Kardindle festgelegt, von den ande-
ren Wihlern war nicht mehr die Rede, siche Mirbt/Aland, 305, Nr. 590; Decreta Con-
ciliorum oecumenicorum ed. Josephus Alberigo, Perikles - G. Joannou, Claudius Leonardi,
Paulus Prodi, Hubertus Jedin (Basileae 1962), 187; Corpus iuris canonici ed. Emilius
Friedberg 11 (Leipzig 1879, Nachdrudk Graz 1955), 51; Mansi XXII (Firenze 1770, Nach-
drudk Graz 1961), 217 s.; Gregor X. hat auf dem II. Konzil von Lyon (1274) durch die
Dekretale ,Ubi periculum maius” die Papstwahl im Konklave angeordnet: siche Mirbt/
Aland, 455 f, Nr. 744; Alberigo, 290—293; Friedberg, II, 946—949; Mansi XXIV (Firenze
1780, Graz 1961), 82—86; vgl. zum Ganzen vor allem Pldchl I (Wien 21960), 134—138,
312—317, und IIf (Wien 1959), 113—125.

17 Alberigo, 179, u. Mansi XXI (Firenze 1776, Nachdruck Graz 1961), 533.

18 Klemens VI. reservierte sich z. B. am 5. Mai 1343 alle Bistiimer und eintriglicheren
Abteien: Acta Pataviensia Austriaca I, hg. v. Josef Lenzenweger (Wien 1974) 212; Ber-
nard Guillemain, La cour pontificale d’Avignon 1309—1376 (Paris 21966), 104—107 u.
Gluillaume] Mollat, Les papes d’Avignon (1305—1378) (Paris 1°1964), 42; Clement VI.
(1342—1352), Lettres closes, patentes et curiales, publ. par Eugéne Déprez I/1 (= Biblio-
théque des Ecoles frangaises d’Athénes et de Rome, 3, serie, III/1), (Paris 1901), 39, n. 173.

19 Bernhard v. Clairvaux ermahnte in , De Consideratione” Papst Eugen IIl. und warnte ihn
vor der Macht. Wenn er diese wahrnehme, dann miisse er ihm zurufen: ,In his successisti
non Petro, sed Constantino”: Mirbt/Aland, 302, Nr. 584, u. PL 182 (Parisiis 1862), 776.

20 Wenn die ,,periti” jedoch die Befiirchtung aussprachen, eine Resignation des Papstes kdnne
zum Schisma fiihren, haben sie doch auch — natiirlich ohne es zu wollen — ein gewisses
Miftrauen gegeniiber dem eventuell zuriicktretenden Papst zum Ausdruck gebracht, denn
f,s Bhinge ja nur von diesem ab, ob er sich zu einer schismatischen Aktion mifbrauchen
iefe.

21 Die zunichst beim Konzil im Art. 21 des Dekretes iiber die Hirtenaufgabe der Bischéfe
in der Kirche ,,Christus dominus” (veréffentlicht in: LThK, Das II. Vatikanische Konzil,
Dokumente und Kommentare, Teil II [Freiburg 1967], 187) in noch unbestimmter Weise
angedeutete Altersgrenze wurde durch das Motu proprio ,Ecclesiae sanctae” vom 6. Aug.
1966, Art. 11, auf 75 Jahre festgelegt: AAS 58 (1966), 762.

22 Motu proprio ,Ingravescentem aetatem” vom 21. Nov. 1970: AAS 62 (1970), 810—813.

2 Z, B. fiir die Erzdizese Paderborn mit einer Verfligung vom 1. Mirz 1971: Kirchliches
Amtsblatt fiir die Erzdiézese Paderborn, Jg. 114 (1971), Stiick 5, Nr. 72/1V.

110



man Vorsteher, die sich als ungeeignet entwickelten, wieder verabschieden konnte,
sondern daf# auch Amtstriiger, die schwer unter der Last ihrer Verantwortung tragen,
sich mit Anstand zuriickziechen konnten, wenn sie sich der Sache nicht mehr gewachsen
fithlten. Kalamititen, wie sie z. B. der halsstarrige Papst Urban VI. (1378—1389) der °
Kirche in besonders schwerer Zeit bereitet hat, so da ihm alle Kardinile davongelau-
fen sind und er fiinf von ihm neu ernannte glaubte hinrichten lassen zu miissen, weil
sie ihn unter Kuratel stellen wollten?, wiren vielleicht der Kirche erspart geblieben.
GewiB3, iibereilte Verinderungen herbeizufiihren, wire nicht klug und der Kirche, die
in Jahrhunderten denkt, nicht zuzumuten.

In den meisten Lindern Europas ist aber schon mehr als 50 Jahre die republikanische
Staatsform eingefiihrt, und die geistlichen Fiirstentiimer in Deutschland sind bereits
170 Jahre — nicht sehr zum Verdruf der romischen Kurie — sikularisiert. Es wire also
an der Zeit, alle herrscherlichen Formen der Ausiibung des Hirtenamtes einer Uber-
priifung zu unterzichen.

Natiirlich ist hinsichtlich der Verkiindigung der Frohbotschaft immer wieder eine
Anpassung der Form an die gegebenen Verhiltnisse erforderlich. Sie erfolgt in unserer
Zeit jedoch sehr zégernd. Bei aller Hochschitzung der scholastischen Philosophie, der
wir beachtliche Denkleistungen und die Erklirung vieler mit Theologie zusammen-
hiingender Begriffe und Probleme verdanken, muf zugegeben werden, daf8 die Men-
schen unserer Tage nicht mehr in solchen Kategorien denken. Ist es also wirklich so
verwerflich, wenn z. B. fiir den Vorgang, den das Lateranense IV durch die adjek-
tivisch-partizipielle Form von ,transsubstantiatio” wiedergibt®® unter der Aufrecht-
erhaltung des gleichen Inhaltes, ein anderes Wort gesucht wird, das den Menschen
unserer Tage den Zugang zu diesem Geheimnis erleichtert? Wolfgang Beinert fragt
z. B., ob man nicht dafiir , transsignificatio” sagen kénnte2,

Fachausdriicke oder historische Feststellungen von Konzilien sind nicht direkt Gegen-
stand dogmatischer Definition. Das Konzil von Trient erklirte in seiner 14. Sitzung
u. a. ilber das Buflsakrament: Die geheime sakramentale Beichte wurde von den
heiligen und altehrwiirdigen Vitern mit grofler Ubereinstimmung empfohlen; sie
wurde von Anfang an in der Kirche geiibt?”. Bernhard Poschmann konnte nachwei-
sen, daB8 in der Kirche der ersten Jahrhunderte die Privatbeichte keineswegs als gebo-
ten angesehen wurde?8, Es ist also wiinschenswert, daff wir in Zukunft noch mehr
Krifte dafiir einsetzen, die Botschaft Christi in einer unserer Zeit verstindlichen
Sprechweise darzubieten. Hiitte man z. B. dem , Hollindischen Katechismus” trotz zu-
gegebener Mingel nicht doch eine positivere Einstellung fiir dieses der Sprache unserer
Tage so entsprechende Glaubensbuch entgegenbringen konnen2?? War es noch nicht

* Franz X. Seppelt / Georg Schwaiger, Das Papsttum im Spitmittelalter und in der Renais-
sance (= Franz X. Seppelt, Geschichte der Pipste IV) (Miinchen 21957), 191—193 u. 204.

% Cap. 1: ,Jesus Christus, cuius corpus et sanguis in sacramento altaris sub speciebus panis
et vini veraciter continentur transubstantiatis, pane in corpus, et vino in sanguinem”:
Mirbt/Aland 312, Nr. 602; Alberigo 206 u. Mansi 22, 981 s.

2 Neue Deutungsversuche der Eucharistielehre und das Konzil von Trient (mit ausgezeich-
neten tabellarischen Zusammenstellungen), in: Theologie und Philosophie, Jg. 46 (1971),
342—363; Zum Beispiel Transsignifikation, Skizze iiber die Méglichkeit und Notwendigkeit
dogmatischer Neuinterpretation, in: ThPQ 118 (1970), 313—326, und Die Enzyklika , Myste-
rium fidei” sowie neue Auffassungen iiber die Eudharistie, in: ThQ 147 (1967), 159—176.

27 Cap. 5: Ceterum, quoad modum confitendi secreto... a sanctissimis et antiquissimis
Patribus magno unanimique consensu secreta confessio sacramentalis, qua ab initio
ecclesia sancta, usa est, fuerit semper commendata.” Alberigo 682, und Concilium Tri-
dentinum, ed. Societas Goerresiana (Friburgi 1961), VII/1, 349 s. _

28 Zuletzt Poenitentia secunda (Bonn 1940, Neudruck 1964); darauf hat H. Jedin in der
bereits erwihnten Gastvorlesung (s. Anm. 6) 42, bes. hingewiesen.

% S, Erklirung der Kardinalskommission iiber den ,neuen” Katechismus vom 15. Oktober
1968: Erginzung zur Glaubensverkiindigung fiir Erwachsene, Deutsche Ausgabe des
Holldndischen Katechismus (Freiburg 1969), 5—14.

111



genug, daB Hermann Schell in Wiirzburg? mit seinen bahnbrechenden Veroffent-
lichungen ebenso wie Nivard Schl6gl** und Anton Giinther von Wien auf den , Index
librorum prohibitorum” gekommen sind®® und Galileo Galilei nach seinem Widerruf
zu lebenslanger Konfinierung verurteilt wurde33, um von Beispielen aus dem Mittel-
alter nicht zu reden? Gott sei Dank ist heute der Typ des allwissenden Theologen im
Absterben begriffen34,

3. Nicht nur kritische Stellungnahme kennt die Kirchengeschichte, nein auch dankbar-
anerkennende und lobende.

Hinsichtlich der Beurteilung der Reformation sind wir in unseren Tagen doch einen
bedeutenden Schritt vorwirts gekommen. Augustin Bea, der nach seinem Riicktritt
als Rektor des Romischen Bibelinstituts auch zur Uberraschung des Jesuiten-Generals
noch zum Prisidenten des Sekretariats zur Férderung der Einheit der Christen und
zum Kardinal erhoben wurdes, und im deutschen Sprachgebiet Josef Lortz haben in
dieser Hinsicht Verdienste erworben3, die nicht immer gentigend anerkannt wurden.

Nach 400 Jahren ist das Gesprich zwischen den christlichen Konfessionen des Abend-
landes, nach 900 Jahren das mit christlichen Konfessionen des Morgenlandes wieder
in Gang gekommen. Die Erkenntnis, da8 1054 beim endgiiltigen Sichtbarwerden des
Bruches mit der morgenlindischen Kirche beide Teile Schuld auf sich geladen haben,

3¢ Mit Dekret vom 15. Dezember 1898 wurden folgende Biicher zensuriert: ,Die Katholische
Dogmatik in 6 Biichern”; ,Der Katholizismus als Princip des Fortschritts”; , Die mog-
liche Wahrheit des Christentums in 4 Biichern” sowie ,Die Neue Zeit und der alte
Glaube, eine culturgeschichtliche Studie (Index librorum prohibitorum, hg. im Auftrage
Pius XII. [1948], 431).

31 Mit Dekret vom 16. November 1921 bzw. 17. Mai 1922 wurden die Werke zensuriert:
»Die heiligen Schriften des neuen Bundes” und ,Die heiligen Schriften des alten Bundes”,
1. Bd.: (ebd. 432).

32 Mit Dekret vom 8. Jidnner 1857 wurden folgende Werke indiziert: ,,Euristheus und Hera-
cles, metalogische Kritiken und Meditationen”; ,,Die Juste-Milieus in der deutschen Philo-
sophie gegenwirtiger Zeit”; ,Peregrin’s Gastmahl, ein Idylle in eilf Octaven aus dem
deutschen wissenschaftlichen Volksleben mit Beitrdgen zur Charakteristik europdischer
Philosophie in alter und neuerer Zeit”; ,Siid- und Nordlichter am Horizont speculativer
Theologie, Fragment eines evangelischen Briefwechsels”; ,Der letzte Symboliker, eine
durch die symbolischen Werke nach J. A. Mohler's und F. C. Beur’s veranlalite Schrift,
in Briefen”; ,Thomas a Sucrupulis, zur Transfiguration der Personlichkeits-Pantheis-
men neuester Zeit”; ,Vorschule zur speculativen Theologie des positiven Christen-
thums und Briefe, 1. Abtheilung: Die Creationstheorie; 2. Abtheilung: Die Incarnations-
theorie”; ,Janus-K&pfe, fiir Philosophie und Theologie” (zusammen mit Johann Heinrich
Pabst herausgegeben) und ,Lydia, philosophisches Taschenbuch als Seitenstiick zu A.
Ruge’s ,Akademie’” (zusammen mit Johann Emanuel Veith herausgegeben); vgl. dazu
Eduard und Maria Winter, Domprediger Johann Emanuel Veith und Kardinal Friedrich
Schwarzenberg. Der Giintherprozef in unverdffentlichten Briefen und Akten (Wien 1972)
(= Usterr. Akademie der Wissenschaften Phil. Hist. Klasse, Sonderband 282/2); vgl.
Index, 207; Joseph Pritz, Glauben und Wissen bei Anton Giinther (= Wiener Beitrige
zur Theologie IV), Wien 1963, u. ders., Wegweisung zur Theologie, Briefe Anton Giinthers
an Johann Nepomuk Ehrich mit einer Einleitung (= Wiener Beitrige zur Theologie,
XXXVII), Wien 1971.

38 Friedrich Dessauer, Der Fall Galilei und wir — Abendlindische Tragtdie (Frankfurt* 1957).

3¢ Man fiihlt sich an solche bei der Lektiire des Tagebuches von Anne Frank (Frankfurt
341972, 83) erinnert; sie schildert Frau von Daan, eine arme jiidische Mitgefangene: ,Die
gnidige Frau . . . redet . . . ohne Punkt und Komma, ob jemand zuhort oder nicht,
dafiir interessiert sie sich nicht, darauf kommt es nicht an. Sie ist iiberzeugt, dafl ihre
goldenen Worte fiir jeden ein Vergniigen sind.”

35 14, Dezember 1959: AAS 52 (1960), 11.

38 Besonders durch seine Geschichte der Reformation, die in 1. Auflage 1939/40 in Miinster
erschienen ist und deren 4. erst nach lingerem, durch kuriale Stellen verursachtem Zégern,
1948 erscheinen durfte; die 5. Auflage ist 1962 herausgekommen.

112



ist heute ebenso deutlich?? wie die andere, daf das religitse Anliegen der Reformation
zu wenig anerkannt wurde%. Gegenseitige Verketzerung ist heute Gott sei Dank
nicht meht an der Tagesordnung. Hier hat die Kirchengeschichte einen bedeutenden
Beitrag zur Verstindigung geleistet. Die Tiibinger Schule hat ein Verdienst, das nicht
iibersehen werden kann3®®, Damit wurde jene Haltung iiberwunden, die sich noch lange
nach der Glaubensspaltung z. B. in der Verdffentlichung der ,Magdeburger Centurio-
nen” auf evangelischer Seite® und auf katholischer durch die ,,Annales ecclesiastici”
offenbarte?!.

Ein weiterer Pluspunkt: Auch in der Frage der Volkssprache beim Gottesdienst sind
wir ein gutes Stiick vorangekommen, wenn wir jetzt auch deutlich erkennen, daB der
Zugang zu Texten, die einer ganz anderen Mentalitit entstammen, auf diese Weise
noch nicht automatisch gesichert ist. Wer hiitte aber z. B. vor Jahren gedacht, daf der
Kanon der hl. Messe einmal in der Landessprache gebetet werden diirfte? Gerade auf
diesem Gebiet der Volkssprache hat sich eben klar die Kenntnis durchgesetzt, daf
Christus zu diesem Zwedk keine spezielle Sprache vorgeschrieben hat. Zu bedauern ist
nur, da8 man sich erst so spit zu dieser Erkenntnis durchgerungen hat, daB man erst
so spit auf die Kirchengeschichte gehért hat. Zur Zeit der Reformation wire das eine
Hilfe Ffiir die von beiden Seiten gewiinschte Einheit gewesen42.

Oder denken wir an den Akkommodations- und Ritenstreit in Indien und China. Beim
Jiingsten Gericht médhte ich nicht in der Haut des in den Fernen Osten entsandten
pépstlichen Legaten Charles Thomas Maillard de Tournon stecken?s. Wenn es damals
gelungen wire, diese Vilker fiir das Christentum zu gewinnen, wie ganz anders kénnte
die Situation der Kirche im Fernen Osten sein!

Die Beschiftigung mit der Mission liBt uns einen weiteren Fortschritt erkennen. Die
Kirche glaubte lange Zeit, sich bei der Evangelisation auf die Unterstiitzung weltlicher
Miéchte verlassen zu miissen. Die Férderung der Mission durch Charles Richelieu sollte
vor allem den Interessen der ,grande nation” dienen. Die Titigkeit der Kirche in
Zentral- und Siidamerika unter dem Patronat Spaniens und Portugals war #hnlichen
Gefahren ausgesetzt; dort wurden z. B. Einheimische zum Teil nicht zum Priestertum
zugelassen®®. Das hat sich inzwischen geiindert. Gerade Pius XI. war es, der sehr
energisch fiir die Heranbildung eines einheimischen Klerus eingetreten ist. In unserem

376, z. B. die Begegnung zwischen Papst Paul VI. und Patriarch Athenagoras in Jerusalem
wihrend ihrer Pilgerfahrt vom 4. bis 6. Jinner 1964 ins Heilige Land, und die gegen-
seitige Aufhebung des Bannes vor 10 Jahren.

*8 Vgl. das schon in Anm. 9 zitierte Buch von Joseph Lortz.

3 S, Peter Stodkmeier, Kirchengeschichte in der katholischen Tiibinger Schule, in: Kirchen-
geschichte heute, 95—111.

40 Dje ersten 8 Bde. behandelten die Zeit bis 1460 und erschienen in Basel 1559—1574.

41 Caesar Baronius behandelte die Zeit bis 1198 in 12 Bdn, die zwischen 1588 und 1607 in
Rom erschienen; Oderico Raynaldi behandelte den Zeitraum von 1198 bis 1566 in 9 Bdn.
(Romae 1646—1677), den Giacomo Laderchi bis zum Jahre 1571 (Romae 1728—1737)
weiterfiihrte; Augustin Theiner fiihrte in 3 Bdn. die Darstellung der Jahre 1572—1585
(Romae 1856) hinzu und gab dann das bisherige Werk vom Jahre 1—1571 in 37 Bdn.
neu heraus (Parisiis 1864—1883), das vorher u. a. schon Giovanni Domenico Mansi in
38 Bdn. verbffentlicht hatte (Lucca 1738—1759).

42 Luther forderte die Volkssprache z. B. im ,Sermon von dem neuen Testament, das ist
von der heiligen Messe” (1520): WA VI, 362 (= Luthers Werke in Auswahl, hg. von
Otto Clemen, 1, Berlin °1959, 308) und in ,De captivitate Babylonica ecclesiae”
(1520): ebd., 524 (= Clemen, aaO., 457); Luther wurde dann aber wegen der Schwarm-
geister, die ungestiim die Volkssprache verlangten, etwas zuriidkhaltender (fiir diese Hin-
weise bin ich Herrn Prof. Dr. Johannes Wallmann, Bochum, verpflichtet).

4 Francis A. Rouleau, Maillard de Tournon, Papal Legate at the Court of Peking, in:
AHSI 31 (1962), 264—323.

446, Josef Glazik, Der Missionsfriihling zu Beginn der Neuzeit, in: Reformation, Katholische
Reform und Gegenreformation (= Handbuch der Kirchengeschichte, hg. v. Hubert Jedin,
Bd. 4). (Freiburg 1967), 605—649.

8 113



Jahrhundert hat sich die Mission von den kolonialen Michten getrennt, und es konnte
eine eigene Hierarchie zielbewuBt aufgebaut werden.

Der Fortfall des groflen Kirchenstaates hat von einer anderen Seite her die iibernatio-
nale Stellung der Kirche und des Papstes besser sichtbar gemacht. Die Kirche bemiiht
sich sogar um Gespriche mit Lindern, in denen die atheistische Lebensanschauung
vorherrscht und durch die einzige Staatspartei vorgeschrieben wird. Ob mit Erfolg —
wird sich zeigen. Wir kénnen Erzbischof Agostino Casaroli nur wiinschen, dafl es ihm
gelinge, mit der Klugheit eines Ercole Consalvi auch dessen Erfolge zu ernten. Uber-
legen wir uns, wie lange wir den Kirchenstaat alter Prigung harinickig verteidigt
haben, fast so, als ob es von Christus so angeordnet worden wire®. Die Konstanti-
nische Filschung muflte u. a. als Beweis herangezogen werden®, auf die sich selbst
ein so berithmter und gescheiter Mann wie Innozenz III. berufen hat, obwohl sie schon
Kaiser Otto III. zwei Jahrhunderte zuvor rundheraus als Filschung abgelehnt hatte.
Trotz der Zweifel, die Nikolaus von Kues und Lorenzo di Valla angemeldet haben,
hielt man an der Richtigkeit ihres Inhalts noch bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts
festd?,

In unseren Tagen aber haben die Pipste durch ihre Friedensbemiihungen, die schon
wihrend des ersten und zweiten Weltkrieges bemerkbar wurden, grofe Anstrengun-
gen fiir die gesamte Menschheit entfaltet. Auch Johannes XXIII. und Paul VI. verdie-
nen in dieser Hinsicht unsere volle Anerkennung. Die Kirche tritt in unseren Tagen
nicht nur mit Worten, sondern in der Tat fiir die Unterdriickten und Notleidenden
auf der ganzen Welt ein. Denken wir an die grofen Hilfswerke , Misereor” und
»Adveniat”, die allein von den deutschen Katholiken getragen werden.

All diese Beobachtungen zeigen, daf8 sich unsere Kirche jedenfalls bemiiht, Christi
Programm weiterhin als Richtschnur ihres Handelns zu betrachten — freilich inmitten
aller menschlichen Gebrechlichkeit, die den Weg manchmal verdunkelt hat. Doch das
Licht wurde nie vollends ausgeloscht. Es brannte durch alle Zeiten weiter. Heilige
wie Franz von Assisi, Elisabeth von Thiiringen, Vinzenz von Paul, Maximilian Kolbe
und Edith Stein legen dafiir Zeugnis ab. Das ist begliickend.

Wenn wir also die Relevanz der Kirchengeschichte fiir die Beurteilung der heutigen
kirchlichen Situation einer Priifung unterziehen, dann darf uns ein gemifBigter Opti-
mismus erfiillen. Denn wir konnen erkennen: Die Kirchengeschichte ist auch in dem
Sinne ,,erhebend”, d. h. ,schwer genug, um die andere (negative) Waagschale zu
heben”, relevant fiir unsere Tage. Wir stellen fest: Die Kirche wird weiterhin bestehen
bleiben. Sie hat freilich keinen Garantiebrief fiir ihre dauernde Existenz in Europa.
Audh in Nordafrika gab es seinerzeit blilhende Gemeinden, die lingst untergegangen
sind.
*

Zum SchluB ein Hinweis, eine bescheidene Feststellung. Ich verweise auf jiingst
erschienene Literatur: auf das 1. Heft des 13. Jahrgangs der Zeitschrift ,,Seminarium”
(1973), das dem Thema ,De Historia Ecclesiae in sacerdotali formatione” mit Bei-
trigen u. a. von Friedrich Kempf, Jean Daniélou, Hubert Jedin, Konrad Repgen und
Martino Giusti gewidmet ist; auf das Klein-Buch: ,Kirchengeschichte heute, Ge-
schichtswissenschaft der Theologie”, mit Beitrigen von Norbert Brox, Erwin Iserloh,
Hubert Jedin, Heinrich Lutz und Peter Stockmeier, hg. v. Raymund Kottje beim Pau-
linus-Verlag (Trier 1970); auf Peter Stockmeier, ,Kirchengeschichte und Geschicht-
lichkeit der Kirche”, Vortrag im Rahmen einer Ringvorlesung der Kath.-theol. Fakultit

4 Syllabus, seu collectio errorum modernorum Pius IX.: D 2976.
48 Text bei Mirbt/Aland, 251—256, Nr. 504,
47 Vgl. Horst Fuhrmann, in: DA 15 (1959), 523—540.

114



an der Universitit Miinchen, vertffentlicht in: ZKG, Jg. 81 (1970), 145—162; sowie auf
die AuBerungen ,,Zur Aufgabe des Kirchengeschichtsschreibers” von Hubert Jedin und
Joseph Lortz in der TThZ, Jg. 61 (1952), 6578 und 317—327.
Aus diesen Verdffentlichungen entnehmen wir aufs neue: Die Kirchengeschichte ver-
mag wertvolle Handreichungen fiir die Lésung schwieriger Fragen auch in der Gegen-
wart zu geben. Sie kénnte auch zum Thema Zélibat, Unaufléslichkeit der Ehe und
Lehraufsichtsverfahren Beitrige liefern, um nur einige Themen, die gerade im Ge-
_sprich sind, zu nennen. )
Freilich darf die Kirchengeschichte nicht wie eine willfihrige Dirne benutzt werden,
die man nur dann ruft, wenn sie einem zu Willen sein soll. Das war immer schon
die Vorgangsweise autoritirer Systeme. Lésen wir aus den lichten und dunklen Seiten
der Kirchengeschichte das heraus, was uns hilft, schSpfen wir neuen Mut, denken wir
daran, daf die Kirchengeschichte auch fiir die Kirche der Zukunft eine Bedeutung hat.

BERNHARD HARING

Reflexionen zur Erklirung der Glaubenskongregation iiber
einige Fragen der Sexualethik

Die Erklirung Persona Humana (= PH) vom 29. Dez. 1975! hat gemischte Reak-
tionen ausgeldst. Viele Bischdfe und Seelsorger haben die Erklirung lebhaft begriifit,
weil sie iiber einige umstrittene Fragen wiederum Sicherheit in der traditionellen
Lehre gibt. Viele andere, die vor allem auf den Dialog mit der kritischen Generation
bedacht sind, fanden die Erklirung nicht hilfreich. Die weltliche Presse reagierte im
allgemeinen mit Ausdriicken der Verachtung und des Zornes. Die Theologen haben
sich vor allem nach der theologischen Sicht gefragt, die der Erklirung zugrunde liegt.
Ich versuche hier eine grundsitzlich theologische und zugleich pastorale Wertung von
PH. Zuerst soll das Gute und Wahre ins Licht gestellt werden: Das pastorale Grund-
anliegen muf ernst genommen werden (I). Dann frage ich nach den theologischen
Voraussetzungen und den allgemeinen theologischen Anliegen, die sozusagen ,.ne-
benbei” dargeboten werden (II). Dann gilt es, auf die einzelnen Punkte im Blick
auf die Pastoral einzugehen (III).

I

Der Mut, unliebsame Dinge zu sagen

Christus, der Stifter der Kirche, ist der Prophet. Er entlarvt nicht nur die Siinde
einzelner Menschen, sondern vor allem den Ungeist eines Grofteils seines Volkes.
So muff auch die Kirche den Mut haben, den gefihrlichen Tendenzen des Zeit-
geistes zu widerstehen. Sie muf deutlich sagen, daf die menschliche Sexualitit der
Erlosung bedarf. Sie ist Werk des Schopfers, und die Erlésung ist ihr angeboten.
Aber fiir viele Zeitgenossen ist sie ein Idol. Sie wird zu einem Teil der Konsum-
gesellschaft. Tag fiir Tag wird Sex-Konsum durch die Massenmedien und auf den
Umschlagpldtzen der GenuB-Mérkte mit jeder Form des Abschlags angeboten. Zahl-

1 AAS LXVIIl/1976, 77—96.

115



