
NZ  EG

Dıe ‚„‚Relevanz‘‘ der Kirchengeschichte für die Beurteilung der
heutigen kirchlichen Sıtuation
Das Wort Relevanz! ist 115 dem Lateinischen über das Französische ZU uns gekommen. Es S
noch das alte Adjektiv ‚„Jevis” erkennen, VO:  »3 dem das Verbum „levare’‘ „leichtmachen,
aAufheben“ kommt, das mıit dem Präfix „re  ‚xs versehen wurde. Dieses ‚re‘  ‚+ kann Repetition wIe
Verstärkung bedeuten., Darum die Übersetzung für „relevare“” ,  „wie eraufheben, erleich-
tern“”, weiteren inne „mildern, befreien”. Im französischen „relever“” begegnet daher auch
die Bedeutung „wiederaufheben, die Höhe N!  chten‘; „la moustache relever“” heißt „denı83 _ J O chnurrbart hinau:  ehen, autzwirbeln“”. In iner  > weiteren Entwicklung hat das Wort „relever”

olgende Bedeutungen erlangt: „tadeln, bekanntmachen, chärferen Geschmack geben“,
aber auch „hervorheben, herausstreichen, rühmen‘“. Das Partizip „relevant” wird 1m Deutschen
miıt „erheblich“ wiedergegeben und bedeutet ul „schwer SCNUßg, um die andere Waagschale

heben”®
Wenn WIT die „Relevanz“ der Kirchengeschichte für die Beurteilung der heutigen
kirchlichen Situation Betracht ziehen wollen, ıst es sicher zweckmäßig, zunächst den
Versuch Zzu unternehmen, die heutige kirchliche Situation innerhalb atholi-
schen Glaubensgemeinschaft den Blick ZUu bekommen. solches Unternehmen ıst
allerdings den Historiker gefährlich. Er begibt sich damit auf eın Parkett, auf dem

tanzen, er nicht besonders gelernt at,
Wie cieht der Spitze der Kirche die Situation? aps Paul Ommt immer
wieder auf die Krise Zu sprechen, ın der sich die Kirche eute befindet; S]e bedeutet
ihm eıne etfe und ungeheuchelte orge Man hat den Eindruck, dafs RTr von der großen
Verantwortung eser schweren Lage oft sehr bedrückt ist®. Gein orgänger Johan-

außerte sich innerhalb der Eröffnungsansprache des Vaticanum ı
11. Oktober 1962
„n der äglichen Ausübung NSseres apostolischen Hirtenamtes geschie! es oft, daß bisweilen
Stimmen solcher Personen Ohr betrüben, die ZWAar von religiösem Eifer brennen,
Q-  — genügend Sinn Ür die rechte Beurteilung der Dinge, noch eın kluges Urteil walten
lassen. Gije meinen nämli: in den heutigen Verhältnissen der menschlichen Gesellscha.
Untergang und nheil zu erkennen. 5ie reden unablässig davon, daß unsere eit ım ergle
ZUr Vergangenheit dauernd »  E Schlechteren abgeglitten 6@1. Gie benehmen sich S! als hätten
6c1e chts s der es: gelernt, die 1ne Lehrmeisterin des Lebens ist, unı als ce1 in den
Ze  iten £riüherer en, wWabs die Tristlıche Lehre, die Sitten und die Freiheit der G-
betrifft, alles sauber und recht ZUSCHANSCH
Wir aber sind völlig anderer Meinung als ese Unglückspropheten, die immer das nhei.
voraussehen, als ob Welt VOoO dem Untergang stünde. In der gegenwaärtigen Entwicklung
der menschlichen Ereignisse, durch welche die Menschheit eine {1€ Ordnung ınzutreten
scheint, muß E viel eher ınen  &‘ verborgenen Plan der göttlichen Vorsehung erkennen.
Dieser verfolgt mit dem Ablauf der Zeiten, durch die Werke der enschen und meistens über
die Erwartungen hinaus seın eigenes Ziel, und alles, auch die entgegengesetzten menschlichen
Interessen,Z PT weise ZUMm ® der Kirche‘*
Tatsächlich eben WIr in einer Periode e1ines ungeheuren Umbruchs, wohl des grö
seit der Reformation. Er wurde durch das Vaticanum ı }  1 eingeleitet. aren  .. die Schleu-

auf dem Konzil icht geöffnet worden, hätte e5 vielleicht Zu einem noch viel

Für den Hinweis auf die sprachlichen Zusammenhänge ich besonders Herrn rofr.
Ur. Robert Schroeter, Bochum, vVon der Abt Philologie verpflichtet.

- Friedrich Kluge Walter Mitzka, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache
(Berlin 191963), 171; für den Hinweis auf die Bedeutung dieses Wortes, den miır Herr
rof. Dr. Richard Schaeffler, Bochum, gegeben hat, bin ich besonders dank
Bei vielen Gelegenheiten sprach der 'aps! davon. Eine so. Außerung fiel Z. auch
anläßlich ıner Ansprache die Bischöfe und Dechanten der Diözese E April
1973, N der ich selber tei

A  A Mario VOoIm Moosbrugger, Das Konzil und sSeiNne Folgen (Frankfurt 1966),
25 Vgl auch „Humor und Weisheit Johannes des Guten‘  e&  7 gesammelt vVon Henri Fresquet
(Frankfurt 1965), 3,

105

JOSEF LENZENWEGER 

Die „Relevanz" der Kirchengeschichte für die Beurteilung der 
heutigen kirchlichen Situation 
Das Wort Relevanz1 ist aus dem Lateinischen über das Französische zu uns gekommen. Es läßt 
noch das alte Adjektiv „levis" erkennen, von dem das Verbum „levare" = ,,leichtmachen, 
aufheben" kommt, das mit dem Präfix „re" versehen wurde. Dieses „re" kann Repetition wie 
Verstärkung bedeuten. Darum die Obersetzung für „relevare" = ,,wiederaufheben, erleich­
tern", im weiteren Sinne „mildern, befreien". Im französischen „relever" begegnet daher auch 
die Bedeutung „wiederaufheben, in die Höhe richten"; ,,la moustache relever" heißt „den 
Schnurrbart hinaufdrehen, aufzwirbeln". In einer weiteren Entwicklung hat das Wort „relever" 
sogar -folgende Bedeutungen erlangt: ,,tadeln, bekanntmachen, schärferen Geschmack geben", 
aber auch „hervorheben, herausstreichen, rühmen". Das Partizip „relevant" wird im Deutschen 
mit „erheblich" wiedergegeben und bedeutet u. a. ,,schwer genug, um die andere Waagschale 
zu heben"2• 

Wenn wir die „Relevanz" der Kirchengeschichte für die Beurteilung der heutigen 
kirchlichen Situation in Betracht ziehen wollen, ist es sicher zweckmäßig, zunächst den 
Versuch zu unternehmen, die heutige kirchliche Situation innerhalb unserer katholi­
schen Glaubensgemeinschaft in den Blick zu bekommen. Ein solches Unternehmen ist 
allerdings für den Historiker gefährlich. Er begibt sich damit auf ein Parkett, auf dem 
zu tanzen, er nicht besonders gut gelernt hat. 
Wie sieht man an der Spitze der Kirche die Situation 7 Papst Paul VI. kommt immer 
wieder auf die Krise zu sprechen, in der sich die Kirche heute befindet; sie bedeutet 
ihm eine tiefe und ungeheuchelte Sorge. Man hat den Eindruck, daß er von der großen 
Verantwortung in dieser schweren Lage oft sehr bedrückt ist3. Sein Vorgänger J ohan­
nes XXIII. äußerte sich innerhalb der Eröffnungsansprache des Vaticanum II am 
11. Oktober 1962: 

„In der täglichen Ausübung Unseres apostolischen Hirtenamtes geschieht es oft, da8 bisweilen 
Stimmen solcher Personen unser Ohr betrüben, die zwar von religiösem Eifer brennen, aber 
nicht genügend Sinn für die rechte Beurteilung der Dinge, noch ein kluges Urteil walten 
lassen. Sie meinen nämlich, in den heutigen Verhältnissen der menschlichen Gesellschaft nur 
Untergang und Unheil zu erkennen. Sie reden unablässig davon, daß unsere Zeit im Vergleich 
zur Vergangenheit dauernd zum Schlechteren abgeglitten sei. Sie benehmen sich so, als hätten 
sie nichts aus der Geschichte gelernt, die eine Lehrmeisterin des Lebens ist, und als sei in den 
Zeiten früherer Konzilien, was die christliche Lehre, die Sitten und die Freiheit der Kirche 
betrifft, alles sauber und recht zugegangen. 
Wir aber sind völlig anderer Meinung als diese Unglückspropheten, die immer das Unheil 
voraussehen, als ob die Welt vor dem Untergang stünde. In der gegenwärtigen Entwicklung 
der menschlichen Ereignisse, durch welche die Menschheit in eine neue Ordnung einzutreten 
scheint, muß man viel eher einen verborgenen Plan der göttlichen Vorsehung erkennen. 
Dieser verfolgt mit dem Ablauf der Zeiten, durch die Werke der Menschen und meistens über 
die Erwartungen hinaus sein eigenes Ziel, und alles, auch die entgegengesetzten menschlichen 
Interessen, lenkt er weise zum Heil der Kirche"'· 

Tatsächlich leben wir in einer Periode eines ungeheuren Umbruchs, wohl des größten 
seit der Reformation. Er wurde durch das Vaticanum II eingeleitet. Wären die Schleu­
sen. auf dem Konzil nicht geöffnet worden, hätte es vielleicht zu einem noch viel 

1 Für den Hinweis auf die sprachlichen Zusammenhänge bin ich besonders Herrn Prof. 
Dr. Robert Schroeter, Bochum, von der Abt. für Philologie verp.flichtet. 

2 S. Friedrich Kluge I Walter Mitzka, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache 
(Berlin 191963), 171; für den Hinweis auf die Bedeutung dieses Wortes, den mir Herr 
Prof. Dr. Richard Schaeffler, Bochum, gegeben hat, bin ich besonders dankbar. 

3 Bei vielen Gelegenheiten sprach der Papst davon. Eine solche Äußerung fiel z. B. auch 
anläßlich einer Ansprache an die Bischöfe und Dechanten der Diözese Linz am 25. April 
1973, an der ich selber teilnahm. 

4 Mario von Galli I Bernhard Moosbrugger, Das Konzil und seine Folgen (Frankfurt 1966), 
25. Vgl. auch „Humor und Weisheit Johannes des Guten", gesammelt von Henri Fresquet 
(Frankfurt 1965), 93. 

105 



gefährlicheren Dammbruch kommen können. Die Kirche; mutiges Vor-
gehen auf dem Konzil n mancher Seite Lob und Tadel. Die negatıven Stimmen
bedienen sich ımmer einer größeren Lautstärke die positiven. Zwei Gruppen von
Kritikern stehen sich extrem gegenüber. Den einen geht der Anpassungsprozeß viel zu

langsam, und die anderen befürchten, onne  H alles Z weifel BeZOgHCN werden und
dann 7zusammenbrechen. Vereinzelt ga nicht selten solchen, die außerhalb der
Kirche stehen wird 61e auch gelobt, weil sie, wie sagt, nichts überstürzt und sSü
ZzZ7um allgemeinen Wohlbefinde der Menschheit durch heute vielerorts rkennbares
Bemühen um den Welt£frieden maßgeblich mitbeiträgt.
Was sagt dazu die Kirchengeschichte? Sie kann tatsächlich in dieser Lage Hilfen
bieten, und Sinne des Wortes „relever“, in  ’  dem scie

aufrichtet und S  zL,
2., noch ımmer vorhandene Schwächen aufzeigt und

ehrliches Bemühen anerkennt.
DDie Kirchengeschichte befindet sich dabei in einer besonderen Lage Sie ist n
einerseits theologisches Fach und andererseits historische Wissenschaft. Gije ist der
Theologie das „Fenster Wirklichkeit, lt” In der systematischen
Theologie wird uns Wissen darüber verabreicht, wıe alles Se1in sollte der Kirchen-
geschichte erfahren allerdings auch 1Ur Annäherungswerten wıe PG wirk-

BEeWESEI ist. Sie hat die Aufgabe, ZuUusanmen muit der Bibelwissenschaft aufzu-
zeigen, wıe Lehre der Zeit verwirklicht wurde. Damit gewinnt 61e auch e1ne
kritische Funktion. Sinne des Galaterbriefes (bes 5, 6) S1ie NS nämlich
unterscheiden zwischen EUOYYEALOV und NEQLTOMN, ZWI'  schen der Frohbotschaft und
der es:  eidung, die menschlicher Überlieferung Oommt. abei wird gerade die
Kirchengeschichte Tradition besonderes Verständnis haben Oonnen  . und mussen;:  a
bei aller Hochschätzung der Überlieferung aber auch ımmer zugeben, Tradition
überprüfbar und aufhebbar ist. Für cdie Kirchengeschichte gleiche wıe die
Historie allgemeinen, über deren Bedeutung sich Friedrich Nietzsche Vorwort
Fj‘il! Stül  Q der „Unzeitgemäßen Betrachtung‘“ äußerte:r brauchen Histo-
rie, aber brauchen S1e anders alc der verwöhnte Müßiggänger ım (jarten des issens
61e braucht, Mag derselbe auch vornehm auf uNnsere derben und anmutslosen Bedürf-
N1SS@e und Nöte herabsehen, WIT brauchen s1e ZUunu Leben und ZUT Tat, cht
bequemen ehr VC Leben und von der Tat oder ZUT eschönigung des celbst-
süchtigen Lebens und der feigen und schlechten atll5
Weil der Gegenstand der Kirchengeschichte die VOon gestiftete Kirche ıst
also eiıne sichtbare geschichtliche Größe die nicht bloß den wahrhaft Gläubigen
und Prädestinierten besteht, weil die Kirchengeschichte das H  72  1vinum und das
„Humanum“” ıNn der Kirche aufzeigt, gEeENAaUECT „Humanum r das e  „D:  ivinum“”,  f ist ihre
theologische Komponente klar erkennbar. Da die Kirchengeschichte sich der historisch-
kritischen ethode bedient und daher VOorT allem all die Quellen gebunden erscheint,
handelt e5 sich bei ihr auch unr Geschichtswissenschaft CHSCIEN Sinne des Wortes.
Jenseits der Quellen beginnt nämli der Roman®, Auch die Kirchengeschichte muß
sich daher zunÄächst mit der gewissenhaften und genauen Erhebung der Tatsachen
beschäftigen und mu sich anschließend den Sinnzusammenhängen zuwenden,
die Ideen, die hinter dem Geschehen stehen, aufzudecken versuchen. Der umgekehrte
Weg wWwaäare  W Gesdüd1tskonstrukfion‚ nicht Geschichtsforschung.
5 YVom Nutzen und Nachteil der storie das Leben (erstmals erschienen ‚PZIg

jetzt zugänglich Nietzsche, erke, Kritische Gesamtausgabe, bt.,
V, Giorgio Colli Mazzino Oontinari (Berlin New ork1' 241,

Vgl ubert in in seiner Gastvorlesung der Herz-Jesu-Universität
April 1967; verößffentlicht „Kirchengeschichte heute‘ hg. Raymund

1  T 1,

106

gefährlicheren Dammbruch kommen können. Die Kirche erntete für ihr mutiges Vor­
gehen auf dem Konzil von mancher Seite Lob und Tadel. Die negativen Stimmen 
bedienen sich_ immer einer größeren Lautstärke als die positiven. Zwei Gruppen von 
Kritikern stehen sich extrem gegenüber. Den einen geht der Anpassungsprozeß viel zu 
langsam, und die anderen befürchten, es könne alles in Zweifel gezogen werden und 
dann zusammenbrechen. Vereinzelt - gar nicht selten von solchen, die außerhalb der 
Kirche stehen - wird sie auch gelobt, weil sie, wie man sagt, nichts überstürzt und so 
zum allgemeinen Wohlbefinden der Menschheit durch ihr heute vielerorts erkennbares 
Bemühen um den Weltfrieden maßgeblich mitbeiträgt. 
Was sagt dazu die Kirchengeschichte 7 Sie kann tatsächlich in dieser Lage Hilfen an­
bieten, und zwar ganz im Sinne des Wortes „relever", indem sie 
1. aufrichtet und stützt, 
2. noch immer vorhandene Schwächen aufzeigt und 
3. ehrliches Bemühen anerkennt. 
Die Kirchengeschichte befindet sich dabei in einer besonderen Lage. Sie ist nämlich 
einerseits theologisches Fach und andererseits historische Wissenschaft. Sie ist in der 
Theologie sozusagen das „Fenster zur Wirklichkeit, zur Welt". In der systematischen 
Theologie wird uns Wissen darüber verabreicht, wie alles sein sollte. In der Kirchen­
geschichte erfahren wir - allerdings auch nur in Annäherungswerten -, wie es wirk­
lich gewesen ist. Sie hat die Aufgabe, zusammen mit der Bibelwissenschaft aufzu­
zeigen, wie Christi Lehre in der Zeit verwirklicht wurde. Damit gewinnt sie auch eine 
kritische Funktion. Im Sinne des Galaterbriefes (bes. 5, 6) hilft sie uns nämlich zu 
unterscheiden zwischen eüayyeAiov und mQLi:oµ~, zwischen der Frohbotschaft und 
der Beschneidung, die aus menschlicher Oberlieferung kommt. Dabei wird gerade die 
Kirchengeschichte für Tradition ein besonderes Verständnis haben können und müssen; 
bei aller Hochschätzung der Oberlieferung aber auch immer zugeben, daß Tradition 
überprüfbar und aufhebbar ist. Für die Kirchengeschichte gilt das gleiche wie für die 
Historie im allgemeinen, über deren Bedeutung sich Friedrich Nietzsche im Vorwort 
zum 2. Stüc:k der „Unzeitgemäßen Betrachtung" äußerte: ,,Gewiß, wir brauchen Histo­
rie, aber brauchen sie anders als der verwöhnte Müßiggänger im Garten des Wissens 
sie braucht, mag derselbe auch vornehm auf unsere derben und anmutslosen Bedürf­
nisse und Nöte herabsehen, d. h. wir brauchen sie zum Leben und zur Tat, nicht zur 
bequemen Abkehr vom Leben und von der Tat oder gar zur Beschönigung des selbst­
süchtigen Lebens und der feigen und schlechten Tat"5• 

Weil der Gegenstand der Kirchengeschichte die von Christus ·gestiftete Kirche ist -
also eine sichtbare geschichtliche Größe -, die nicht bloß aus den wahrhaft Gläubigen 
und Prädestinierten besteht, weil die Kirchengeschichte das „Divinum" und das 
„Human um" in der Kirche aufzeigt, genauer im „Humanum" das „Divinum", ist ihre 
theologische Komponente klar erkennbar. Da die Kirchengeschichte sich der historisch­
kritischen Methode bedient und daher vor allem an die Quellen gebunden erscheint, 
handelt es sich bei ihr auch um Geschichtswissenschaft im engeren Sinne des Wortes. 
Jenseits der Quellen beginnt nämlich der Roman6• Auch die Kirchengeschichte muß 
sich daher zunächst mit der gewissenhaften und genauen Erhebung der Tatsachen 
beschäftigen und muß sich anschließend den Sinnzusammenhängen zuwenden, d. h. 
die Ideen, die hinter dem Geschehen stehen, aufzudec:ken versuchen. Der umgekehrte 
Weg wäre Geschichtskonstruktion, nicht Geschichtsforschung. 

11 Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das leben (erstmals erschienen Leipzig 1874), 
jetzt zugänglich in Friedrich Nietzsch_e, Werke, Kritische Gesamtausgabe, 3. Abt., I. Bd., 
hg. v. Giorgio Colli / Mazzino Montinari (Berlin- New York 1972), 241. 

e Vgl. Hubert 1edin in seiner Ga$tvorlesung an der Herz-Jesu-Universität in Mailand am 
5. April 1967; veröffentlicht in „Kirchengeschichte heute", hg. von Raymund Kottje (Trier 
1970), 81. 

106 



eser Zeit der Krise kann also unsere Wissenschaft tadelnde, aber auch anel-
kennende Beiträge leisten. Unsere Disziplin der e, v  1U c1e sich ange-
schlagen t, Hilfe bieten, damit G1e sich immer tapfer die Söhe richtet, NeUuen  w
Mut faßt und frohen Herzens ihre Blicke die Zukunft wendet. Nach dem en
ÄAnsehen, das die Kirche der unmittelbaren Nachkriegszeit hierzulande BEeENOSSEN
hat, etzte eine rückläufige Bewegung e1n, die .. 1ın der abnehmenden der
Kirchenbesucher Ausdruck findet, wenn WILF auch bemerken mussen,  w laß derartige
Beobachtungen sicherlich noch eın letztes Auskunftsmittel ıber den wirklichen rad
der Religiosität Die heute wieder offen angefeindet, Privati-
sierung, Ja Abschaffung verlangt, ihre Außerungen aktuellen Fragen der Gittlich-
eit ın der Öffentlichkeit werden häufig abgelehnt. Gije WIT!  d beschimpft und Velr-

spottet. Wenn der katholische Geistliche Shtjefen Albanien Spendung
der Taufe ZUMM Tode verurteilt wird, löst das keineswegs allgemeines
Verletzung der Religionsfreiheit aQu5, Man nımmt davon kaum No;  R Wer Roten
Platz Moskau Bibeln verteilt, wird verhaftet, allerdings WIe die Zeitungen berich-
ten NUurx vorübergehend. Die Gewissensfreiheit wird nich!  r,e wenigen Ländern gTrau-

unterdrückt. Kaum jemand regt cich darüber auf Man darf cich keinen T äuschun-
en hingeben das SÖöffentliche Ansehen der Kirche WAaäar schon größer. Was Sagt dazı
die Kirchengeschichte?
Perioden der Verfolgung und Unterdrückung haben der Kirche aufs (janze gesehen
anchmal besser getan 50. der Ruhe, des damit verbundenen Wo.  andes und
der Versuchung Macht. der Auseinandersetzung muır der griechischen Philosophie

die junge Kirche der Sklaven und Ungebildeten lebensgefährlich bedroht. Aus
diesem Kampf entstand jedoch eine Begegnung, der WIr die theologische Reflexion der
U geistig sehr bedeutenden Kirchenväter verdanken. Die zeitweise blutigen
Verfolgungen ömischen Reich führten der Kirche der Folgezeit allgemeinen
bessere Anhänger die eit nach der Konstantinischen Wende, die das inströ-
Ili!';i vieler Oppo  sten Folge hatte
Die harte Bedrängnis, die U, die Iren durch die Engländer seit der Reformation,
clie INan ihnen aufzwingen wollte, erlebten, hatte auch ihre Wirkungen. iele
Auswanderer nach Übersee, die irischer Herkunft waren, haben VOT allem Nord-
amerika den Boden die katholische bereitet.
Die Französische Revolution orderte der Kirche viele Opfer ab icht weniıge 1.  hrer
Vertreter mußten clie Verbannung gehen oder wurden guillotiniert. Man -
die schrecklichen Septembermorde des Jahres 1792 Die Revolution fraß schließlich
auch ihre eigenen Kinder auf. Jean Baptiste obel, der dem EI  > stammende und

Germanikum ausgebildete Bischof von aris, wa einer der ersten Geistlichen,
der den Il auf die Zivilkonstitution leistete. erschien am September 1793
Konvent, legte Öffentlich seine geistlichen Abzeichen nieder und nahm drei Tage
später Notre-Dame Fest der Göttin ernunft Als Robespierre wieder die
FExistenz e1nes stien Wesens und die Unsterblichkeit der GCeele beschließen
wurde der Bischof wegen Atheismus ZUum Tode verurteilt und April
1794 hingerichtet. hat allerdings auf dem Weg zu Sseiner Exekution der Pforte
des Gefängnishofes reumutig Absolution erbeten‘. Die Französische Revolution
hat aber andererseits geholfen, das anzösische Staatskirchentum überwunden
wurde und la das Ideal der Freiheit, auch der Religionsfreiheit, csich celbst nicht-
katholischen ern durchgesetzt hat.
Wir dürfen also hoffen, auch uNnsere Zeit eiNe Klärung herbeiführt, die reifer
macht und unNnSse  en Blick schärft die Unterscheidung zwischen dem EUOYYEALOV
und der NEQLTOLN Solange der erkirchlichen Auseinandersetzung die Botschaft

7 Vgl. Andreas Steinhuber, Geschichte des Kollegium Germanikum-Hungarikum om,
Bd. (Freiburg i. Br. a].906)‚ 2.30— 232

107

1. In dieser Zeit der Krise kann also unsere Wissenschaft tadelnde, aber auch aner­
kennende Beiträge leisten. Unsere Disziplin vermag der Kirche, wenn sie sich ange­
sdtlagen fühlt, Hilfe zu bieten, damit sie sich immer tapfer in die Höhe rimtet, neuen 
Mut faßt und frohen Herzens ihre Blicke in die Zukunft wendet. Nach dem hohen 
Ansehen, das die Kirme in der unmittelbaren Nachkriegszeit hierzulande genossen 
hat, setzte eine rückläufige Bewegung ein, die z. B. in der abnehmenden Zahl der 
Kirmenbesumer Ausdruck findet, wenn wir aum bemerken müssen, daß derartige 
Beobamtungen simerlich noch kein letztes Auskunftsmittel über den wirklimen Grad 
der Religiosität sind. Die Kirme wird heute wieder offen angefeindet, ihre Privati­
sierung, ja Absmaffung verlangt, ihre Äußerungen zu aktuellen Fragen der Sittlim­
keit in der öffentlimkeit werden häufig abgelehnt. Sie wird beschimpft und ver­
spottet. Wenn der katholisme Geistlime Shtjefen Kurti in Albanien wegen Spendung 
der Taufe zum Tode verurteilt wird, löst das keineswegs allgemeine Entrüstung wegen 
Verletzung der Religionsfreiheit aus. Man nimmt davon kaum Notiz. Wer am Roten 
Platz in Moskau Bibeln verteilt, wird verhaftet, allerdings - wie die Zeitungen berim­
ten - nur vorübergehend. Die Gewissensfreiheit wird in nimt wenigen Ländern grau­
sam unterdrückt. Kaum jemand regt sim darüber auf. Man darf sim keinen Täusmun­
gen hingeben: das öffentlime Ansehen der Kirme war smon größer. Was sagt dazu 
die Kirmengeschimte 7 
Perioden der Verfolgung und Unterdrückung haben der Kirme aufs Ganze gesehen 
manmmal besser getan als solme der Ruhe, des damit verbundenen Wohlstandes und 
der Versumung zur Mamt. In der Auseinandersetzung mit der griechismen Philosophie 
war die junge Kirme der Sklaven und Ungebildeten lebensgefährlim bedroht. Aus 
diesem Kampf entstand jedem eine Begegnung, der wir die theologisme Reflexion der 
zum Teil geistig sehr- bedeutenden Kirmenväter verdanken. Die zeitweise blutigen 
Verfolgungen im Römismen Reim führten der Kirme in der Folgezeit im allgemeinen 
bessere Anhänger zu als die Zeit nach der Konstantinismen Wende, die das Einströ­
men vieler Opportunisten zur Folge hatte. 
Die harte Bedrängnis, die u. a. die Iren durch die Engländer seit der Reformation, 
die man ihnen aufzwingen wollte, erlebten, hatte aum ihre guten Wirkungen. Viele 
Auswanderer nam Obersee, die irismer Herkunft waren, haben vor allem in Nord­
amerika den Boden für die katholische Kirche bereitet. 
Die Französisme Revolution forderte der Kirche viele Opfer ab. Nicht wenige ihrer 
Vertreter mußten in die Verbannung gehen oder wurden guillotiniert. Man denke an 
die smrecklichen Septembermorde des Jahres 1792. Die Revolution fraß schließlich 
aum ihre eigenen Kinder auf. Jean Baptiste Gobel, der aus dem Elsaß stammende und 
im Germanikum ausgebildete Bischof von Paris, war einer der ersten Geistlimen, 
der den Eid auf die Zivilkonstitution leistete. Er erschien am 7. September 1793 im 
Konvent, legte öffentlim seine geistlimen Abzeichen nieder und nahm drei Tage 
später in Notre-Dame am Fest der Göttin Vernunft teil. Als Robespierre wieder die 
Existenz eines höchsten Wesens und die Unsterblimkeit der Seele beschließen ließ, 
wurde der gewesene Bischof wegen Atheismus zum Tode verurteilt und am 13. April 

:, 1794 hingerichtet. Er hat allerdings auf dem Weg zu seiner Exekution an der Pforte 
des Gefängnishofes reumütig die Absolution erbeten7• Die Französische Revolution 
hat aber andererseits geholfen, daß das französisme Staatskirmentum überwunden 
wurde und daß das Ideal der Freiheit, auch der Religionsfreiheit, sim selbst in nicht­
katholismen Ländern durmgesetzt hat. 
Wir dürfen also hoffen, daß aum unsere Zeit eine Klärung herbeiführt, die uns reifer 
mamt und unseren Blick smärft für die Unterscheidung zwismen dem eüayyeÄtOV 
und der 1eeg1,,:0µ11. Solange in der innerkirdtlimen Auseinandersetzung die Botsmaft 

7 Vgl. Andreas Steinhuber, Geschichte des Kollegium Germanikum-Hungarikum in Rom, 
II. Bd. (Freiburg i. Br. 21906), 230-23'2. 

107 



des Herrn vollen Umfang bejaht wird, braucht uns nich!  er bange ZU se1in, egen-
t| der Herr E ul wie den Aposteln Schiff während des Sturmes 5ee
Genesareth zZuUu „Was seid ihr chtsam, habt ihr noch keinen Glauben?” (vgl.

4, 40, Mt S, 25 Ü: S, 25) Wir haben. seit der Reformation der Theologie
weithin auf die Bewahrung des ererbten Glaubens vielfach der Gicht Von damals
beschränkt, cdie Mauern betestigt, den Besitzstand gesichert. COberster Grundsatz
schien zu Se1ln: „‚nihil innovetur“”.

hat die Tradition ihren Wert. Wir dürfen S1e nicht einfach iber Bord WEeli-

fen, aber besteht ke sich aufzuregen, v Von Zeit eit alte Zöpte
bgeschnitten werden, damit nich  . durch allzuviel Tradition die Botschaft Christi
überwuchert wird. Die Kirchengeschichte uns ilfen zZu bieten, WITL das
Zeitbedingte der Kirche erkennen vermögen, dort, 25 zweckmäßig ıst,
anerkennen, aber auch rechtzeitig die haben, davon abzusehen. Die Kirchen-
geschichte zeigt uns, daß sich die Kirche wiederholt Verlauf ihrer Geschichte recht-
zeitig der Botschaft Christi selber aufrichten konnte.
Ambrosius S Mailand cah e5 celbstverständlich d Germanen, die Christen
geworden WaTIecIl, auch den Anschl: das Imperium Romanum suchen sollten.
Darum ermunterte die Markomannenkönigin Frigitil, die sich 8 Christentum
bekehren wollte, ihren Gemahl zZ1 überreden, . mıit den Kömern Frieden schlie-
ßen, wiIie Paulinus 36, Kapitel der Biographie des Ambrosius berichtet®
undert Jahre später hat die Kirche bereits Anschluß die Junge. Germanen gefun-
den. Chlodwig ließ sich taufen (498 Reims) Odoaker verabschiedete sich VO  = Ceverin

und zeigt damit sSeine Verbundenheit mit der Kirche. Die Symbiose VO Chri-
Sten und Germanentum hat jener Ausformung der Kirche geführt, die
bald darauf Im „Helian I£ offenbarte. Das sicherte Jange Zeit auch den ‚ugang

Gemüte ihrer Gläubigen. Freilich hatte dies auch eine Verquickung mit der Welt
Von damals ZUuUr Folge, die bald darauf den Protest weiıter Kreise hervorrief. Man

die Au der Kirche hinausgewachsenen Bewegungen der Katharer und Waldenser,
aber auch nicht Franz von ÄAssisi, Klara, Anton VvVon adua und Bonaventura,

die sich bemühten, den Geist der Armut und Gewaltlosigkeit der Kirche lebendig
erhalten. Die Rückbesinnung auf die OfS! Christi hat auch dieser eit viele

Nichtchristen dazu befähigt, von der Macht inneren Abstand bewahren. GCelbst
der neueren eit haben solche Beispiele erlebt. Im nachhinein erkennen
klar, daß der Kirchenstaat mfang VO 1815 der Kirche heute mehr Belastung
Hilfe ware das Nüchternheitsgebot VOT der Kommunion eın Zeichen
efer Ehrfurcht, aber nicht göttlicher Einsetzung JaTt die Beispiele lassen sich leicht
vermehren.

Das Wort „relever” bedeutet auch „l kritisch ..  ern ,  «“ E „tadeln Wenn WITr
eine offene Sprache erlauben, die aber keineswegs verletzen will, SO folgen damit

Joseph Lortz, der bei einem ersten ag Im Dienste der Una Sancta nach dem
zweıten Weltkrieg Zusammenhang mit den Ursachen der Reformation a  e  ußerte:
x  1r ben die wohl der Kirche, aber sprechen S1e nicht die
Kirche, sondern für sie, die Multter ist, u55 der WIT leben, beten und opfern“®,

Miegne, (Parisiis 42; vgl Jean esof, Die eiden)  ehrung bei Ambrosius
vonE der Supplemente der K NZM) chöneck/Beckenried
Die Reformation ig1öses Anliegen heute, er  SN ortrage im Dienste der Una sancta
(Irier 1' vgl in der jün 1Nne durch die kath Nachrichtenagentur „Prensa
Asociada” VvVon Spanien veröffentlichte Te| des Bischofs Gabino Diaz-Merchan von
Oviedo, ın der dieser sagte „Eine konstruktive IS„!l!‘E der Gläubigen ihrer che
notwendig und Fehlen einer innerkirchlichen Kritik kann ein Zeichen fehlender Liebe

Christus und der Kirche seın  E& (Kath.-Press, Nr. 107, V, Q, 5, 1973, 6

des Herrn im vollen Umfang bejaht wird, braucht uns nicht bange zu sein, im Gegen­
teil, der Herr ruft uns wie den Aposteln im Schiff während des Sturmes am See 
Genesareth zu: ,,Was seid ihr so furchtsam, habt ihr noch keinen Glauben?" (vgl. 
Mk 4, 40, Mt 8, 25 u. Lk 8, 25). Wir haben uns seit der Reformation in der Theologie 
weithin auf die Bewahrung des ererbten Glaubens vielfach in der Sicht von damals 
beschränkt, die Mauem befestigt, den Besitzstand gesichert. Oberster Grundsatz 
schien zu sein: ,,nihil innovetur''. 

Natürlich hat die Tradition ihren Wert. Wir dürfen sie nicht einfach über Bord wer­
fen, aber es besteht kein Anlaß, sich aufzuregen, wenn von Zeit zu Zeit alte Zöpfe 
abgeschnitten werden, damit nicht durch allzuviel Tradition die Botschaft Christi 
überwuchert wird. Die Kirchengeschichte vermag uns Hilfen zu bieten, so daß wir das 
Zeitbedingte an der Kirche zu erkennen vermögen, es dort, wo es zwedanäßig ist, 
anerkennen, aber auch rechtzeitig die Kraft haben, davon abzusehen. Die Kirchen­
geschichte zeigt uns, daß sich die Kirche wiederholt im Verlauf ihrer Geschichte recht­
zeitig an der Botschaft Christi selber aufrichten konnte. 

Ambrosius von Mailand sah es als selbstverständlich an, daß Germanen, die Christen 
geworden waren, auch den Anschluß an das Imperium Romanum suchen sollten. 
Darum ermunterte er die Markomannenkönigin Frigitil, die sich zum Christentum 
bekehren wollte, ihren Gemahl zu überreden, er möge mit den Römern Frieden sdtlie­
ßen, wie uns Paulinus im 36. Kapitel der Biographie des Ambrosius beridttet8• 

Hundert Jahre später hat die Kirche bereits Anschluß an die jungen Germanen gefun­
den. Chlodwig ließ sidt taufen (498 Reims). Odoaker verabschiedete sich von Severin 
(476) und zeigte damit seine Verbundenheit mit der Kirche. Die Symbiose von Chri­
stentum und Germanentum hat zu jener Ausformung der Kirdte geführt, die sidt 
bald darauf im „Heliand" offenbarte. Das sicherte ihr lange Zeit audt den Zugang 
zum Gemüte ihrer Gläubigen. Freilich hatte dies auch eine Verquickung mit der Welt 
von damals zur Folge, die bald darauf den Protest weiter Kreise hervorrief. Man denke 
an die aus der Kirche hinausgewachsenen Bewegungen der Katharer und Waldenser, 
vergesse aber audt nidtt Franz von Assisi, Klara, Anton von Padua und Bonaventura, 
die sidt bemühten, den Geist der Armut und Gewaltlosigkeit in der Kirdte lebendig 
zu erhalten. Die Rückbesinnung auf die Botschaft Christi hat auch in dieser Zeit viele 
Nidttchristen dazu befähigt, von der Macht inneren Abstand zu bewahren. Selbst in 
der neueren Zeit haben wir soldte Beispiele erlebt. Im nadthinein erkennen wir z. B. 
klar, daß der Kirchenstaat im Umfang von 1815 der Kirdte heute mehr Belastung als 
Hilfe wäre; daß das Nüdtternheitsgebot vor der hl. Kommunion zwar ein Zeidten 
tiefer Ehrfurcht, aber nicht göttlicher Einsetzung war - die Beispiele lassen sidt leimt 
vermehren. 

2. Das Wort „relever" bedeutet auch „sich kritisch äußern", ja „tadeln". Wenn wir uns 
eine offene Spradte erlauben, die aber keineswegs verletzen will, so folgen wir damit 
u. a. Joseph Lortz, der bei seinem ersten Vortrag im Dienste der Una Sancta nach dem 
zweiten Weltkrieg im Zusammenhang mit den Ursadten der Reformation äußerte: 
„Wir üben die Kritik wohl an der Kirche, aber wir sprechen sie nicht aus gegen die 
Kirdte, sondern für sie, die unsere Mutter ist, aus der wir leben, beten und opfem"9• 

8 Migne, PL 14 (Parisiis 1882), 42; vgl. Jean Mesot, Die Heidenbekehrung bei Ambrosius 
von Mailand(= Bd. VII der Supplemente der Reihe NZM) (Sdtöneck/Beckenried 1958), 55. 

11 Die Reformation als religiöses Anliegen heute, 4 Vorträge im Dienste der Una sancta 
(Trier 1948), 34; vgl. in der jüngsten Zeit eine durdt die kath. Nadtridttenagentur „Prensa 
Asociada" von Spanien veröffentlidtte Predigt des Bisdtofs Gabino Diaz-Merdtan von 
Oviedo, in der dieser sagte: ,,Eine konstruktive Kritik der Gläubigen an ihrer Kirdte ist 
notwendig und das Fehlen einer innerkirchlidten Kritik kann ein Zeidten fehlender Liebe 
zu Christus und der Kirdte sein" (Kath.-Press, Nr. 107, v. 9. S. 1973, 6). 

108 



Die SC hartnäckig festgehaltenen Gtrukturen der Kirche stören nicht wenige Gemeinde-
mitglieder., Vaticanum waren deutlich zZzwel entgegengesetzte Strömungen
spürbar. Die eine wird durch das Dekret „Apostolicam actuositatem“ iber das ÄAposto-
lat der alen vertreten, £ür das Bischof Franz Hengsbach sSsen dreimal als ericht-
erstatter be onzil aufgetreten ist. Es cteht fest, alle Glieder der Kirche S
Apostolat berufen S1NM!  d. Freilich muß dieses Apostolat der Gesamtkirche eingeordnet
Sein. Daher ıst diese Zusammenarbeit zwischen den verschiedenen Apostolatsunter-
nehmungen ın geeigneter elıse von der Hierarchie regeln19, Die andere Tendenz
ze1g eiıne episkopalistische Ausrichtung, Die Bischöfe empfanden ihre „potestas colle-
gialis uUunNngd CUu] pap.  44 als gebührenden Machtzuwachs11, ebenso wiıe die Abschaffung
der Unterscheidung zwischen aAbsetzbaren und unabsetzbaren arrern 1ne Verände-

der Gtrukturen ıst also Teil erfolgt, aber ur auf der unteren Ebene Erhal-
ten geblieben ıst klar der Zentralismus. Wenn auch escheidene, ] einer estimm-
ten Hinsicht klar gezielte Ansätze Ur Internationalisierung der ure nicht zZUu Vel-
kennen sind, zeigen doch Z die Jüngster eit veröffentlichten Normen für die
Bestellung der Bischöfel?, wıe Man Zukunft verfahren will Die Schlüsselstellung
des oft zZuUu wenig informierten, der Landessprache nicht immer ausreichendem
mächtigen Nuntius wurde zementiert.
Warum die AÄAngst VOoTr einer breiteren Streuung des ahlrechtes, wıe S1e schon Z
Bischof Jose£ Stroßmayer beim Vaticanum gefordert hat14? Offenkundige Mißbräuche
collten vVon vornherein durch geeignete Bestimmungen ausgeschlossen werden. So
10te U das Eingreifen des Staates, allem diktatorischer Systeme nich:  . HUr des
Westens, sondern auch des Ostens, verhindert werden oder die eines Mannes,
dessen guter nicht iber jeden Zweifel erhaben ist. Warum sollte 1a nicht be: der
Beurteilung der Kandidaten Von jenen Eigenschaften ausgehen, die schon Tit I,

und Tim 3, 1— genannt werden? W:  1es0 setzt überhaupt Jer eine sSo. Ver-
geßlichkeit ein? Die Kirchengeschichte könnte bei einer Umgestaltung des Systems
atsächlich wertvolle Hinweise bieten.

Jahrtausend erfolgte clie der Bischöfe und auch der Papste durch Klerus
und Volk15 War PS -  P guter Griff, als der Katechumene Ambrosius Mailand

oder der ere anichäer Augustinus Hippo oder der verheiratete
Synesius vVon Kyrene der Ptolemais gewählt wurden? Die meisten hl Bischöfe,
die jetzt Kalendarium der Kirche stehen, stammen S dem Jahrtausend,

VO  ; Augsburg, der päpstlich kanonisierte Heilige Gewiß, Mißbräuche bei
der Wahl en VOTI allem der Westkirche einer Beschränkung des Wahlrechts

10 23—20, vVver'!  entlich: Das Va Konzil, Kons  onen, Dekrete und
Erläuterungen, ateinisch und deutsch, Teil Il Ergänzungsband LThK? reiburg
1'  / 85; vgl dazu auch Einleitung und Kommentar On erdinanı Klostermann,
ebd.,

4, Decretum pastorali episcoporum 1Nere ecclesia, jelfach nach den Antangs-
worten „Christus Dominus“ zitiert, eb  M 152
Art 3J1, eb  D 212—215; vgl esem und dem Vorhergehenden Einleitung und Kom-
mentar von Klaus Mörsdorf, ebd. 127—247.
Normae de promovendis ad episcopale ministerium ecclesia Latina, veröffentlicht
AAS (1972),

der Generalkongregation am Ja gelegentlich der Besprechung des Schemas
episcopis; vgl Johann Friedrich, Geschichte des Va:  en ONZz:! (Bonn

463, und Or Granderath Konrad Kirch, €es! des Vatikanischen Konzils
(Freiburg 1903), 173—175; vgl. ' Beiträge von Heribert Schmitz, ın /g (1970),
230—249, und Giuseppe Alberigo, Schnackenburg, Herve-Maria Legrand, Anton
Weiler 1n ® Concilium 8 (1972), 477—489, 528—532, SOWIEC Franz ola4sch,
Bischofswahl durch alle, Konkrete Vorschläge (Graz 1973).

den jüngsten Aufsatz S R{oger] ryson „Les elections ecclesiastiques au I1ie
ciecle“ .  9 p (1973),

109

Die so hartnäckig festgehaltenen Strukturen der Kirche stören nicht wenige Gemeinde­
mitglieder. Am Vaticanum II waren deutlich zwei entgegengesetzte Strömungen 
spürbar. Die eine wird durch das Dekret „Apostolicam actuositatem" über das Aposto­
lat der Laien vertreten, für das Bischof Franz Hengsbach (Essen) dreimal als Bericht­
erstatter beim Konzil aufgetreten ist. Es steht fest, daß alle Glieder der Kirche zum 
Apostolat berufen sind. Freilich muß dieses Apostolat der Gesamtkirche eingeordnet 
sein. Daher ist diese Zusammenarbeit zwischen den verschiedenen Apostolatsunter­
nehmungen in geeigneter Weise von der Hierarchie zu regeln10• Die andere Tendenz 
zeigt eine episkopalistische Ausrichtung. Die Bischöfe empfanden ihre „potestas colle­
gialis una cum papa" als gebührenden Machtzuwachs11, ebenso wie die Abschaffung 
der Unterscheidung zwisdten absetzbaren und unabsetzbaren Pfarrern12• Eine Verände­
rung der Strukturen ist also zum Teil erfolgt, aber nur auf der unteren Ebene. Erhal­
ten geblieben ist klar der Zentralismus. Wenn auch bescheidene, nur in einer bestimm­
ten Hinsicht klar gezielte Ansätze zur Internationalisierung der Kurie nidtt zu ver­
kennen sind, zeigen doch z. B. die in jüngster Zeit veröffentlichten Normen für die 
Bestellung der Bischöfe18, wie man in Zukunft verfahren will. Die Schlüsselstellung 
des oft zu wenig informierten, der Landessprache nicht immer in ausreichendem Maße 
mächtigen Nuntius wurde zementiert. 

Warum die Angst vor einer breiteren Streuung des Wahlrechtes, wie sie schon z. B. 
Bischof Josef Stroßmayer beim Vaticanum I gefordert hat147 Offenkundige Mißbräuche 
sollten von vornherein durch geeignete Bestimmungen ausgesdtlossen werden. So 
müßte u. a. das Eingreifen des Staates, vor allem diktatorischer Systeme nicht nur des 
Westens, sondern auch des Ostens, verhindert werden oder die Wahl eines Mannes, 
dessen guter Ruf nicht über jeden Zweifel erhaben ist. Warum sollte man nicht bei der 
Beurteilung der Kandidaten von jenen Eigenschaften ausgehen, die schon in Tit 1, 
5-9 und 1 Tim 3, 1-7 genannt werden? Wieso setzt überhaupt hier eine solche Ver­
geßlichkeit ein? Die Kirchengeschichte könnte bei einer Umgestaltung des Systems 
tatsädtlich wertvolle Hinweise bieten. 

Im 1. Jahrtausend erfolgte die Wahl der Bischöfe und auch der Päpste durdt Klerus 
und Volk15• War es nicht ein guter Griff, als der Katechumene Ambrosius in Mailand 
(374) oder der frühere Manichäer Augustinus in Hippe (395) oder der verheiratete 
Synesius von Kyrene in der Ptolemais ( 410) gewählt wurden 7 Die meisten hl. Bischöfe, 
die jetzt im Kalendarium der Kirche stehen, stammen aus dem 1. Jahrtausend, u. a. 
Ulrich von Augsburg, der erste päpstlich kanonisierte Heilige. Gewiß, Mißbräuche bei 
der Wahl haben vor allem in der Westkirche zu einer Beschränkung des Wahlrechts 

to Art. 23-26, veröffentlicht in: Das II. Vatikanische Konzil, Konstitutionen, Dekrete und 
Erläuterungen, lateinisch. und deutsch, Teil II. Ergänzungsband zum LThK2 (Freiburg 
1967), 668-685; vgl. dazu auch Einleitung und Kommentar von Ferdinand Klostermann, 
ebd., 585-701. 

11 Art. 4, Decretum de pastorali episcoporum munere in ecclesia, vielfach nach den Anfangs­
worten „Christus Dominus" zitiert, ebd. 152 f. 

12 Art. 31, ebd. 212-215; vgl. zu diesem und dem Vorhergehenden Einleitung und Kom­
mentar von Klaus Mörsdorf, ebd. 127-247. 

13 Normae de promovendis ad episcopale ministerium in ecclesia Latina, veröffentlicht in: 
AAS 64 (1972), 386-39-1. 

H Bei der Generalkongregation am 24. Jänner 1870 gelegentlich der Besprechung des Schemas 
de episcopis; vgl. Johann Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Konzils III (Bonn 1887), 
463, und Theodor Granderath I Konrad Kirch, Geschichte des Vatikanischen Konzils II 
(Freiburg 1903), 173-175; vgl. dazu die Beiträge von Heribert Schmitz, in TihZ 79 (1970), 
230-249, und Giuseppe Alberigo, Rudolf Schnadcenburg, Herve-Maria Legrand, Anton 
Weiler in: Concilium 8 (1972), 477-489, 494-500, 528-532, sowie z.B. Franz Nikolasch, 
Bischofswahl durch alle, Konkrete Vorschläge (Graz 1973). 

115 Vgl. den jüngsten Aufsatz von R[oger] Gryson „Les electdons ecclesiastiques au IIIe 
siede" in: RHE 68 (1973), 353-404. 

109 



auf den höheren Klerus geführt. Die Kardinäle übernahmen cClie Papstwahl!® und die
Domkapitulare die Besetzung der Bischofsstühle!’, soweıt sich das der aps nicht
selbst vorbehalten hatte18.
Das von Christus grundgelegte und schon seit der Zeit der Apostel vorhandene Amt
der Vorsteher der Kirche hat allmählich SPe1Ne Entfaltung £ahren, und ZWAar
nicht zuletzt Nachahmung weltlicher Herrschaftsformen?!?. ] ware  V gewiß ein
nrech anzunehmen, 1Ur der Machthunger habe Machtentfaltung eigetragen.
Die Verkündigung des Evangeliums sichern, wWar das ursprüngliche Bestreben.
aufre der Zeit aAber ließ sich doch auch den Kindern dieser Welt nicht
geringem anstecken. Weil die we  en Herrscher auf Lebenszeit Amt
übten, wurde ese Auffassung auch 1nNs Kirchenrecht übernommen. Paul hat ZWOar

csich celbst eEINe Altersgrenze auf Grund eines eingeforderten Votums bgelehnt®
aber doch den Bischöfen?!1 und Kardinälen Altersgrenzen gesetzt““, die elfach die
Bischöfe dann auch ihren Pfarrern vorschrieben?3.
Spräche nicht manches kirchliche Vorsteher I auf Zeit Aählen? Freilich
sollte e1ıne Periode sein, der der Erwählte eın Togramm entwickeln und
nich  Pr von der Gunst sSe1in! Wähler abhängig ist. Me  1INner  s unmaßgeblichen einung
nach WAar'! etwa bis Jahre rAN denken Das ätte nicht den Vorteil,

Nikolaus IL, übertrug auf der Lateransynode April 1059 den dinalbischöfen das
Vorschlagsrecht, ansı  en sollten 4 Ta  eri cardinales' beigezogen werden, „reliquus
clerus et populus 1  ; electionis accedant”; Quellen Geschichte des
Papsttums und des römischen tholizismus, hg. V, Carl an bin-
gen $1967), Nr. 540; MG, Sect. IV, O15  ONes imperatorum (Bero-
1 382, bzw. ansı XIX (Firenze 1774, Graz 1' 903; vgl Hans

Georg Krause, Das Paps  ekre 1059 und seine Rolle veshiturstreit Stul  Da
Gregoriani VII, oma Im Kanon „Licet Cal  le vitanda“” wurde S  S exander
auf der Lateransynode 1179 die 2/3-Majorität der ardinäle festgelegt, vVon den nde-

Wählern Wäar nicht mehr Rede, siehe Ir 305, Nr. 590; Decreta Con-
ciliorum BGecumenicorum ed. Josephus Alberigo, Perikles OaNnNNOU, auı Leonarädi,
Paulus Prodi, ubertus ın (Basileae 187; Corpus CanoOn)| ed. Emilius
Friedberg (Leipzig 1879, Graz 1955), Mansı y d enze 1770, Nach-

(sraz 1961), 217 Gregor hat auf dem Konzil von Lyon durch fla
Dekretale „Ub periculum maius  d Papstwahl Konklave angeordnet: siehe Mirbt/
Aland, 455 f, Nr. 744; Alberigo, 290—293:; Friedberg, IT, Mans: Firenze
1780, Graz 1' anzen VOT lem (Wien “1960), 134—138,
312—317, und I11 (Wien1113—125
Alberigo, 179, U, Mansı XI ırenze 1776, Graz 633
Klemens reservierte sich B, S alle Bistümer und einträglicheren
Abteien: cta Pataviensia Austriaca L, hg. V. ose Lenzenweger (Wien 212; Ber-
nard Guillemain, La Q ontificale d’Avignon (Paris 21966),
G[uillaume] Mollat, Les DPap vignon (1305—1378) arls 964), 42 ; Clement
,ettres closes, patentes curiales, publ Par Eugene Deprez /1
theque des Ecoles francaises d’Athenes et Rome, 3, serie, IIV1), (Paris 1901), 39, N. 173

V, C]  AaAlTVaux ermahnte „De Consideratione” aps! Eugen und warnte ihn
UDI der Macht. Wenn e5ee, musse ihm zurufen: An his SucCCessisti
non Petro, ced C onstantino“”: Ir  'and, 302, Nr. J54, U, arısııs
Wenn die „periti” jedoch Befürchtung aussprachen, eine esignation des Papstes könne

Schisma führen, haben G1 doch auch natürlich ohne wollen ein gewisses
Mifßtrauen gegenüber dem eventuell zurücktretenden 'aps ZUm 115 gebracht, denn

hinge Ja von esem ab, ob I sich zZzu ıner  + cschismatischen Aktion rauchen

Die zunächst beim Konzil 21 des Dekretes über die enaufgabe der Bischöfe
der G „Christus dominus” (veröffentlicht LThK, Das IL Vatikanische Konzil,

Dokumente und Kommentare, Teil 11 [Freiburg 187) noch unbestimmter We:  1se
angedeutete Altersgrenze wurde durch das IVI  lotır proprio „Ecclesiae sanctae‘” von Aug
1966, Art. 11, auf Jahre festgelegt (1966), 762,
Motu proprio „Ängravescentem aetatem' VODn Nov. 197 (1970),

die diözese Paderborn mit iner Verfügung 1971 ° Kirchliches
tshlatt die Erzdiözese Paderborn, Jg. (1971), Stück D, Nr.

110

auf den höheren Klerus geführt. Die Kardinäle übernahmen die Papstwahl16 und die 
Domkapitulare die Besetzung der Bischofsstühle17, soweit sich das der Papst nicht 
selbst vorbehalten hatte18• 

Das von Christus grundgelegte und schon seit der Zeit der Apostel vorhandene Amt 
der Vorsteher in der Kirche hat erst allmählich seine Entfaltung erfahren, und zwar 
nicht zuletzt in Nachahmung weltlicher Herrschaftsformen19• Es wäre gewiß ein 
Unrecht anzunehmen, nur der Machthunger habe zur Machtentfaltung beigetragen. 
Die Verkündigung des Evangeliums zu sichern, war das ursprüngliche Bestreben. Im 
Laufe der Zeit aber ließ man sich doch auch von den Kindern dieser Welt in nicht 
geringem Maß anstecken. Weil die weltlichen Herrscher auf Lebenszeit ihr Amt aus­
übten, wurde diese Auffassung auch ins Kirchenrecht übernommen. Paul VI. hat zwar 
für sich selbst eine Altersgrenze auf Grund eines eingeforderten Votums abgelehnt2°, 
aber doch den Bischöfen21 und Kardinälen Altersgrenzen gesetzt22, die vielfach die 
Bischöfe dann auch ihren Pfarrern vorschrieben23• 

Spräche nicht manches dafür, kirchliche Vorsteher nur auf Zeit zu wählen? Freilich 
sollte es eine Periode sein, in der der Erwählte ein Programm entwickeln kann und 
nicht von der Gunst seiner Wähler abhängig ist. Meiner unmaßgeblichen Meinung 
nach wäre an etwa 10 bis 12 Jahre zu denken. Das hätte nicht nur den Vorteil, daß 

18 Nikolaus II. übertrug auf der Lateransynode im April 1059 den Kardinalbisdtöfen das 
Vorschlagsredtt, anschließend sollten die „clerid cardinales11 beigezogen werden, ,,reliquus 
clerus et populus ad consensum novae electionis accedant''; s. Quellen zur Gesdtidtte des 
Papsttums und des römisdten Katholizismus, hg. v. Carl Mirbt / Kurt Aland I (Tübin­
gen 81967), 278-280, Nr. 540; MG, Lt Sect. IV, Constitutiones imperatorum (Bero­
lini 1897), 382, bzw. Mansi XIX (Firenze 1774, Nadtdruck Graz 1960), 903; vgl. Hans 
Georg Krause, Das Papstwahldekret von 1059 und seine Rolle im Investiturstreit ( = Studi 
Gregoriani VII, Roma 1960); im Kanon „Ucet de vitanda" wurde unter Alexander m. 
auf der 3. Lateransynode 1179 die 2/3-Majorität der Kardinäle festgelegt, von den ande­
ren Wählern war nidtt mehr die Rede, siehe Mirbt/Aland, 305, Nr. 590; Decreta Con­
ciliorum oecumenicorum ed. Josephus Alberigo, Perikles - G. ]oannou, Caudius Leonardi, 
Paulus Prodi, Hubertus ]edin (Basileae 1962), 187; Corpus iuris canonid ed. Emilius 
Friedberg II (Leipzig 1·879, Nadtdruck Graz 1955), 51; Mansi XXII (Firenze 1770, Nadt­
druck Graz 1961), 217 s.; Gregor X. hat .auf dem n. Konzil von Lyon (1274) durdt die 
Dekretale „Ubi periculum maius" die Papstwahl im Konklave angeordnet: siehe Mirbtl 
Aland, 455 f, Nr. 744; Alberigo, 290-293; Friedberg, Il, 946-949; Mansi XXIV (Firenze 
1780, Graz 1961), 82-86; vgl. zum Ganzen vor .allem Plöchl I (Wien 21960), 1.34-138, 
312-317, und III (Wien 1959), 113-125. 

17 Alberigo, 179, u. Mansi XXI (Firenze 1776, Nadtdruck Graz 1961), 533. 
18 Klemens VI. reservierte sidt z. B. am 5. Mai 1343 alle Bistümer und einträglidteren 

Abteien: Acta Pataviensia Austriaca 1., hg. v. Josef Lenzenweger (Wien 1974) 212; Ber­
.nard Guillemain, La cour pontificale d'Avignon 1309-1376 (Paris 21966), 104-107 u. 
G[uillaume] Mollat, Les papes d' Avignon (1305-1378) (Paris 1°1964), 42; Clement VI. 
(1342-1352), Lettres closes, patentes et curiales, publ. par Eugene Deprez 1/1 (= Biblio­
theque des Ecoles fran~aises d' Ath~nes et de Rome, 3, serie, 111/1), (Paris 1901), 39, n. 173. 

19 Bernhard v. Clairvaux ermahnte in „De Consideratione" Papst Eugen m. und warnte ihn 
vor der Madtt. Wenn er diese wahrnehme, dann müsse er ihm zurufen: ,,In his successisti 
non Petro, sed Constantino": Mirbt/Aland, 302, Nr. 584, u. PL 182 (Parisiis 1862), 776. 

20 Wenn die „periti" jedodt die Befürdttung ausspradten, eine Resignation des Papstes könne 
zum Sdtisma führen, haben sie dodt audt - natürlidt ohne es zu wollen - ein gewisses 
Mißtrauen gegenüber dem eventuell zurücktretenden Papst zum Ausdruck gebradtt, denn 
es hinge ja nur von diesem ab, ob er sidt zu einer sdtismatisdten Aktion mißbraudten 
ließe. 

21 Die zunädtst beim Konzil im Art. 21 des Dekretes über die Hirtenaufgabe der Bisdtöfe 
in der Kirdte „Christus dominus" (veröffentlidtt in: LThK, Das II. Vatikanisdte Konzil, 
Dokumente und Kommentare, Teil II [Freiburg 1967], 187) in nodt unbestimmter Weise 
angedeutete Altersgrenze wurde durdt das Motu proprio „Ecclesiae sanctae" vom 6. Aug. 
1'966, Art. 11., auf 75 Jahre festgelegt: AAS 58 (1966), 762. 

n Motuproprio „Ingravescentem aetatem" vom 21. Nov. 1970: AAS 62 (1970), 810-813. 
23 Z. B. für die Erzdiözese Paderborn mit einer Verfügung vom 1. März 1971: Kirdtlidtes 

Amtsblatt für die Erzdiözese Paderborn, Jg. 114 (1971), Stiick 5, Nr. 7,2/IV. 

110 



mMan Vorsteher, die sich alc ungeeignet entwickelten, wieder verabschieden könnte,
sondern auch Amtsträger, die schwer ınter der Last ihrer Verantwortung tragen,
S11 miıt stanı! zurückziehen könnten, venn S1e sich der Sache -  en mehr gewachsen
fühlten Kalamitäten, wıe 611e der starrige aps Tban (1378—1389) der
Kirche besonders schwerer eit bereitet hat, ihm alle Kardinäle davongelau-
fen sind und vVon ihm ] olaubte hinrichten lassen Zu ..  müuüssen, weil
61@e unter Kuratel ctellen wollten?‘, vielleicht der Kirche erspart geblieben.
Gewiß, übereilte Veränderungen herbeizuführen, WAar!  4< nicht klug und der Kirche, die

ahrhunderten denkt, nicht zuzumuten.
den meınsten Ländern Europas ist aber schon mehr als 50 Jahre die republikanische

Gtaatsform eingeführt, und die geistlichen Fürstentümer Deutschland sind bereits
170 Jahre nicht csehr ZU1L erdruß der römischen Kurie säkularisiert. wWwäare  n also

der Zeit, alle herrscherlichen Formen der Ausübung des Hirtenamtes einer Über-
prüfung zZzu unterziehen.
Natürlich ist hinsichtlich der Verkündigung der Frohbotschaft 1MMer wieder e1ne
npassung der Form die gegebenen erhältnisse erforderlich. Sie erfolgt unseTfel
Zeit jedoch sehr zögernd. Bei aller Hochschätzung der scholastischen Philosophie, der

beachtliche Denkleistungen und die Erklärung eler mit Theologie
hängender Begriffe und Probleme verdanken, muß zugegeben werden, die Men-
schen NSerTer Tage -  r mehr solchen Kategorien denken Ist also wirkli SO
verwerflich, K vAl den Vorgang, den das Lateranense durch die adjek-
tivisch-partizipielle Form Von „transsubstantiatio” wiedergibt*® ıimter der echt-
erhaltung des gleichen Inhaltes, eın anderes Wort gesucht wird, das den Menschen

lage den ‚Ugang diesem Geheimnis erleichtert? Wolfgang Beinert fragt
Z. B., ob INnan nicht dafür „transsignificatio” könnte?®,
Fachausdrücke oder historische Feststellungen von onzilen sind nicht direkt Gegen-
cstand dogmatischer Deß&£nition. Das onzil V{ Trient erklärte Seiner itzung
UL, a ıber das Bußsakrament Die geheime sakramentale Beichte wurde Vn den
heiligen und altehrwürdigen Vätern mıit großer Übereinstimmung empfohlen; 61e
wurde von Anfang J  i der Kirche geübt??, Bernhard Poschmann konnte nachwei-
SCNHN, der Kirche der ersten Jahrhunderte die Privatbeichte keineswegs als gebo-
ten angesehen wurde28 Es ist also wünschenswert, WIT ın Zukunft noch mehr
Kräfte einsetzen, die Botschaft Christi einer uNnNseier Zeit verständlichen
Sprechweise darzubieten. Hätte InNan Z dem „Holländischen Katechismus” TTOLZ —_

gegebener Mängel nich  er doch eine positivere Einstellung für dieses der Sprache uUu115

Tage So entsprechende Glaubensbuch entgegenbringen können*?? War RS noch nicht

Franz Seppelt Georg Schwaiger, Papsttum 1 Spätmittelalter und in der Kenais-
Franz Seppelt, es: der Päpste (München *1957), 191— 193 1L,

Cap „Jesus Christus, Cu1us P Sanguls sacramento altaris sSub speciebus panıs
vini vVerac conthinenhuır transubstantiatis, Pane in P  7 et VINO in sanguinem”:1r  and 312, Nr 602; Alberigo 20608 U, Mangsi 22, O  u81

Neue Deutungsversuche der Eucharistielehre und das Konzil vVvVon Irient (mit ausgezeich-
nei abellarischen Zusammenstellungen), Theologie und osophie, Jg 40 1971),
342—363; Zum Beispiel Transsignifikation, Skizze über die Möglichkeit und Notwendigkeit
dogmatischer Neuinterpretation, 115 1970), 313—326, und Die Enzyklika yste-
1T1uUum fidei“ SOWIe neue Auffassungen il  ee  ber die Eucharistie, -  am 147 (1967), 159—176.
Cap. Ceterum, quoad modum confitendi Secreio.. sanctissimis antiquissimis
Patribus mMagno unaniım: secreta confessio sacramentalis, IUa ab inıto
ecclesia sancta, u55 est, fuerit SCMPEF commendata.” erig0 682, und Concilium Iri-
dentinum, ed. Societas Goerresiana Friburgi VIL1, 349

:3 Zuletzt Poenitentija secunda (Bonn 1940, eu: 1  ’ darauf hat H. In der
bereits erwähnten Gastvorlesung (s. Anm 42, bes hingewiesen.

Erklärung der Kardinalskommission sa  ber den ‚„‚neuen“ Katechismus S 15. Oktober
1968: Glaubensverkündigung tür Erwachsene, Deutsche Ausgabe des
Holländischen Katechismus (Freiburg 1969), ‚.14

111

man Vorsteher, die skh als ungeeignet entwickelten, wieder verabschieden könnte, 
sondern daß auch Amtsträger, die schwer unter der Last ihrer Verantwortung tragen, 
sich mit Anstand zurückziehen könnten, wenn sie sich der Sache nidtt mehr gewachsen 
fühlten. Kalamitäten, wie sie z. B. der halsstarrige Papst Urban VI. (1378-1389) der · 
Kirche in besonders schwerer Zeit bereitet hat, so daß ihm alle Kardinäle davongelau­
fen sind und er fünf von ihm neu ernannte glaubte hinrichten lassen zu müssen, weil 
sie ihn unter Kuratel stellen wollten24, wären vielleicht der Kirche erspart geblieben. 
Gewiß, übereilte Veränderungen herbeizuführen, wäre nicht klug und der Kirche, die 
in Jahrhunderten denkt, nicht zuzumuten. 
In den meisten Ländern Europas ist aber schon mehr als 50 Jahre die republikanische 
Staatsform eingeführt, und die geistlichen Fürstentümer in Deutschland sind bereits 
170 Jahre - nicht sehr zum Verdruß der römischen Kurie - säkularisiert. Es wäre also 
an der Zeit, alle herrscherlichen Formen der Ausübung des Hirtenamtes einer Ober­
prüfung zu unterziehen. 
Natürlich ist hinsichtlich der Verkündigung der Frohbotschaft immer wieder eine 
Anpassung der Form an die gegebenen Verhältnisse erforderlich. Sie erfolgt in unserer 
Zeit jedoch sehr zögernd. Bei aller Hochschätzung der scholastischen Philosophie, der 
wir beachtliche Denkleistungen und die Erklärung vieler mit Theologie zusammen­
hängender Begriffe und Probleme verdanken, muß zugegeben werden, daß die Men­
schen unserer Tage nicht mehr in solchen Kategorien denken. Ist es also wirklich so 
verwerflich, wenn z. B. für den Vorgang, den das Lateranense IV durch die adjek­
tivisch-partizipielle Form von „transsubstantiatio" wiedergibt25 unter der Aufrecht­
erhaltung des gleichen Inhaltes, ein anderes Wort gesucht wird, das den Menschen 
unserer Tage den Zugang zu diesem Geheimnis erleichtert? Wolfgang Beinert fragt 
z.B., ob man nicht dafür „transsignificatio" sagen könnte28• 

Fachausdrücke oder historische Feststellungen von Konzilien sind nicht direkt Gegen­
stand dogmatischer Definition. Das Konzil von Trient erklärte in seiner 14. Sitzung 
u. a. über das Bußsakrament: Die geheime sakramentale Beichte wurde von den 
heiligen und altehrwürdigen Vätern mit großer Obereinstimmung empfohlen; sie 
wurde von Anfang an in der Kirche geübt27• Bernhard Poschmann konnte nachwei­
sen, daß in der Kirche der ersten Jahrhunderte die Privatbeichte keineswegs als gebo­
ten angesehen wurde28• Es ist also wünschenswert, daß wir in Zukunft noch mehr 
Kräfte dafür einsetzen, die Botscha~ Christi in einer unserer Zeit verständlichen 
Sprechweise darzubieten. Hätte man z. B. dem „Holländischen Katechismus" trotz zu­
gegebener Mängel nicht doch eine positivere Einstellung für dieses der Sprache unserer 
Tage so entsprechende Glaubensbuch entgegenbringen können297 War es noch nicht 

24 Franz X. Seppelt I Georg Schwaiger, Das Papsttum im Spätmittelalter und in der Renais­
sance (= Franz X. Seppelt, Geschichte der Päpste IV) (München 21957), 191-193 u. 204. 

211 Cap. 1: ,,Jesus Christus, cuius corpus et sanguis in sacramento altaris sub speciebus panis 
et vini veraciter continentur transubstantiatis, pane in corpus, et vino in sanguinem": 
Mirbt/Aland M.2, Nr. 602; Alberigo 206 u. Mansi 22,981 s. 

25 Neue Deutungsversuche der Eucharistielehre und das Konzil von Trient (mit ausgezeich­
neten tabellarischen Zusammenstellungen), in: Theologie und Philosophie, Jg. 46 (1971), 
342-363; Zum Beispiel Transsignifikation, Skizze über die Möglichkeit und Notwendigkeit 
dogmatischer Neuinterpretation, in: ThPQ lil.8 (i970), 313-326, und Die Enzyklika ,,Myste­
rium fldei" sowie neue Auffassungen über die Eucharistie, in: ThQ 147 {1967), 159-176. 

27 Cap. 5: Ceterum, quoad modum confltendi secreto . • • a sanctissimis et antiquissimis 
Patribus magno unanimique consensu secreta confessio sacramentalis, qua ab initio 
ecclesia sancta, usa est, fuerit semper commendata." Alberigo 682, und Concilium Tri­
dentinum, ed. Societas Goerresiana (Friburgi 1961), VII/1, 349 s. 

28 Zuletzt Poenitentia secunda (Bonn 1940, Neudrudc 1964); darauf hat H. ]edin in der 
bereits erwähnten Gastvorlesung (s. Anm. 6) 42, bes. hingewiesen. 

29 S. Erklärung der Kardinalskommission über den „neuen" Katechismus vom 15. Oktober 
1968: Ergänzung zur Glaubensverkündigung für Erwachsene, Deutsche Ausgabe des 
Holländischen Katechismus (Freiburg 1969), 5-14. 

111 



SCNUß, Hermann Schi Würzburg“® mıt seiınen bahnbrechenden Veröffent-
lichungen ebenso wıe Nivard Schlög]1®! und Anton Günther von 1en auf den „Index
librorum prohibitorum“” gekommen SIN  32 und Galileo €el nach Widerruf

lebenslanger Konfinierung verurteilt wurde®3, umm Von Beispielen dem Mittel-
alter nicht zu reden? Gott c@1 ist heute der 1yp des allwissenden Theologen
Absterben begriffen?4,
3, icht NUur kritische Stellungnahme ennt die Kirchengeschichte, eın auch dankbar-
anerkennende und obende.

Hinsichtlich der Beurteilung der Reformation csind agen einen
edeutenden Schritt VO:' gekommen. ugustin Bea, der nach ScE1INnem Rücktritt
alg Rektor des Römischen Bibelinstituts auch ZUT Überraschung des Jesuiten-Generals
noch Präsidenten des Cekretariats z.1 Förderung der Einheit der Christen und

arı erhoben wurde5 unl deutschen Sprachgebiet 0se. ortz haben
dieser Hinsicht Verdienste erworben®®, die nicht immer genügend anerkannt wurden.
Nach 400 Jahren ist das Gespräch zwischen den christlichen Konfessionen des Abend-
landes, nach 30 Jahren das mıit christlichen Konfessionen des Morgenlandes wieder

Gang gekommen. He Erkenntnis, 1054 beim endgültigen Sichtbarwerden des
Bruches mir der morgenländischen Kirche beide Teile chu auf sich geladen haben,

30 Mit Dekret S Dezember wurden olgende ücher zensuriert: #}'  e Olısche
Dogmatik 6 Büchern“”; „Der Katholizismus als Princip des Fortschritts”: ır  je mOÖg-
iche Wahrheit des Christentums üchern“” SOWIe pp}  ıe Neue eit und der alte
Glaube, eine culturgeschichtliche Studie (Index librorum prohibitorum, hg. Auftrage
Pius XII [1948], 431)

31 M Dekret Vomn November 1921 bzw. L17, Mai 1922 wurden die er'‘! zensuriert:
zz  e heiligen en des undes  ‚A und „Die heiligen chriften des alten Bundes”,

ebd. 432)
Mit Dekret B Jänner  H+ R7 wurden olgende Werke indiziert „Euristheus und Hera-
©S, metalogische Kritiken und Meditationen”: „Die Juste-Milieus der eutschen Philo-
sophie gegenwärtiger Zeit”; „Peregrin’s Gastmahl, 211n Idylle ın eilf Octaven z2uUS dem
eutschen wissenschaftlichen Volksleben mit Beitraägen ZUT arakteristik .  europäi  scher
Philosophie alter und n Zeit“: „Süd- und Nordlichter 4 Hor:  u7zont speculativer
Theologzie, Fragment 1nes evangelischen Briefwechsels“; „Der letzte Symboliker, eine
durch die symbolischen Werke mach er’s und eur’s veranlaßte Schrift,

Briefen“”; „IThomas Sucrupulis, Transfiguration der Persönlichkeits-Pantheis-
el neuester Zeit”; „Vorschule speculativen Theologie des positiven Christen-
t*hums und Briefe, 1. Abtheilung Die Creationstheorie; Abtheilung Die Incarnations-
theorie”; „Janus-Köpfe, für Philosophie Theologie” zusammen mıf ann einrich

herausgegeben) und „Lydia, philosophisches Taschenbuch alc Seitenstück
Rug!  es  d ademıe (zusammen mit Johann Emanuel e: herausgegeben); vgl dazu
Nar und Marıa inter, Domprediger ann Emanuel Veith Kardinal
Schwarzenberg. Der Güntherprozeß unveröffentlichten Briefen und Akten (Wien

Osterr. Akademie der Wissenschaften Phil. Hist. Klasse, Sonderband 282/2); vgl
Index, 2  J Joseph Pritz, Glauben und Wissen bei Anton Günther Wiener Beiträge
ZUT Theologie I Wien 1963, il ders., Wegweisung Theologie, Briefe Anton Günthers

Johann Nepomuk Ehrich m  F einer Einleitung Wiener Beiträge ZUT Theologie,
XXXVII), Wien 1971.
Friedrich Dessayuer, Der Galilei und Abendländische Tragödie (Frankfurt*
Man £ühlt sich SO} der Lektüre des agebuches von Anne Frank (Frankfurt

83) erinnert: Gcie schildert Frau VOo Daan, eıne jüdische Mitgefangene: pp'  1€
gnädige Frau redet ohne Punkt und Komma, ob jemand zuhört oder nicht,
dafür intferessier'‘ sie si|  Q nicht, darauf kommt nicht ist überzeugt, daß ihre
goldenen Worte für jeden ein Vergnügen sind,.“”  e
14, Dezember 1959 AAS 52 (1960), 11.
Besonders durch seine es der Reformation, die Auflage 1939/40 üunster
erschienen ist und deren TSE nach längerem, durch urı tellen verursachtem Zögern,
1948 erscheinen durfte; die . Auflage ast 1962 herausgekommen.

112

genug, daß Hermann Schell in Würzburg30 mit seinen bahnbrechenden Veröffent­
lichungen ebenso wie Nivard Schlögl31 und Anton Günther von Wien auf den „Index 
librorum prohibitorum" gekommen sind82 und Galileo Galilei nach seinem Widerruf 
zu lebenslanger Konfinierung verurteilt wurde38, um von Beispielen aus dem Mittel­
alter nicht zu reden? Gott sei Dank ist heute der Typ des allwissenden Theologen im 
Absterben begriffen34• 

3. Nicht nur kritische Stellungnahme kennt die Kirchengeschichte, nein auch dankbar­
anerkennende und lobende. 

Hinsichtlich der Beurteilung der Reformation sind wir in unseren Tagen doch einen 
bedeutenden Schritt vorwärts gekommen. Augustin Bea, der nach •seinem Rücktritt 
als Rektor des Römischen Bibelinstituts auch zur Überraschung des Jesuiten-Generals 
noch zum Präsidenten des Sekretariats zur Förderung der Einheit der Christen und 
zum Kardinal erhoben wurde35, und im deutschen Sprachgebiet Josef Lortz haben in 
dieser Hinsicht Verdienste erworben36, die nicht immer genügend anerkannt wurden. 
Nach 400 Jahren ist das Gespräch zwischen den christlichen Konfessionen des Abend­
landes, nach 900 Jahren das mit christlichen Konfessionen des Morgenlandes wieder 
in Gang gekommen. Die Erkenntnis, daß 1054 beim endgültigen Sichtbarwerden des 
Bruches mit der morgenländischen Kirche beide Teile Schuld auf sich geladen haben, 

30 Mit Dekret vom 1-5. Dezember 1898 wurden folgende Büdter zensuriert: ,,Die Katholische 
Dogmatik in 6 Büchern"; ,,Der Katholizismus als Princip des Fortsdtritts"; ,,Die mög­
lidte Wahrheit des Christentums in 4 Büdtem" sowie „Die Neue Zeit und der alte 
Glaube, eine culturgesdtidttlidte Studie (Index librorum prohibitorum, hg. im Auftrage 
Pius XII. [1948], 431). 

31 Mit Dekret vom 16. November 1921 bzw. 17. Mai 1922 wurden die Werke zensuriert: 
,,Die heiligen Sdtriften des neuen Bundes" und „Die heiligen Schriften des alten Bundes", 
1. Bd.: (ebd. 432). 

32 Mit Dekret vom 8. Jänner 1857 wurden folgende Werke indiziert: ,,Euristheus und Hera­
cles, metalogisdte Kritiken und Meditationen.6'; ,,Die Juste-Milieus in der deutsdten Philo­
sophie gegenwärtiger Zeit"; ,,Peregrin's Gastmahl, ein Idylle in eilf Octaven aus dem 
deutsdten wissensdtaftlichen Volksleben mit Beiträgen zur Charakteristik europäischer 
Philosophie in alter und neuerer Zeit"; ,,Süd- und Nordlidtter am Horizont speculativer 
Theologie, Fragment eines evangelisdten Briefwedtsels"; ,,Der letzte Symboliker, eine 
durch die symbolisdten Werke nach J. A. Möhler's und F. C. Beur~s veranlaßte Sdtrift, 
in Briefen"; ,,Thomas a Sucrupulis, zur Transfiguration der Persönlidtkeits-Pantheis­
men neuester Zeit"; ,,Vorsdtule zur speculativen Theologie des positiven Christen­
thums und Briefe, 1. Abtheilung: Die Creationstheorie; 2. Abtheilung: Die Incamations­
theorie"; ,,Janus-Köpfe, für Philosophie und Theologie" (zusammen mit Johann Heinridt 
Pabst herausgegeben) und „Lydia, philosophisches Taschenbuch als Seitenstück zu A. 
Ruge's ,Akademie111 (zusammen mit Johann Emanuel Veith herausgegeben); vgl. dazu 
Eduard und Maria Winter, Domprediger Johann Emanuel Veith und Kardin:al Friedrich 
Sdtwarzenberg. Der Güntherprozeß in unveröffentlidtten Briefen und Akten (Wien 1972) 
( = Österr. Akademie der Wissenschaften Phil. Hist. Klasse, Sonderband 282/2); vgl. 
Index, 207; Joseph Pritz, Glauben und Wissen bei Anton Günther ( = Wiener Beiträge 
zur Theologie IV), Wien 1963, u. ders., Wegweisung zur Theologie, Briefe Anton Günthers 
an Johann Nepomuk Ehrich mit einer Einleitung (= Wiener Beiträge zur Theologie, 
XXXVII), Wien 1971. 

33 Friedridt Dessauer, Der Fall Galilei und wir - Abendländisdte Tragödie (Frankfurt' 1957). 
3' Man fühlt sidt an soldte bei der Lektüre des Tagebudtes von Anne Frank (Frankfurt 

3'1972, 83) erinnert; sie sdtildert Frau von Daan, eine arme jüdische Mitgefangene: ,,Die 
gnädige Frau . . . redet • . . ohne Punkt und Komma, ob jemand zuhört oder nidtt, 
dafür interessiert sie sidt nidtt, darauf kommt es nidtt an. Sie ist überzeugt, daß ihre 
goldenen Wo_rte für jeden ein Vergnügen -sind." 

35 14. :Dezember 1,959: AAS 52 (1960), 11. 
as Besonders durch seine Geschichte der Reformation, die in 1. Auflage 1939/40 ·in Münster 

erschienen ist und deren 4. erst nach längerem, durch kuriale Stellen verursachtem Zögern, 
1948 erscheinen durfte; die 5. Auflage dst 1962 herausgekommen. 

112 



1st  s heute ebenso deutlich?? wIie die andere, das eligiöse Anliegen der Reformation
zZzUu wenig anerkannt wurde3® Gegenseitige Verketzerung ist heute ott sge1l
nich:  er mehr Al der Tagesordnung. Hier hat die Kirchengeschichte einen bedeutenden
Beitrag ZUT Verständigung geleistet. Die Tübinger Schule hat Verdienst, das nich‘  PP
übersehen werden annn Damit wurde jene Haltung überwunden, die sich noch ange
nach der Glaubensspaltung Z.. iın der Veröffentlichung der „Magdeburger Centurio-
nen auf evangelischer Ceite?9 und auf katholischer durch die ‚„Annales ecclesiastici
ofenbarteil.,
Ein weıterer Pluspunkt: Auch der rage der Volkssprache beim Gottesdienst csind

eın gutes StHül  Q vorangekommen, jetzt auch deutlich erkennen, d  a f der
Zugang Z Texten, die einer anderen Mentalität entstammen, auf ese Weise
noch nicht automatisch gesichert ist. Wer hätte aber VOT Jahren gedacht, der
Kanon der Messe der Landessprache gebetet werden dürfte? Gerade auf
diesem Gebiet der Volkssprache hat sich eben klar die Kenntn:  15 durchgesetzt,
Christus zu diesem Zweck e1n! spezielle Sprache vorgeschrieben hat. Zu bedauern ist
IV daß 11a sich erst spät zu dieser Erkenntnis durchgerungen hat, al erst

spat auf die chengeschichte gehört hat. Zur Zeit der Reformation waäare das e1ne
Hilfe die von beiden Seiten gewünschte Einheit gewesen‘*,
der denken den Akkommodations- und Ritenstreit Indien und China. Beim
Jüngsten Gericht möchte ich nicht der Haut des den ernen ÖOsten entsandten
päpstlichen Legaten Charles Thomas Maillard de Tournon stecken®3. Wenn damals
gelungen 4:  wäre, diese Völker cdas Christentum ZU gewinnen, WIe anders könnte
die Situation der Kirche Fernen sten sen
Die Beschäftigung mıit der Mission Jäß+t 1115 einen weiteren Fortschritt erkennen. Die
Kirche glaubte lange Zeit, sich bei der Evangelisation auf die Unterstützung weltlicher

verlassen mMUusSSsen.  .. Die Förderung der Mission durch Charles Kichelieu sollte
VOTr allem den Interessen der „grande nation'  « enen. Die Tätigkeit der Kirche
Zentral- und Südamerika unter dem Patronat Spaniens und Portugals W  Jal ähnlichen
Getahren ausgesetzt; dort wurden Z Einheimische Zumm Teil nicht ZU1L Priestertum
zugelassen‘44, Das hat sich inzwischen geändert. Gerade Pius XI ‘  W  A  Jal c5, der csehr
energisch für die Heranbildung e1nes einheimischen Klerus eingetreten ist In

b B. die Begegnung zwischen Papst aul und Patriarch Athenagoras erusalem
en: ihrer Pilgerfahrt S bis anner 1964 ins Heilige Land, und die BCN-
seıtige Aufhebung des annes VOTr
Vgl das schon /  O erte Buch VO:  » Joseph Lortz.

Peter Stockmeier, Kirchengeschichte der katholischen Tübinger Schule, in Kirchen-
eschichte heute, 95.—111
Die ersten Bde. behandelten die bis und erschienen Basel 59—1574.

41 Caesar Baronius behandelte die eit bis 198 die zwischen 1588 und 1607 ın
RKom erschienen: Oderico Raynaldıi behandelte den '"aum von 1198 1566 ın
(Romae den Giacomo derchi bis Jahre 1571 omae
weiterführte; ‚ugustin Theiner Trte in die Darstellung der Jahre
(Romae und gab dann das bisherige Werk Vom Jahre 1—1571 in 377
Neu heraus das vorher U, schon Giovanni Dome:  nNıICO Mansı
38 Bdn. veröffentlicht hatte (Lucca 1738—1759).

42 Luther forderte die Volkssprache Z, „5Sermon von dem Testament, das ıst
von der heiligen Messe“ (1520) VI, 36 Luthers Werke in ÄAuswa F von
Otto Clemen, 1, Berlin 308) und in „De captivitate Babylonica ecclesiae“”
(1520) ebd., Cliemen, aaQ., 457); Luther wurde aber WCe$ der WAarm-
geister, die unges: Volkssprache verlangten, etwas zurückhaltender diese Hin-
welıse bin ich Herrn rof. Dr. Johannes allmann, ochum, VCID tet

43 Francis Rou EeaU, Maillar © Tournon, Papa!l Legate the ourt of Peking, ..  a
D3  1ST 1962), 264— 21223

44 05Sse! Glazik, Der Missionsfrühling zu Beginn der euzeit, in: Reformation, atholische
Reform und Gegenreformation Handbuch der Kirchenges:  te, hg. V, Hubert Jedin,
Bd. 4) (Freiburg1

113

ist heute ebenso deutlich37 wie die andere, daß das religiöse Anliegen der Reformation 
zu wenig anerkannt wurde38• Gegenseitige Verketzerung ist heute Gott sei Dank 
nicht meht an der Tagesordnung. Hier hat die Kirchengeschichte einen bedeutenden 
Beitrag zur Verständigung geleistet. Die Tübinger Schule hat ein Verdienst, das nicht 
übersehen werden kann39• Damit wurde jene Haltung überwunden, die sich noch lange 
nach der Glaubensspaltung z. B. in der Veröffentlichung der „Magdeburger Centurio­
nen" auf evangelischer Seite40 und auf katholischer durch die „Annales ecclesiastici" 
offenbarte41• 

Ein weiterer Pluspunkt: Auch in der Frage der Volkssprache beim Gottesdienst sind 
wir ein gutes Stück vorangekommen, wenn wir jetzt auch deutlich erkennen, daß aer 
Zugang zu Texten, die einer ganz anderen Mentalität entstammen, auf diese Weise 
noch nicht automatisch gesichert ist. Wer hätte aber z. B. vor Jahren gedacht, daß der 
Kanon der hl. Messe einmal in der Landessprache gebetet werden dürfte 7 Gerade auf 
diesem Gebiet der Volkssprache hat sich eben klar die Kenntnis durchgesetzt, daß 
Christus zu diesem Zweck keine spezielle Sprache vorgeschrieben hat. Zu bedauern ist 
nur, daß man sich erst so spät zu dieser Erkenntnis durchgerungen hat, daß man erst 
so spät auf die Kirchengeschichte gehört hat. Zur Zeit der Reformation wäre das eine 
Hilfe für die von beiden Seiten gewünschte Einheit gewesen42• 

Oder denken wir an den Akkommodations- und Ritenstreit in Indien und China. Beim 
Jüngsten Gericht möchte ich nicht in der Haut des in den Femen Osten entsandten 
päpstlichen Legaten Charles Thomas Maillard de Toumon stecken43• Wenn es damals 
gelungen wäre, diese Völker für das Christentum zu gewinnen, wie ganz anders könnte 
die Situation der Kirche im Femen Osten sein! 
Die Beschäftigung mit der Mission läßt uns einen weiteren Fortschritt erkennen. Die 
Kirche glaubte lange Zeit, sich bei der Evangelisation auf die Unterstützung weltlicher 
Mächte verlassen zu müssen. Die Förderung der Mission durch Charles Richelieu sollte 
vor allem den Interessen der „grande nation" dienen. Die Tätigkeit der Kirche in 
Zentral- und Südamerika unter dem Patronat Spaniens und Portugals war ähnlichen 
Gefahren ausgesetzt; dort wurden z. B. Einheimische zum Teil nicht zum Priestertum 
zugelassen44• Das hat sich inzwischen geändert. Gerade Pius XI. war es, der sehr 
energisch für die Heranbildung eines einheimischen Klerus eingetreten ist. In unserem 

37 S. z. B. die Begegnung zwischen Papst Paul VI. und Patriarch Athenagoras in Jerusalem 
während ihrer Pilgerfahrt vom 4. bis 6. Jänner 1964 ins Heilige Land, und die gegen­
seitige Aufhebung des Bannes vor 10 Jahren. 

::s Vgl. das schon in Anm. 9 zitierte Buch von Joseph Lortz. 
3P S. Peter Stodcmeier, Kirchengeschichte in der katholischen Tübinger Schule, in: Kirchen­

geschichte heute, 95-111. 
40 Die ersten 8 Bde. behandelten die Zeit bis 1400 und erschienen in Basel 1559-1574. 
41 Caesar Baronius behandelte die Zeit bis 1198 in 12 Bdn, die zwischen 1588 und 1607 in 

Rom erschienen; Oderico Raynaldi behandelte den Zeitraum von 1198 bis 1566 in 9 Bdn. 
(Romae 1646-1677}, den Giacomo Laderdti bis zum Jahre 1571 (Romae 1728-1737) 
weiterführte; Augustin Th einer führte in 3 Bdn. die Darstellung der Jahre 1572-1585 
(Romae 1856} hinzu und gab dann das bisherige Werk vom Jahre 1-1571 in 3'/ Bdn. 
neu heraus (Parisüs 1864-1883}, das vorher u. a. schon Giovanni Domenico Mansi in 
38 Bdn. veröffentlicht hatte (Lucca 1738-1759). 

◄:? Luther forderte die Volkssprache z. B. im „Sermon von dem neuen Testament, das ist 
von der heiligen Messe" (1520): WA VI, 362 ( = Luthers Werke in Auswahl, hg. von 
Otto Clemen, I, Berlin 151959, 308) und in „De captivitate Babylonica ecclesiae" 
(1520): ebd., 524 (= Clemen, aaO., 457}; Luther wurde dann aber wegen der Schwarm­
geister, die ungestüm die Volkssprache verlangten, etwas zurüdchaltender (für diese Hin­
weise bin ich Herrn Prof. Dr. Johannes Wallmann, Bochum, verp.ßichtet). 

43 Francis A. Rouleau, Maillard de Toumon, Papal Legate at the Court of Peking, in: 
AHSI 31 (1962), 264-323. 

44 5. Josef Glazik, Der Missions&ühling zu Beginn der Neuzeit, in: Reformation, Katholische 
Reform und Gegenreformation (= Handbuch der Kirchengeschichte, hg. v. Hubert Jedin, 
Bd. 4). (Freiburg 1967), 605-649. 

8 113 



ahrhundert hat sich die Mission Von den kolonialen Mächten ge  Nnnt, und konnte
eine eigene Hierarchie zielbewußt aufgebaut werden.
Der Fortfall des großen Kirchenstaates hat einer anderen Seite her die übernatio-
nale Stellung der Kirche und des Papstes besser sichthbar gemacht. Die Kirche bemüht
sich SUgar um Gespräche mit Ländern, denen die atheistische Lebensanschauung
VOorherrs! und die einzige Staatspartei vorgeschrieben wird mit Erfolg
wird sich zeigen. onnen  . Erzbischof Agostino Casaroli 1Ur wünschen, P

gelinge, muit der Klugheit eines Ercole Consalvi auch dessen Erfolge Über-
legen uUunNns, wıe lange WIT den Kirchenstaat ter rägung hartnäckig verteidigt
haben, fasc+ 50, ob von ( angeor worden wäre®, Die Konstanti-
nische ung mußte als eWEels herangezogen werden‘®, auf die sich selbst
eın berühmter und ges  er Mann wıie Innozenz I1l berufen hat, obwohl schon
K  alser  . ÖOtto zwelı ahrhunderte ZUVOT rundheraus als Fälschung abgelehnt hatte.
Trotz der Zweitel, die Nikolaus vVon ues und Lorenzo angemelde haben,
elt ian 5 der Richtigkeit ihres Inhalts noch bis ZUFT Mitte des 19, ahrhunderts
es'
In unseren Tagen aber haben die Päpste durch ihre Friedensbemühungen, die schon
äAhrend des ersten und zweıten Weltkrieges bemerkbar wurden, große Anstrengun-
gen die gesamte Menschheit ntfaltet. Auch Johannes und Paul verdie-

dieser Hinsicht uNseTe oile Anerkennung. Die Kirche LI1TL unseren Tagen
nicht NUu3 mut Worten, sondern der Tat für die Unterdrückten und Notleidenden
auf der ZanZ‘ Welt e1in. großen Hilfswerke „Misereor” und
„Advem'at"‚ die alleinS den deutschen Katholiken getragen werden.

diese Beobachtungen zeigen, A sich S  E Kirche jedenfalls bemüht,
TOgramm weiterhin Richtschnur ihres Handelns betrachten freilich iınmitten
aller menschlichen Gebrechlichkeit, die den Weg anchmal verdunkelt hat. Doch das
Licht wurde nı]e vollends ausgelöscht. E brannte durch alle Zeiten weiter. eilige
wıie Franz S Äss;  151,  ®  & Elisabeth VO  ; Thüringen, Vinzenz von Paul, Maximilian Kolbe
und Edith Gtß legen Zeugnis ab Das ist beglückend.
Wenn alsco die Relevanz der Kirchengeschichte die Beurteilung der heutigen
kirchlichen Situabhon eiıner Prüfung unterziehen, dann darf£ n gemäßigter Opti-
IMUSMUS erfüllen. Denn onnen  .. erkennen: Die Kirchengeschichte ist auch dem
Sinne „erhebend”, „schwer geNUß, un die andere (negative) aags z

heben”, relevant Tage Wir stellen fest Die Kirche wird weiterhin bestehen
bleiben. Sie hat freili keinen Garantiebrief ihre dauernde E:  xistenz  s Europa.
Auch Nordafrika gab 5 einerzeit blühende Gemeinden, die längst untergegangen
sind.

ü  “

Zum Schl;: Hinweis, eE1Ne bescheidene Feststellung. verweise auf st
erschienene Literatur: auf das Heft des ahrgangs der Zeitschrift Ils  emıuinarıum  DA
1973), dem Them: „De Historila Ecclesiae sacerdotali formatione“ mit Bei-
tragen U, vVon Friedrich Kempf, Jean anielou, Jedin, Konrad Repgen und
Martino Giusti gewidmet ist; auf das ein-Buch „Kirchengeschichte heute, Ge-
schichtswissenschaft der Theologie miı1t Beiträgen von Norbert Brox, Erwin serloh,
ubert Jedin, Heinrich Lutz und Peter Stockmeier, hg V, Raymund beim Pau-
linus-Verlag (Trier 70)  7 auf Peter Stockmeier, „Kirchengeschichte und Geschicht-
lichkeit der ag 1mM en einer Ringvorlesung der Kath.-theol Fakultät

yllabus, lNecHo modernorum 105 S
ext bei Mirbt/Aland, 251—256, Nr.

A7 Vgl Horst Fuhrmann, in: 15 (1959),

114

Jahrhundert hat sich die Mission von den kolonialen Mächten getrennt, und es konnte 
eine eigene Hierarchie zielbewußt aufgebaut werden. 
Der Fortfall des großen Kirchenstaates hat von einer anderen Seite her die übernatio­
nale Stellung der Kirche und des Papstes besser sichtbar gemacht. Die Kirche bemüht 
sich sogar um Gespräche mit Ländern, in denen die atheistische Lebensanschauung 
vorherrscht und durch die einzige Staatspartei vorgeschrieben wird. Ob mit Erfolg -
wird sich zeigen. Wir können Erzbischof Agostino Casaroli nur wünschen, daß es ihm 
gelinge, mit der Klugheit eines Ercole Consalvi auch dessen Erfolge zu ernten. Ober­
legen wir uns, wie lange wir den Kirchenstaat alter Prägung hartnäckig verteidigt 
haben, fast so, als ob es von Christus so angeordnet worden wäre45• Die Konstanti­
nische Fälschung mußte u. a. als Beweis herangezogen werden46, auf die sich selbst 
ein so berühmter und gescheiter Mann wie Innozenz III. berufen hat, obwohl sie schon 
Kaiser Otto III. zwei Jahrhunderte zuvor rundheraus als Fälschung abgelehnt hatte. 
Trotz der Zweifel, die Nikolaus von Kues und Lorenzo di Valla angemeldet haben, 
hielt man an der Richtigkeit ihres Inhalts noch bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts 
fest47• 

In unseren Tagen aber haben die Päpste durch ihre Friedensbemühungen, die schon 
während des ersten und zweiten Weltkrieges bemerkbar wurden, große Anstrengun­
gen für die gesamte Menschheit entfaltet. Auch Johannes XXIII. und Paul VI. verdie­
nen in dieser Hinsicht unsere volle Anerkennung. Die Kirche tritt in unseren Tagen 
nicht nur mit Worten, sondern in der Tat für die Unterdrückten und Notleidenden 
auf der ganzen Welt ein. Denken wir an die großen Hilfswerke „Misereor'' und 
,,Adveniat', die allein von den deutschen Katholiken getragen werden. 
All diese Beobachtungen zeigen, daß sich unsere Kirche jedenfalls bemüht, Christi 
Programm weiterhin als Richtschnur ihres Handelns zu betrachten - &eilich inmitten 
aller menschlichen Gebrechlichkeit, die den Weg manchmal verdunkelt hat. Doch das 
Licht wurde nie vollends ausgelöscht. Es brannte durch alle Zeiten weiter. Heilige 
wie Franz von Assisi, Elisabeth von Thüringen, Vinzenz von Paul, Maximilian Kolbe 
und Edith Stein legen dafür Zeugnis ab. Das ist beglückend. 
Wenn wir also die Relevanz der Kirchengeschichte für die Beurteilung der heutigen 
kirchlichen Situation einer Prüfung unterziehen, dann darf uns ein gemäßigter Opti­
mismus erfüllen. Denn wir können erkennen: Die Kirchengeschichte ist auch in dem 
Sinne „erhebend", cl. h. ,,schwer genug, um die andere (negative) Waagschale zu 
heben", relevant für unsere Tage. Wir stellen fest: Die Kirche wird weiterhin bestehen 
bleiben. Sie hat &eilich keinen Garantiebrief für ihre dauernde Existenz in Europa. 
Auch in Nordafrika gab es seinerzeit blühende Gemeinden, die längst untergegangen 
sind. 

* 
Zum Schluß ein Hinweis, eine bescheidene Feststellung. Ich verweise auf jüngst 
erschienene Literatur: auf das 1. Heft des 13. Jahrgangs der Zeitschrift „Seminarium" 
{1973), das dem Thema „De Historia Ecclesiae in sacerdotali formatione" mit Bei­
trägen u. a. von Friedrich Kempf, Jean Danielou, Hubert J edin, Konrad Repgen und 
Martino Giusti gewidmet ist; auf das Klein-Buch: ,,Kirchengeschichte heute, Ge­
schichtswissenschaft der Theologie", mit Beiträgen von Norbert Brox, Erwin Iserloh, 
Hubert Jedin, Heinrich Lutz und Peter Stockmeier, hg. v. Raymund Kottje beim Pau­
linus-Verlag (Trier 1970); auf Peter Stockmeier, ,,Kirchengeschichte und Geschicht­
lichkeit der Kirche", Vortrag im Rahmen einer Ringvorlesung der Kath.-theol. Fakultät 

45 Syllabus, seu collecäo errorum modemorum Pius IX.: D 2976. 
48 Text bei Mirbt/Aland, 251-256, Nr. 504. 
47 Vgl. Horst Fuhrmann, in: DA 15 (1959), 523-540. 

114 



der Universität München, veröffentlicht ZKG, Jg 1970), 145—162; SOWIe auf
die Äußerungen „Zur Aufgabe des Kirchengeschichtsschreibers‘ Hubert Jedin und
Joseph Lo  + der Jg. 61 1952), 65—78 und 317-—327,
ÄAus esen Veröffentlichungen entnehmen aufs Die Kirchengeschichte VOTI-

mag wertvolle Handreichungen die sSung schwieriger ragen auch der egen-
geben Sie könnte atıch Fdi‘ll Thema Zölibat, Unauflöslichkeit der Ehe und

Lehraufsichtsverfahren Beiträge liefern, 11 NUur einige Themen, ‚ die gerade Ge-
sprä SIN  d, zu MN
Freilich darf die Kirchengeschichte nicht wıie e1ine willfährige Dirne benutzt werden,
die dann ruft, J&  Il 61e einem Willen Seıin soll Das Wäar immer schon
die organgsweise autoritärer  + eme. Osen  . WIT AUS den lichten und dunklen eiten
der Kirchengeschichte das heraus, wWas uns hilft, schöpfen WIT NeuUue Mut, denken
aran, aß die Kirchengeschichte auch für die Kirche der Zukunft e1ne Bedeutung hat.

HÄRING

Reflexionen Erklärung der Glaubenskongregation i1ber
einige Fragen der Sexualethik
Die Erklärung Persona Humana PH) Dez. hat gemischte Reak-
onen ausgelöst. iele Bischöfe und eelsorger haben clie Erklärung lebhaftt begrüßt,
weil G1 iber einige umstrittene Fragen wiederum GSGicherheit der traditionellen
Lehre gibt. Viele andere, die VOT allem auf den Dialog mit der kritischen Generation
bedacht SIN!  d, fanden die Erklärung nich:  en hilfreich He weltliche Presse reagijerte
allgemeinen mıit Ausdrücken der Verachtung und des Zornes. Die Theologen haben
csich allem nach der theologischen Sicht gefragt, die der Erklärung zugrunde liegt.

versuche hier eiıne grundsätzlich theologische und zugleich pastorale Wertung S
Zuerst soll das Gute und Wahre 115  . Licht gestellt werden: Das pastorale Grund-

anliegen muß ernst SCHNOHNMUNEN werden Dann frage ich nach den theologischen
Voraussetzungen und den allgemeinen theologischen Anliegen, die 116 -
benb:  48 dargeboten werden ID Dann gilt c5, auf die einzelnen Punkte Blick
auf die Pastoral einzugehen IN)

Der Mut, unliebsame Dinge ZUu

Christus, der Gtifter der Kirche, ist der Prophet. Er entlarvt nicht U clie Sünde
einzelner Menschen, sondern VOT allem den Ungeist eines Großteils SEe1INeESs Volkes
So muß auch clie Kirche den Murt haben, den gefährlichen Tendenzen des Zeit-
geistes widerstehen. Gie muß deutlich Sagen, die menschliche exualität der
Erlösung bedarf Gie ist Werk des Schöpfers, und die Erlösung 15t ihr angeboten.
‚Aber für vIe  Jle Zeitgenossen ist S1e  - eın Idol. Sie WIT!  d einem Teil der Konsum-
gesellschaft. Tag Jag wird Sex-Konsum durch die Massenmedien und auf den
Umschlagplätzen der Ge;uß-Märkte mit jeder Form des Abschlags angeboten. Zahl-

i ”77.096,
115

an der Universität München, veröffentlicht in: 2KG, Jg. 81 (1970), 145-162; sowie auf 
die Äußerungen „Zur Aufgabe des Kirchengeschichtsschreibers" von Hubert J edin und 
Joseph Lortz in der TihZ, Jg. 61 (1952), 65-78 und 317-327. 
Aus diesen Veröffentlichungen entnehmen wir aufs neue: Die Kirchengeschichte ver­
mag wertvolle Handreichungen für die Lösung schwieriger Fragen auch in der Gegen­
wart zu geben. Sie könnte auch zum Thema Zölibat, Unauflöslichkeit der Ehe und 
Lehraufsichtsverfahren Beiträge liefern, um nur einige Themen, die gerade im Ge-

, spräch sind, zu nennen. 
Freilich darf die Kirchengeschichte nicht wie eine willfährige Dirne benutzt werden, 
die man nur dann ruft, wenn sie einem zu Willen sein soll. Das war immer schon 
die Vorgangsweise autoritärer Systeme. Lösen wir aus den lichten und dunklen Seiten 
der Kirchengeschichte das heraus, was uns hilft, schöpfen wir neuen Mut, denken wir 
daran, daß die Kirchengeschichte auch für die Kirche der Zukunft eine Bedeutung hat. 

BERNHARD HÄRING 

Reflexionen zur Erklärung der Glaubenskongregation über 
einige Fragen der Sexualethik 
Die Erklärung Persona Humana ( = PH) vom 29. Dez. 19751 hat gemischte Reak­
tionen ausgelöst. Viele Bischöfe und Seelsorger haben die Erklärung lebhaft begrüßt, 
weil sie über einige umstrittene Fragen wiederum Sicherheit in der traditionellen 
Lehre gibt. Viele andere, die vor allem auf den Dialog mit der kritischen Generation 
bedacht sind, fanden die Erklärung nicht hilfreich. Die weltliche Presse reagierte im 
allgemeinen mit Ausdrücken der Verachtung und des Zornes. Die Theologen haben 
sich vor allem nach der theologischen Sicht gefragt, die der Erklärung zugrunde liegt. 
Ich versuche hier eine grundsätzlich theologische und zugleich pastorale Wertung von 
PH. Zuerst soll das Gute und Wahre ins Licht gestellt werden: Das pastorale Grund­
anliegen muß ernst genommen werden (1). Dann frage ich nach den theologischen 
Voraussetzungen und den allgemeinen theologischen Anliegen, die sozusagen ,.ne­
benbei" dargeboten werden (II). Dann gilt es, auf die einzelnen Punkte im Blick 
auf die Pastoral einzugehen (III). 

1 
Der Mut, unliebsame Dinge zu sagen 
Christus, der Stifter der Kirche, ist der Prophet. Er entlarvt nicht nur die Sünde 
einzelner Menschen, sondern vor allem den Ungeist eines Großteils seines Volkes. 
So muß auch die Kirche den Mut haben, den gefährlichen Tendenzen des Zeit­
geistes zu widerstehen. Sie muß deutlich sagen, daß die menschliche Sexualität der 
Erlösung bedarf. Sie ist Werk des Schöpfers, und die Erlösung ist ihr angeboten. 
;Aber für viele Zeitgenossen ist sie ein Idol. Sie wird zu einem Teil der Konsum­
gesellschaft. Tag für Tag wird Sex-Konsum durch die Massenmedien und auf den 
Umschlagplätzen der Genuß-Märkte mit jeder Form des Abschlags angeboten. Zahl-

1 AAS LXVIII/1976, 77-96. 

115 


