GOTTFRIED BACHL

Die Analogie des Weiblichen in der Trinitit*

L

In dem Aufsatz ,Luther als Schiedsrichter zwischen Strauf und Feuerbach”, der bisher
K. Marx zugeschrieben wurde, nach neuesten Forschungen aber mit groBer Wahr-
scheinlichkeit als Arbeit Feuerbachs gelten muf!, heift es zum SchluB: ,,Und es gibt
keinen anderen Weg fiir euch (die spekulativen Theologen und Philosophen) zur
Wahrheit und Freiheit als durch den Feuer-bach. Der Feuerbach ist das Purgatorium
der Gegenwart”2, Dieser Satz gibt mit schoner Klarheit den Anspruch eines Philo-
sophen wieder, dessen friih erwachtes Sendungsbewufltsein® verkniipft war mit dem
Versuch, an der Schwelle einer neuen Epoche die entsprechende umfassende, endgiil-
tige Deutung der Religion, vor allem des Christentums, zu bieten. Feuerbach sah in
seinem Verstindnis der Religion die Vollendung der Aufklirung, die Uberbietung und
Erledigung aller bisherigen Auslegungen; er war iiberzeugt, daB in seinem Werk der
religiésen Uberlieferung des Abendlandes ein Ende gesetzt und iiber Kant, Schelling
und Hegel hinaus ein Wendepunkt der Weltgeschichte ermdglicht war. Mag dieser
Wille zu epochaler Wirksamkeit dramatisch gefirbt und iiber die wirkliche philosophi-
sche Bedeutung gehoben sein durch die feindliche Isolierung, in der Feuerbach leben
mufte, die Entwicklung hat ihm zumjndest darin Recht gegeben, daf aus dem von ihm
gebotenen Kanon an Auslegungskategorien die spitere Religionskritik aller Grade
ihre Methode, ihre Absicht und weithin auch ihre Inhalte nahm. In diesem Sinn
scheint es nicht iibertrieben zu sein, wenn K. Lowith meint, Feuerbachs Lehre sei
,,schlechthin zum Standpunkt der Zeit geworden, auf dem wir nun alle — bewus8t oder
unbewuft — stehen”4,

Es bedarf keines niheren Beweises, da8 es fiir die christliche Theologie keine blole
Fleiaufgabe ist, wenn sie der philosophischen Deutung ihres eigenen Gegenstandes
volle Aufmerksamkeit schenkt; diese kommt aus dem ihr wesentlichen Interesse, die
christliche Botschaft an den Kriterien als wahr zu erweisen, die im Lauf der Epochen
vom menschlichen Denken fiir die Erfassung der Wirklichkeit erarbeitet werden. Die
Theologie kann sich weder damit begniigen, durch eine duBerliche dogmatische Ver-
fiigung die kritische Frage der Philosophie von der christlichen Botschaft wegzuhal-
ten® noch kann sie jenen zuliebe ihr Geschiift aufgeben, die den Kopf — verdrossen

* Vorlesung zur Eréffnung des Studienjahres 1975/76 an der Philosophisch-Theologischen
Hochschule der Ditzese Linz. Zitiert wird nach: Ludwig Feuerbachs Samtliche Werke,
neu hg. v. W. Bolin / F. Jodl, 10 Bde., um 3 Erginzungsbinde (hg. v. H-M. SaB) erw.
2. Aufl,, Stuttgart / Bad Cannstatt (1954—1964) (SW); Ludwig Feuerbach, Werke in 6 Bin-
den, Theorie Werkausgabe (ThWA), hg. v. E. Thies, bisher Bd. 1—4, Frankfurt/M. (1975);
Ludwig Feuerbach, Das Wesen des Christentums (Universal-Bibl. 4571—4577), Stuttgart
(1969) (WdChr).

! ThWA 3, 244—246. 368—372: hier der Nachweis fiir die Verfasserschaft Feuerbachs.

2 ThWA 3, 246.

3 Vgl. seinen Brief an Hegel anliflich der Promotion: ThRWA 1, 353—358; an Daub SW 12,
237; an seinen Vater: ebenda 243—244.

4 Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionire Bruch im Denken des neunzehnten Jahr-
hunderts, Ziirich/Wien (19412) 96; vgl. auch H. Liibbe-H. / M. Saf (Hg), Atheismus in der
Diskussion. Kontroversen um Ludwig Feuerbach, Miinchen (1975), vor allem darin (9—19)
G. Rohrmoser, Warum sollen wir uns fiir Feuerbach interessieren?

5 Der Versuch der dialektischen Theologie (vgl. K. Barth KD 1/2, 304—397) mit Hilfe der
Unterscheidung zwischen Glauben (= Christentum) und Religion (= die iibrigen reli-
giosen Entwiirfe) den Angriff Feuerbachs fiir die christliche Botschaft unschddlich zu
machen, kann nicht iiberzeugen, er bleibt eine grundlose Setzung. Vgl. zur Kritik: R.
Schaeffler, Die Religionskritik sucht ihren Partner, Freiburg/Br. (1974) 32—38; P. Althaus,
Die Wahrheit, Giitersloh (1962%) 138; W. Pannenberg, Das Glaubensbekenntnis, Ham-
burg 1972, 26—28.

127



oder ingstlich — in den warmen Sand der Meditation stecken. Da der Zweifel ein
Wurm ist und der unerbittliche Bote des Wahrheitsgewissens, wird er dem Kopf
dorthin folgen kénnen und in dessen selbstverfiigter Enge erst recht seinen Schredken
verbreiten. Wenn sich die Theologie mit ihrem Gegenstand dem Purgatorium kritischer
Fragen ausliefert, wie sie mit epochalem Gewicht von Feuerbach gestellt wurden,
gewinnt sie einen geschirften Blick fiir die Botschaft, die sie auszulegen hat und damit
eine bessere Moglichkeit, sie iiberzeugend zu vermitteln. In diesem Sinn sollen die
Thesen Feuerbachs iiber die christliche Trinitdtslehre méglichst genau zur Kenntnis
gebracht und die daraus folgenden Fragen formuliert werdenS.

I

Was Feuerbach zur Trinitit zu sagen hat, wird nur verstehbar auf dem Grund seines
einfachen und einzigen Satzes iiber das Phinomen der Religion, dessen Variationen
sein theologisch interessantes Werk ausmachen. Der Satz steht im Ganzen der Vision,
die Feuerbach vom Wesen der Wirklichkeit hat: Das wirkliche Sein ist das sinnliche,
konkrete Sein. Die Sinnlichkeit, die ihre Einheit im Geist hat, ist das Wesen des
Menschen, des einzelnen wie der Gemeinschaft. Der sinnliche Mensch ist das Letzte
und Hochste der Wirklichkeit, , Wahrheit, Wirklichkeit, Sinnlichkeit sind identisch’?.
Dem Menschen ist aber diese seine endliche Wirklichkeit in der vollen Identitit nicht
von Anfang an gegenwirtig, sie wird ihm vielmehr erst in einem durch die Geschichte
laufenden ErkenntnisprozeB zuginglich. Der Gang dieser Erkenntnis ist die Riickkehr
des Menschen aus der transzendenten Fremde seiner selbst zu sich selbst. Dal er in
diese Fremde zu seiner sinnlichen Wirklichkeit geriet, ist der Siindenfall schlechthin,
die Urspaltung des von seiner Natur her Einen. In ihr hat sich der Mensch mit sich
selbst entzweit, in dem er sich sein eigenes Wesen in der Annahme einer transzen-
denten Wirklichkeit, Gottes und seiner Welt, gegeniibersetzte. Aus der Not dieser
Welt, die dem Individuum Beschrinkungen auferlegt, die es aus eigener Kraft nicht
zu iiberwinden vermag, erhebt sich der michtige Wille des Menschen zu sich selbst,
sein ,Gliickseligkeitswille”, und setzt die Erfiilllung aller Anspriiche, also sein voll-
kommenes Wesen auBer sich, entduBert sich in ein iiberweltliches, personales Wesen:
das gottliche Subjekt8. Alle anderen Formulierungen wie: Gott als Wesen der Natur,
Gott als Wunschwesen, als Seligkeit, sagen fiir Feuerbach diesen Sachverhalt.

Die auf dem Weg der Projektion entworfene zweite Welt des Jenseits ist also Hlu-
sion, Schein der hiesigen Wirklichkeit. Es ist aber aller Religion eigen, daff dieser
Schein nicht als solcher genommen, sondern fiir die unendlich unterschiedene und
iiberlegene Wirklichkeit gehalten wird, aus welcher der Mensch seine allumfassende
Bestimmung hat. Die Religion im {iberlieferten Sinn ist die fundamentale Tiuschung
des Menschen iiber sich selbst, ,der Schein der Wahrheit ist das Licht der Menge®,
die ihr anhidngt. Religion hat eine von der Entwicklung des Menschen bedingte Not-
wendigkeit, sie ist die kindliche, ganz in das AuBlere und Fremde gelegte Form der
menschlichen Selbstwahrnehmung, insofern ist sie unentbehrlich und von positivem
Erkenntnis- und Lebenswert!®.

Die wachsende Erkenntnis, die der Mensch iiber sich selbst gewinnt, ist die Erkenntnis
der Religion in ihrem Schein-Wesen, also Aufkldrung, in der sich der Mensch zu sich

8 Einen Uberblick zur Reaktion der Theologie des 19. Jh. auf Feuerbach bietet E. Schneider,
Die Theologie und Feuerbachs Religionskritik, Géttingen (1972).

7SW 2, 296; dazu W, Weischedel, Der Gott der Philosophen I, Darmstadt (1971), 393—394.

8 Vgl. WdChr 78; zum Mangel einer eigentlichen Begriindung dieser Urspaltung: G. Rohr-
moser, Die metaphysische Situation der Zeit. Ein Traktat zur Reform des religifsen
Bewufltseins, Stuttgart (1975) 96; F. W. Kantzenbach, Religionskritik der Neuzeit, Miin-
chen (1972), 76—80; G. Niidling, Ludwig Feuerbachs Religionsphilosophie, Paderborn
(19612), 160—196.

® SW 13, 87. 10 SW 8, 261—262,

128



selbst befreit. In ithrem Licht nimmt der Mensch wahr, da8 er Gott erkennend nichts
erkannt hat als sich selbst, da er in allen religitsen Vollziigen in und durch Gott
nur sich selbst bezweckt!!; er versteht, wie er in dieser Aufklirungs- und Emanzi-
pationsbewegung ,,immer mehr Gott ab- und immer mehr sich zuspricht12, bis alles
Entiuflerte zuriickgeholt, an die Stelle des Glaubens an Gott der Glaube des Menschen
an sich, an die Stelle des Glaubens das Denken, des Betens die Arbeit, des Jenseits
das Diesseits, des Christen der Mensch getreten ist; bis mit allen Konsequenzen er-
kannt wird, daB ,der einzige Gott des Menschen der Mensch selbst ist“13. Diese
Bewegung miindet freilich in den Atheismus!4, ist aber keineswegs blofle Vernichtung
der Religion, sondern die positive Offenbarung ihrer Wahrheit. ,Ich tue daher der
Religion — auch der spekulativen Philosophie oder Theologie — nichts weiter an, als
daB ich ihr die Augen 6ffne, oder vielmehr nur ihre einwirts gekehrten Augen aus-
wirts richte, d. h. ich verwandle nur den Gegenstand in der Vorstellung oder Ein-
bildung in den Gegenstand in der Wirklichkeit”!5, So ist die neue Philosophie Feuer-
badhs ,,die vollstindige, die absolute, die widerspruchslose Auflésung der Theologie in
die Anthropologie”’6, Das fundamentale Dogma der aus der Aufklirung hervor-
gegangenen neuen Religion heiflt also: Der Mensch ist fiir den Menschen das hachste
Wesen.

Die neue Religion kennt zwei urspriingliche Formen des Vollzuges: 1. das Leben in
der politischen Gemeinschaft, 2. die geschlechtliche Beziehung von Mann und Frau.

Die Aufhebung der Entfremdung ermdglicht die reine, unmittelbare Selbstverwirk-
lichung des Menschen in seinen wesentlichen Bediirfnissen und Anlagen; diese wurden
in der Phase des religitsen BewuBtseins zwar auch beachtet und zu ihrem Redht
gebracht, aber in der Brechung des verdoppelnden Scheins, in der Weise der Entlee-
rung des Menschen in die Fiille der Gottheit. Aufgeklirt sieht und vollzieht der Mensch
die Ganzheit, in die er sich als individuell begrenztes Wesen gestellt sehen muf,
nicht als transzendentes jenseitiges Subjekt, sondern als Unendlichkeit der mensch-
lichen Gattung und der Natur'’, In diesem Rahmen geschieht nun die unverfilschte
Selbstvermittlung des Menschen. Den alles umfassenden Horizont seiner Verwirk-
lichung gibt die Beziehung des Ich zum Du und das darin erwachende Wir: ,,Mensch
mit Mensch — die Einheit von Ich und Du ist Gott”“18, Daher ist die Politik Religion,
in einem Sinn, der alle anderen menschlichen Verhiltnisse umgreift. Der Staat wird
zum Inbegriff aller Realititen, die den freien, miindigen Menschen ausmachen, er ist
die Vorsehung der Menschen, ,,der unbeschriinkte, unendliche, wahre, vollendete gott-
liche Mensch. Der Staat ist erst der Mensch — der Staat der sich selbst bestimmende,
sich zu sich verhaltende, der absolute Mensch®,

Die Einheit von Ich und Du ist urspriinglich und wesentlich, wenn auch in der Klam-
mer des Politischen, geschlechtlich bestimmt. Feuerbach wendet eine schier prophe-
tische, an Heine erinnernde Vehemenz auf, um die — bis jetzt unterdriickte — Bedeu-
tung der Sexualitit fiir das menschliche Sein hervorzuheben. ,Nur der ins ganze und
innerste Wesen dringende Einschnitt ins Fleisch, der Mann und Weib voneinander
geschnitten . . . begriindet oder verwirklicht und versinnlicht erst den Unterschied
zwischen Ich und Du, auf dem unser SelbstbewuSBtsein ruht“?®. Alle Vollziige des
Menschen sind davon durchstimmt, deshalb mu8 das Geschlechtsverhiltnis geradezu
nals das moralische Grundverhiltnis, als die Grundlage der Moral“2! bezeichnet wer-

1 WdChr 77. 13 SW 8, 360.

12 WdChr 78. 14 SW 8, 357—358; 10, 155—156; 13, 139. 387.
18 WdChr 26; Vgl. auch SW 7, 286—287; 8, 29; 10, 344; 13, 309.

18 SW 2, 315. 19 SW 2, 220.

17 Dazu Weischedel o. c. 399—403. 20 SW 10, 269.

18 SW 2, 18; vgl. 13, 90. 21 SW 10, 270.

9 129



den. Der Geschlechtstrieb gewihrt dem Menschen einerseits die héchste Empfindung,
ein unverwechselbares, nicht nur Leben habendes, sondern setzendes Selbst zu sein,
,denn erst in ihm vollendet sich die Individualitit, wiihlt sie sich vollends ins Fleisch
ein, Die Geschlechtsdifferenz ist die Bliite, der Culminationspunkt der Individualitit,
der empfindlichste Punkt, der Point d’honneur der Individualitit, der Geschlechtstrieb
der ehrgeizigste und hoffirtigste Trieb, der Trieb, Schopfer, Autor zu sein. Das hch-
ste Selbstgefiihl hat der Mensch geistig wie physisch nur an dem Punkt, wo er Autor
ist, denn nur da liegt sein Unterschied von anderen, nur an dieser Stelle bringt er
Neues hervor, aufler dem ist er nur ein geistloser, selbstloser, mechanischer Repetent”?2.
Tritt er jenseits dieses Unterschiedes, um sich geschlechtslos zu verwirklichen, verfehlt
er sich und wird sich fremd. Denn ,der Unterschied von Ich und Du, die Grund-
bedingung aller Personlichkeit, alles Bewuftseins, ist nur ein wirklicher, lebendiger,
feuriger als der Unterschied von Mann und Weib”23, Deshalb ist der Mensch mit
dieser hochsten Empfindung des Selbstseins immer verwiesen an das andere Geschlecht.
,JKeine Empfindung ist subjektiver als die geschlechtliche, und doch verkiindet keine
lebhafter und energischer die Notwendigkeit und das Dasein des ihr entsprechenden
Gegenstandes . . .“2%, Im Geschlechtsakt ereignet sich im wirklichsten weil sinnlichsten
Dialog Selbst-Sein und Sein-fiir-den-anderen in der héchsten Form. Mein Gliick wird
nur im Gliick des anderen. Wer vom Menschen sprechen will, muf8 von daher diesem
Grundverhiltnis und seinem Vollzug im Urereignis der geschlechtlichen Vereinigung
sprechen, das heiflt: Der Mensch hat seine konkrete Ganzheit nur in der Familie, denn
die schopferische Liebe von Mann und Frau setzt das Kind. ,Die Anerkennung des
Individuums ist notwendig die Anerkennung von wenigstens zwei Individuen. Zwei
aber hat keinen Schluf und Sinn; auf zwei folgt drei, auf das Weib das Kind“%.
Die vollkommenste Form der Liebe ist jene, die sich im Sakrament des Geschlechtes
ereignet. An keinem anderen Punkt hat der Mensch die Fiille seines Lebens.

Die Freisetzung des Menschen in seinem sexuellen Trieb ist fiir Feuerbach ein Akt
der Emanzipation aus der Uberlieferung des Christentums, das die hirteste religidse
Form der Unterdriickung aller geschlechtlichen Anlage darstellt. Dabei unterscheidet
er scharf und zuweilen héchst polemisch zwischen dem klassischen Christentum der
Alten, in dem die urspriingliche, weltverneinende und jenseitsgldubige Gestalt bewahrt
ist, und dem ,feigen, charakterlosen, komfortablen, belletristischen, koketten, epikure-
ischen Christentum der modernen Welt“®%, Dieses ist die Verfallsform aus jenem,
notwendig hervorgetrieben aus den inneren Widerspriichen zur Wirklichkeit, in denen
sich das Christentum definiert. Aber beide Formen sind Entfremdung des Menschen:
die alte durch die wirkliche Beschneidung an seinem Geschlecht, die moderne durch die
»schindliche Heuchelei”, in der die Giiter und Geniisse dieser Welt recht nah erlebt
werden, zugleich aber die Berufung ,,auf die ewige, allverbindende, unwidersprechliche,
heilige Wahrheit des Wortes Gottes’2? geschieht. Denn in keinem Fall ist der Mensch
in seine Wirklichkeit gesetzt, hat er sein volles, ungeteiltes und unbezweifeltes Selbst-
sein. Es gehort nach Feuerbach in die Definition des Christentums, die freilich von den
Modernen verschimt entzweigedeutet wird, daB die Geschlechtsdifferenz des Menschen
von seinem Wesen auszuscheiden und der Sexualtrieb als solcher zu verneinen ist. Die
Ehe wird nur der Zeugung wegen geduldet, die eigentliche, vollkommene und im

22 SW 8, 449—450.

23 WdChr 158—159.

24 SW 10, 116. 224—225.249—251; 12, 305—306; WdChr 245.
% SW 7, 301; vgl. WdChr 261.

26 WdChr 9.

21 WdChr 257; vgl. SW 7, 233—234,

130



Grunde allein vorgesehene Form .des christlichen Lebens ist die absolute Absage an
den Sexus: die totale Askese des Ménches?8,

Es ist klar, daf die einfache Formel der Projektionsthese: ,Je leerer das Leben, desto
voller, desto konkreter ist Gott’®® von Feuerbach differenziert werden muff. Denn der
sexuellen Entleerung des Menschen entspricht im christlichen Gottesbild gerade nicht
eine Fiille des Geschlechtlichen, vielmehr noch einmal und erst recht dessen véllige
Ausschaltung: ,,Gott ist die absolute Subjektivitit, die von der Welt abgeschiedene,
iiberweltliche, von der Materie befreite, von dem Gattungsleben und damit von dem
Geschlechtsunterschied abgesonderte Subjektivitit®, Dieser Gott ist der transzen-
dente Ausdruck fiir die Weltflucht der Christen an dem fiir ihr Menschsein entschei-
denden Punkt. Sie weichen der Last und dem Leiden, das mit allen irdischen Voll-
ziigen, im besonderen auch mit den geschlechtlichen verkniipft ist, wehleidig aus und
werfen in einem himmlischen Egoismus ihre Hoffnung auf den unendlichen Genuf.
Diesem opfern sie die Wirklichkeit des leiblichen Lebens und seiner Lust. Die erhoffte,
in Gott gesetzte Seligkeit iiberschreitet die Grenzen des wirklichen sinnlichen Lebens:
»~Das Ubersinnliche ist nur das Sinnliche, wie es Objekt der Phantasie ist. Gott selbst
ist das iibersinnlich-sinnliche Wesen. Er ist die Fiille aller Seligkeit, aber nicht auf
sinnlich duflerlich entfaltete Weise . . .31,

Diese auferhalb gesetzte iibersinnliche Seligkeit wirkt im dialektischen Gegenspiel
der entzweiten Bilder wieder niederhaltend und entfremdend in die Wirklichkeit des
Menschen zuriick. Das Monchtum, eine notwendige Ableitung aus dem Christentum
und dessen eindeutigste Form, ist zugleich das weltliche Verhalten, aus dem das ent-
sprechende Gottesbild entsteht und der genaue Widerschein dieses Bildes. Gott ist
also die transzendente Funktion des asketischen Lebensstandes; mit anderen Worten:
Obwohl er definiert wird als die iibersteigende Fiille, nach der sich der Mensch in
seinen Bediirfnissen ausstreckt, ist er diese Fiille nicht in einschlieBender, sondern
ausschlieBender Weise. Er wird begriffen als ein Seiendes, das den Menschen begrenzt,
ja iiberhaupt als das konkurrierende Nein zum Menschen und seiner Welt; er ist

deshalb nur denkbar in der Korrelation zum Menschen. Der dhristliche Glaube wird in
die fatale Alternative der Konkurrenz getrieben: Er muff — was er nicht kann und
nicht darf — die Wirklichkeit zwischen Gott und dem Menschen teilen.

IIL

Aus dieser Perspektive ist die Frage plausibel: ,,Wie kann in meinem vom Himmel
erfiillten Herzen noch ein irdisches Weib Platz haben?32, Und ebenso ihre Umkeh-
rung, die das Thema der Vorlesung ist: Wie kann in dieser Sicht der Wirklichkeit

8 WdChr 251—263. 468—481; SW 5, 113—117. 123—I127; 7, 233—234. 239. 242—243;
10, 73—74. 335—337. 244—245. ThWA 3, 184—186. Die Verachtung fiir das angepafte
Christentum gilt dessen Feigheit vor der atheistischen, nicht christlichen Konsequenz, die
es selbst, noch unter der Decke des christlichen Namens, schon darstellt; sie gilt nicht
der Konsequenz selbst; deshalb ist Abilard fiir Feuerbach ,der einzige interessante Philo-
soph des Mittelalters, weil er mit der ars cogitandi die ars amandi verband. Er gab der
Heloise keine praecepta, sondern oscula. Darum kastrierte ihn auch der moralische Pedan-
tismus des Christentums. Und doch waren diese oscula welthistorische praecepta und
reicher an Metaphysik als hundert von Folianten scholastischer Weisheit.” SW 13, 382;
vgl. dazu auch die Erwiderung auf eine Rezension: ThWA 3, 163—209; das Christentum
ist fiir Feuerbach nur da ,ein welthistorisches, darum philosophisches, ein denkwiirdiges
Objekt . . ., wo es antike Charakterkraft, wie in den Kirchenvitern, oder reiner Affekt,
pure Seele, enthusiastische Liebe war, wie in den Mystikern des Mittelalters. Im (reli-
gidsen) Protestantismus findet er nur eine welthistorische Gestalt — den Urheber der
Reformation, Luther, und zwar deswegen, weil er in der Geschichte der christlichen Reli-
gion der erste Mensch war. Die Kirchenviter und Mystiker wollten nur Christen sein.
Luther ist Christ und Mensch.” (189.)

2% WdChr 134. 31 SW 10, 335.

30 WdChr 252. 32 WdChr 259; auch SW 2, 383.

131



die weibliche Analogie in den Aussagen iiber die Trinitit zu ihrem Recht kommen?
Feuerbach antwortet darauf.

1) ,Die Trinitit war das hochste Mysterium, der Zentralpunkt der absoluten Philoso-
phie und Religion. Aber das Geheimnis derselben ist, wie im Wesen des Christentums
historisch und philosophisch bewiesen wurde, das Geheimnis des gemeinschaftlichen,
gesellschaftlichen Lebens — das Geheimnis der Notwendigkeit des Du fiir das Ich —
die Wahrheit, da kein Wesen, es sei und heife nun Mensch oder Gott oder Geist
oder Ich, fiir sich selbst allein ein wahres, ein vollkommenes, ein absolutes Wesen,
daf die Wahrheit und Vollkommenheit nur ist die Verbindung, die Einheit von
wesensgleichen Wesen”33, In diesem 65. seiner Grundsitze einer Philosophie der
Zukunft ist sein Verstiindnis der christlichen Gottesidee nach ihrem wesentlich sozialen
Charakter genau zusammengefa8t. Zwar ist der Gedanke einer Dreieinigkeit Gottes
in sich nichts als ein Gespinst von Widerspriichen und Sophismen3, aber innerhalb des
religidsen Vorganges, in dem der Mensch die jenseitige Welt aus sich heraus setzte,
ist die Vorstellung einer gottlichen Trinitit der am meisten entsprechende Versuch,
die Ganzheit des Menschen in Gott gegenstindlich zu machen. Denn in diesem Myste-
rium spiegelt sich das Bewufltsein des Menschen von seiner individuellen, Empfindung,
Verstand, Willen einschlieBenden, und mehr noch von seiner bezichungsreichen gesell-
schaftlichen Totalitit. ,Nur ein Wesen, welches den ganzen Menschen in sich triigt,
kann auch den ganzen Menschen befriedigen35. Die Trinitit stellt also die erfiillte
Einheit von Ich und Du dar. ’

2) Was zuerst in dem Gedanken der Trinitit begegnet, ist nach Feuerbach die Ver-
gegenstindlichung des Selbstbewuftseins. Wie der Mensch so kann sich auch Gott
nicht ohne Bewuftsein denken. Im Selbst-Denken wird sich Gott als Gott, als ein-
faches, in sich stehendes, selbstgeniigsames Ich bewuflt: Das ist der Vater, der Repri-
sentant der Gottheit als solcher, der einsame Denkakt, das kalte Wesen der Intelli-
genz, das absolute Allein, die Selbstindigkeit schlechthin3®.

3) Aber zu dieser Autonomie tritt das wesentliche Bediirfnis der Gemeinschaft und
der Liebe, also der Zweiheit. Das wird im Mysterium der Trinitit dadurch befriedigt,
daB in ,,die stille Einsamkeit des gottlichen Wesens ein andres, zweites, von Gott der
Personlichkeit nach unterschiedenes, dem Wesen nach aber mit ihm einiges Wesen
gesetzt wird — Gott der Sohn, im Unterschiede von Gott dem Vater. Gott der Vater
ist Ich, Gott der Sohn Du. Ich ist Verstand, Du Liebe”3?, Die Bedeutung des Sohnes
ist entscheidend. In seiner Setzung bahnt sich in der Gottesidee selbst die Riickfiihrung
und Einholung in das Menschliche an. Denn Gott ist als Sohn die urspriingliche
Fleischwerdung, ,die urspriingliche Selbstverleugnung Gottes, die Verneinung Gottes
in Gott, denn als Sohn ist er endliches Wesen’38, Der Vater hat das Sein aus sich,
der Sohn, so Feuerbach, aus einem anderen Grund; das heiit: Gott ist Gott nur als
Menschensohn, in Christus, der das géttlich-sinnliche Paradigma der Menschheit ist,
also streng genommen in der Funktion des Menschen. In der Zeugung des Sohnes
wird Gott der Vater zum anschaulichen ,,fiir uns”, zur Sinnlichkeit der Liebe, in der
er zum Menschen geneigt ist: das sich als gottliches Wesen gegensténdliche menschliche
Herz. Fiir den religiésen Sinn sind die Ausdriicke Vater, Sohn daher nicht bildlich,
sondern buchstiblich, in sinnlich-physikalischer Bestimmtheit gemeint3®.

3 ThWA 3, 321—322. 36 WdChr 127.

3 WdChr 348—353; SW 2, 223; 10, 181. 37 WdChr 125.
35 WdChr 123. 33 WdChr 127.

3 WdAChr 129. 440—442; in der absoluten Betonung des pro me an Stelle des extra me Gottes
sieht Feuerbach den Unterschied des Protestantismus zum Katholizismus. Der Protestan-
tismus ist keine Theologie mehr, sondern Christologie, d. h. nichts anderes als religidse
Anthropologie: SW 2, 246; WdChr 522—526.

132



4) Der Heilige Geist, die dritte Person in Gott nach christlicher Uberlieferung, fiigt
an sich der Beziehung Vater-Sohn nichts hinzu. Dem strengen Begriff der Liebe geniigt
die Beziehung zweier Personen. Zwei ist das Grundprinzip der Vielheit; der Geist
driickt daher nichts anderes aus als die Liebe der beiden géttlichen Personen zuein-
ander und die Liebe Gottes zu den Menschen; da er selbst wieder als persdnliches
Wesen gesetzt wird, gehdrt zum Widersinn der christlichen Trinitiitslehre; da88 er in
die Dreifaltigkeit geriet, so legt Feuerbach nahe, ist der Verlegenheit des Christentums
vor dem Geschlechtlichen zuzuschreiben. Der Geist ist gleichsam diese Verlegenheit.
Von der Seite des menschlichen Subjekts her betrachtet, ist der Geist nichts als die
Gegenwart des religiosen Gemiites vor sich selbst, die ,Vergegenstindlichung der
Religion in der Religion40,

5) Obwohl die Beziehung der zwei: Vater und Sohn die Grundeinheit der Liebe dar-
stellt, bedarf es einer Erginzung zum Liebesbund, zur gottlichen Familie. Diese ist
nicht méglich durch die Person des Geistes, der eine ,zu vage und prekire, blof
poetische Personifikation”! ist. Feuerbach stellt keine weiteren dogmengeschichtlichen
Uberlegungen an — was seinem Anspruch auf historische Zuverlissigkeit gebiihren
wiirde2 — warum von Anfang an das unanschauliche Wort Geist die dritte Person
bezeichnet; er begniigt sich mit seiner These. In dieser ist ihm wichtig, da8 sich gegen
die Verlegenheit des Geistes, mag sie entstanden sein wie immer, die urspriingliche
Ganzheit des Lebens durchgesetzt und die einzig mogliche Ergéinzung an ihre Stelle
geriickt hat: die Mutter. Erst in der Einbeziehung einer weiblichen Person ist der
heilige Ring des Lebens geschlossen, und die gegenstindliche Doppelung der mensch-
lichen Wirklichkeit in Gott ganz vollzogen. Die ,s0 befremdliche Komposition der
Mutter Gottes®® ist nicht befremdlicher als die Ausdriicke Vater und Sohn, die wir
auf Gott anwenden.

Dafl Maria ganz in die Kategorie der Dreieinigkeitsverhiltnisse paflt, sieht Feuerbach
in folgendem begriindet: Sie bildet erstens im Schof8 der Trinitit ,einen notwendigen,
von innen heraus geforderten Gegensatz zum Vater“44, denn sie empfiingt ohne Mann
den Sohn, den der Vater ohne Weib zeugt. Maria konnte nicht als zeugendes Ge-
schlechtswesen zwischen Vater und Sohn treten, weil die sexuelle Vereinigung und
ihre Lust fiir die christliche Wertung unrein und siindhaft, deshalb in keiner Weise
fiir die Vorstellung Gottes brauchbar war. Es bleibt immerhin von grofier Bedeutung,
daf die Frau zumindest als Mutter neben den gottlichen Vater tritt. Eine zweite Not-
wendigkeit fiir die ,,Deduktion der Mutter Gottes4> liegt in der Vorstellung eines
gottlichen Sohnes. In ihm ist schon ein weibliches Prinzip vorhanden, insofern er ein
passives Wesen ist, das sein Leben ganz aus dem Vater empfingt. Der Sohn ist das
weibliche Gemiit Gottes, das weibliche Abhingigkeitsgefithl in Gott. Das Bild der
Frau, das Feuerbach in seinen psydhologischen Ableitungen voraussetzt, ist ohne
weitere Reflexion dem traditionellen Schema entnommen, in dem die Geschlechter
gegeneinander charakterisiert wurden: die Frau als der leidend-liebende, empfangende,
herzbetonte, leidenschaftliche; der Mann als der aktive, denkende, gebende, vom Geist
her schpferische Mensch®. Der menschliche Sohn stellt iiberdies immer ein Mittel-
wesen zwischen dem minnlichen Wesen des Vaters und dem weiblichen der Mutter
dar. Er ist zwar Mann, hat aber noch nicht das Selbstindigkeitsgefiihl, das diesen
kennzeichnet; er fiihlt sich noch mehr zur Mutter als zum Vater hingezogen. Daher

40 WdChr 126. 41 WdChr 130. 233,

42 Vgl. WdChr 126 den Hinweis auf die Viter, 131 Anm. 5 auf die weibliche Natur des
Gottesgeistes in der jiidischen Mystik.

3 WdChr 130. “AaO. 4 SW 7, 222,

48 Das Weib reprisentiert das Fleisch, der Mann den Geist, d. h. der Mann ist der Kopf,
das Weib der Bauch der Menschheit.” SW 2, 348; Vgl. auch 2, 236; ThWA 3, 160; zur
Emanzipation SW 2, 371; 13, 363.

133



mufl auch fiir die Trinitdt gesagt werden: Mit dem Gedanken an den Sohn Gottes ist
der Gedanke an die Mutter Gottes notwendig verbunden. Der Sohn hat nur seine
volle personale Entsprechung im Kreislauf der Liebe, wenn ihm eine Mutter zur Seite
gesetzt ist. ,,Dem Vater ist der Sohn eingeboren, dem Sohn aber die Mutter’*4?, Feuer-
bach beniitzt im Gang seines Beweises die Annahme einer quasi absoluten Mutter-
bindung des Sohnes, um das Ziel seiner Deutung zu erreichen. Dieses ist die Vor-
stellung der gottlichen Familie, der Trinitit als des innigsten, ehelichen Liebesbundes,
in deren Ideal sich die irdische religiés erkennt.

In der Aufnahme der Frau in die Trinitit, und zwar in ihrer miitterlichen Funktion,
sicht Feuerbach die vollkommenste Darstellung der Liebe Gottes; denn die Mutter-
liebe ist die hochste und tiefste Form der Liebe; ja mehr: weil Frauenliebe die Basis
der allgemeinen Liebe ist — ,,Wer das Weib nicht liebt, liebt den Menschen nicht"48 —,
ist der Glaube an die Liebe Gottes ,,der Glaube an das Weibliche als ein gottliches
Wesen“®, Wie in der Entwicklung des Menschen die Sanftmut der Frau das harte
Herrentum des Mannes geldutert und zur Liebe fihig gemacht hat, war auch die
Einfligung des Weiblichen in die Vorstellung von Gott von hochst humanisierender
Wirkung. Denn nun erst, so Feuerbach, sei zum ,moralischen Despotismus blut-
befledkter, naturfeindlicher ménnlicher Gottheiten”, zu deren abstofendem Egoismus,
ihrer Herrsch- und Ehrbegierde, ihrem Ingrimm und Zorn das Prinzip der Liebe, der
Geduld, der Teilnahme, eben das Weibliche getreten. Das geschah fiir das Christentum
ausschlieflich in Maria. Es sei daher kein Wunder, ,da die Menschen durch das
weibliche Herz der Maria die Gewalt der minnlichen Gottheiten bezwungen oder
doch besiinftigt sich vorstellten”5?. Wenn es fiir das fromme Gemiit kein Gétzendienst
ist, den Sohn anzubeten, dann ebenso wenig, die Mutter géttlich zu verehren. Und
wo der Glaube an die Mutter Gottes sinkt, d. h. der Glaube an ihre Stellung in der
Trinitit, da schwindet auch der Glaube an den Vater und den Sohn. Nur die Ganz-
heit des Symbols, das am ganzen Leben gewonnen ist, gibt dem Glauben Dauer. Der
Glaube an die Trinitit steht und fillt mit der vitalen Funktion der weiblichen Analo-
gie darin; das heiBt katholisch: mit der trinitarischen Rolle Marias.

Feuerbach wird nicht miide, die Ganzheit der menschlichen Person zu betonen und in
dieser Ganzheit die Seite des Gemiites, weil in ihm, nicht blof in den Fihigkeiten
des Intellekts der Mensch die Wirklichkeit annimmt. Das ist auch der MafBstab fiir die
Lebendigkeit der Religion. Wenn sie ihre das Gemiit berithrenden Bilder verliert,
vertrocknet sie selbst. ,Was nicht das Gemiit affiziert, hat keine religiése Bedeutung
und Wahrheit’51, Feuerbach sieht aber in der sinnlichen Gestalt des Religiésen schon
jene Dialektik der Widerspriiche am Werk, an denen schlieflich dem Menschen das
wahre Wesen der Religion bewufit werden und ihre Auflésung als notwendig erschei-
nen muf3te®2,

6) Fiir diese Ansicht findet Feuerbach Griinde in der historischen Entwicklung des
Christentums. Die wahre, das Weib einschlieBende Trinitit ist der Gott des Katholi-
zismus. Er vertritt die klassische Form der christlichen Uberlieferung. Auf dem Stand-
punkt der Religion hat er Recht gegen den Protestantismus, wegen seines Gefiihls
fiir die sinnliche Totalitdt des Menschen, das dieser eingebiifit hat. Der Katholizismus
hat mit seiner familiiren Trinitit die strenge und folgerichtige religitse Entsprechung

47 WdChr 131—132. 48 WdChr 133, Anm. 7. % WdChr 133.

50 ThRWA 3, 157; dort das hiezu sprechende Zitat aus einer von Feuerbach rezensierten
Anthologie marianischer Gedichte und Legenden: ,Wo um Marien und den Michtigen,
der zartbewiltigt ihr im SchoBe ruht und alle Macht an sie entiuflert, ein myriadenfiltig
Ave schallt.”

5t ThiW A 3, 204.

52Vgl. SW 2, 302—303; 7, 424—426; 5, 183—182; zum Verhiltnis Religion — Kunst:
SW 2, 228; 5, 142—143; 5, 117—120.

134



fiir den irdischen, nicht familiiren Stand der Anachoreten, Monche und Nonnen
geschaffen: den vollen Gott zum leeren irdischen Leben. Der Protestantismus hat die
Mutter Gottes vernachlissigt und spiter zur Seite gesetzt, ,aber das zuriickgesetzte
Weib hat sich dafiir schwer an ihm gerochen®3, Weil das frauliche Element aus dem
Ganzen der géttlichen imago familiae herausgebrochen wurde, war der Einsturz des
Glaubens an die Trinitit im protestantischen Bereich unvermeidlich. Das Motiv fiir
die Verdringung Marias aus der Trinitit und der Frommigkeit liegt fitr Feuerbach im
Erlschen des Bediirfnisses nach der gottlichen Reprisentanz der Frau. Durch die Auf-
hebung des Zolibates war die psychische Notwendigkeit einer jenseitigen Darstellung
der Frau gefallen. Der Protestantismus hatte keinen vitalen Wunsch ,nach einem
himmlischen Weibe, weil er das irdische Weib mit offenen Armen in sein Herz auf-
nahm”%4, Folgerichtig und der rechte Weg der Aufklirung wire es gewesen, hitte
das gesamte trinitarische Jenseits diese Heimkunft gefunden. Es ist das Zwittrige des
reformatorischen Christentums, daf es auf dem halben Wege der Riicdkholung der
Gottesfiille in den Menschen stehen blieb, sich mit dem Weib begniigte, Vater und
Sohn aber bekennend oben liel. Das Katholische hat deshalb ein ,,weibliches Gemiit”
im Gegensatz zum protestantischen Christentum, dessen ,,Prinzip der minnliche Gott,
das minnliche Gemiit” ist5. Dafl Feuerbach dem Katholizismus die gréSere Konse-
quenz zuschreibt, kommt keineswegs aus einem positiven Interesse an diesem, sondern
aus seinem Begriff von der christlichen Religion. Er wendet deshalb auch die ganze
Schirfe seiner Kritik gegen den Katholizismus, und des Niheren gegen die himm-
lische Projektion des Weiblichen in Maria.

Feuerbach duBert sich dazu ausfiihrlih vor allem in seiner kritischen Schrift ,Uber
den Marienkultus”, der spottelnden Rezension einer Anthologie marianischer Ge-
dichte®®. In den Texten sieht er zunidchst den Beweis erbracht, dal , Maria, die Mutter
Gottes, die einzig gottliche und positive, d. h. die einzig verehrungs- und liebens-
wiirdige, die einzig poetische Gestalt des Christentums ist“*?. Denn in ihr flieit alles,
was den Glanz einer Frau ausmachen kann, zu einer iiberwiltigenden Gestalt zusam-
men. Im Kosmos der Bilder, die das katholische glaubende Gemiit aus sich gesetzt hat,
ist Maria die Gottin der Schonheit®® nicht nur der Seele, sondern auch des Leibes;
sie ist, eine notwendige Folge ihrer Schénheit, die Gottin der Liebe®, also der Aus-
druck hochster Menschlichkeit. Maria ist die Géttin der Dogmenfreiheitt®, insofern
die Beziehung zu ihr fiir den Katholiken den gesamten Apparat der iibrigen Glau-
benssitze, die trinitarischen eingeschlossen, ersetzt. ,,Um selig zu werden, braucht man
nichts weiter zu wissen und zu sagen — so liberal ist Maria —, als nur das Ave oder
Salve Maria. Ein Gruf8 also, dem holden Weibe dargebracht, hat fiir alle Zeit und
Ewigkeit mehr oder doch ebensoviel Gewicht und Kraft als die gesamte christliche
Dogmatik”®, Sie ist die Gottin der Menschlichkeit, ,,der alles ohne Unterschied, ohne
Bedenken, ohne Vermittlung vergebenden Nachsicht und Milde — die allgemeine, die
allbarmherzigen Mutter”®2, Und schlieflich, dhnlich vielen Gestalten der heidnischen
Religionen, ist Maria das géttliche Inbild der Natur®s. Maria ist also die imago der
Weiblichkeit schlechthin und ,,der Cultus der Jungfrau Maria der Cultus des Weibes,
der Cultus der Frauenliebe%4, Die heilsame Wirkung, die von der Einfiigung des
Weiblichen in die Trinitiit auf das Gottesbild ausging, ist uniibersehbar.

Aber mit diesen positiven Urteilen zielt Feuerbach nicht auf die ,,Wahrheit des Katho-
lizismus”, sondern allein auf die Wahrheit und Notwendigkeit des weiblichen Wesens.
,Nicht also fiir die Maria als religiosen Gegenstand, sondern als Bild des wirklichen
Weibes, nidht fiir die in den Himmel der theologischen Illusion erhobene, sondern fiir

53 WdChr 133. 5¢ A a.0. 55 WdChr 128 A 2. 5 ThWA 3, 143—162. 346—347.

57 ThWA 3, 143. 58 ThWA 3, 143—146. 5 ThWA 3, 146—148. % ThWA 3, 148—149,
o ThWA 3, 148. 2 ThWA 3, 149—150. % ThWA 3, 149. % ThWA 3, 150.

135



die auf das wirkliche Weib als ihr Urbild reducirte Maria bin ich begeistert”®s. Inso-
fern sich in Maria die ,,Wahrheit des Katholizismus” verkorpert hat, ist sie fiir Feuer-
bach ,wesentlich eine negative, naturwidrige Gestalt, nichts anderes als die natur-
widrige katholische Kastitit als eine Person”®®, Im Zwielicht, dem Maria wie alle
Figuren der Glaubenswelt zugehdrt, wird leicht ihre negative Funktion verdeckt, in
der Feuerbach die Verleugnung der Welt und des Menschen schlechthin sicht, nimlich
ihre ,perpetuierliche Jungfrauschaft”. Weil der Geschlechtstrieb, seine genufvolle
Gittigung und damit das kriftigste Mittel menschlicher Selbstverwirklichung von
Maria vollig ferngehalten wird, ist sie — als Frau! — der stiirkste Typus der menschen-
feindlichen Askese, eine aus der konkreten und das heift immer: aus der sinnlichen
Wirklichkeit des menschlichen Lebens weggezogene, in sich ganz und gar abstrakte
Gestalt. Sie ist kein ,,veritables Weib”“8?, Die Projektion der Bilder des Jenseits und
ihre Riickwirkung ins Diesseits laufen in einem Zirkel; daher ist die asketische Jung-
frau zugleich der himmlische Ausdruck des irdischen Standes der Ménche, die sich in
ihr die transzendente Garantie geschaffen haben; also Ausdruck der Entfremdung des
Menschen an seinem empfindlichsten Punkt. Und sie ist in der Riickwirkung auch das
Vorbild, das den Menschen nun erst recht in seine Verkiimmerung niederhilt, ihn als
repressives Ideal nicht zu seiner Vollkommenheit gelangen 1i8t.

Die repressive Wirkung des Madonnenbildes ist erstens erkennbar im Opfer des
Fleisches, zu dem es notigt. Das absolute Ideal der freiwilligen, unblutigen Selbst-
verstiimmelung legt seinen Schatten auch auf die Ehe; sie wird zu einer ,Indulgenz
gegen die Schwachheit®® der Masse, die vor der Energie des Triebes kapitulieren
muf. Ein weiterer Effekt dieses Vorbildes ist die Heuchelei, die nun iiberall hindringt,
weil die Gewalt des Geschlechts den Menschen zwingt, unter dem Mantel der Ent-
haltsamkeit Ersatzbefriedigungen zu suchen; es ist nicht selten gerade die von allem
Geschlechtlichen befreite Ikone des Weibes, der sich die verratenen erotischen Wiinsche
der katholischen Zglibatire in der geschimigen Chiffre religiser Innigkeit zuwenden.
Und schlieBlich: Das Bild der Jungfrau wirkt fanatisierend. Weil im Mann das Den-
ken, in der Frau aber das Leben und die Liebe vorziiglich verwirklicht wird, kann
harmonische Vollkommenheit nur in der Verbindung beider Prinzipien vorkommen.
»Das Weiberregiment taugt nirgends etwas. Der ausschliefliche, der unbeschrinkte
Kultus des Weibes, der cultus hyperduliae... schwicht die Willens-, Denk- und
Urteilskraft; denn der Kultus des Weibes erfordert keine besondere Kopfarbeit. ..
Je mehr aber der Kopf zuriicktritt, desto gewaltsamer tritt die Brutalitit im Menschen
hervor, Mit dem kopflosen Kultus der Jungfrau Maria ist daher immer zuletzt die
Brutalitit des religitsen Fanatismus verbunden’®,

Die Entwicklung der christlichen Gottesidee hat demnach fiir Feuerbach folgende
Schritte getan:

1. In der Trinitidt setzt das menschliche BewuBltsein seine soziale (familiire) Ganzheit
als gegenstiindliches Jenseits.

2. Die entscheidende Gestalt im trinitarischen Verhiltnis ist zuerst der Sohn, weil in
ihm Gott der Vater fiir den Menschen plastisch wird.

3. Der apokalyptisch-asketische Grundentwurf des Christentums hat es zunichst ver-
hindert, da das Bild der ganzen Familie in Gott erscheinen konnte. In die offene
Beziehungsliicke zwischen Vater und Sohn trat der ,,Geist”, weil der Frau, die an
diesen Platz gehorte, der Makel des Geschlechtlichen anhaftete und sie iiberdies die
Méglichkeit des Sexuellen in die Gottesidee getragen hitte.

4. Die Folgerichtigkeit, in der das menschliche Bewuftsein seine Ganzheit sucht, hat
auch im Christentum dazu gefiihrt, da an die Stelle des ,Geistes” die eigentlich

8 SW 7, 223. % ThWA 3, 151. %7 ThWA 3, 161. % WdChr 257. % ThWA 3, 160.

136



Gemeinte, die Mutter, trat. Damit war das transzendente trinitarische Gegenbild der
irdischen Familie vollstindig. Vater — Mutter — Kind waren nun als Gott/Vater —
Gottes/Mutter — Gottes/Sohn gottlich reprisentiert.

5. Nach dem Mafl des christlichen Entwurfes konnte das freilich nur so geschehen,
dafl die Analogie des Weiblichen von aller Geschlechtlichkeit gereinigt und in para-
doxer Weise auf blofle Mutterschaft reduziert wurde.

6. Die Einsetzung der Mutter in das Beziehungsgefiige der gottlichen Gestalten hatte
einerseits positive Wirkung, weil dadurch die einseitige viterlich-minnliche Stilisie-
rung Gottes von der weiblich-miitterlichen Komponente aufgewogen und die ge-
schlechtliche Vollkommenheit des Menschen wenigstens teilweise religits respektiert
wurde; andererseits ist die negative Wirkung nicht zu iibersehen, weil vor allem die
asketische Gestalt der Maria die Trinitit zum Ausdruck und Vorbild der asketischen
Entfremdung des Menschen werden lieB. Im Katholizismus ist die klassische Form
dieser marianischen Trinitit zum wesentlichen Glaubensgehalt geworden.

7. Die Reformation war insofern ein erster Schritt zur Befreiung des Menschen aus
seiner Entfremdung und ein Anfang der Aufklirung, als sie mit dem asketischen Ideal
der Ehelosigkeit brach, der Frau ihr unverkiirztes irdisches Recht zukommen lie und
damit die gottliche Spiegelung in der jenseitigen Maria iiberfliissig machte. Mit der
Losung der Mutter aus dem trinitarischen Beziehungsgefiige wurde die Auflésung des
Trinititsglaubens eingeleitet, die im reformatorischen Christentum aber nur halb
durchgefiihrt wurde, weil der Glaube an Vater und Sohn fest blieb.

8. Sowohl die Unmenschlichkeit der katholischen Konsequenz wie die Inkonsequenz
der protestantischen Menschlichkeit gehSren in das dunkle Wesen der Religion, das
mit der Fackel der Vernunft beleuchtet werden muf8?®, wobei es, wie Feuerbach schon
in seinem Brief an Hegel schreibt, darauf ankommt, die tiberlieferten Anschauungs-
formen auch ,der auBler der Endlichkeit im Absoluten und als absolut angeschauten
Person, nimlich Gott usw. ... wahrhaft zu vernichten, in den Grund der Wahrheit zu
bohren”™, das heifit: als den fremden Schein der menschlichen Wirklichkeit zu erken-
nen, die endlich innerhalb dieser Weltverhiltnisse bejaht werden muB. Jede Analogie
der Frau im Géttlichen wird in diesem Vorgang der Aufklirung iiberfliissig, weil das
Geschlecht und die Frau auf der Erde zu ihrer vollen sinnlichen Wahrheit und Identi-
tit befreit werden.
V.

Das Pathos des Epochemachers Feuerbach ist gréfler als die Leistung des philosophi-
schen Exegeten; die Kenntnis der Texte christlicher Uberlieferung, die seinen Thesen
zugrunde liegt, ist mit deutlichem Interesse ausgesucht und mehr ein Ergebnis seiner
Behauptungen als deren Stiitze. Die geradezu naive Weise, in der die Theorie der
religiSsen Projektion zur umfassenden und endgiiltigen Theorie der Religion erhoben
wird, wobei weithin die monotone Wiederholung der These deren kritische Reflexion
ersetzt — was fiir einen Schiiler Hegels verwunderlich ist —, empfiehlt es nicht, da8
sich die christliche Theologie von Feuerbach unbesehen den Kanon jener kritischen
Fragen angeben liflt, die sie sich zu stellen hat, wenn sie dem Glauben zu seinem
Verstindnis verhelfen will.

Aber seine Philosophie ist wegen ihrer Aufnahme ins vulgire BewufBtsein der Zeit
fiir die Theologie ein deutlicher Vokativ, dem Problem ihres Gegenstandes mit den
Anstrengungen der Vernunft gerecht zu werden’. Die pastorale Sorge um die Recht-
mifigkeit und Verlilichkeit des Glaubens kann ja nicht mit den Mitteln suggestiver
Dressur zu ihrem Ziel kommen. Was sie so erreichen kdnnte, wire eine Form der

70 SW 8, 28. 71 ThWA 1, 356.
2 Vgl. H. Fries, Feuerbachs Herausforderung an die Theologie, in: Neues Testament und
Kirche (FS Schnackenburg) hg. von J. Gnilka, Freiburg/Br. (1974), 550—573.

137



Fraglosigkeit, die, abseits von den Wegen geistiger Uberzeugung hergestellt, doch die
Anfilligkeit fiir kritische Bestreitung ungeschiitzt in sich triige.

Es ist nicht das Ziel dieser Vorlesung, die vorgelegte Deutung des Trinititsdogmas
kritisch zu erdrtern oder apologetisch zuriidkzuweisen; es soll auch nicht die histori-
sche Abhingigkeit Feuerbachs geschildert™ oder auf das Problem der Projektion ein-
gegangen werden. Ich glaube, da8 es niitzlicher ist, der Auslegung Feuerbachs jene
Fragen zu entnehmen, die sich die christliche Theologie mit gréferem Ernst stellen
sollte, wenn sie zu sagen versucht, was es heiflt, Gott sei Vater, Sohn und Geist. Und
wenn auch Feuerbach nicht der einzige ist, der seine Deutung in diese Richtung getrie-
ben hat, wenn er schon gar nicht eine zuverldssige Autoritit sein kann fiir das Ver-
stindnis der christlichen Glaubensgeschichte, so liefert er doch Anstdfle fiir die Theolo-
gie, ihre Aufmerksamkeit auf einige Sachverhalte zu richten, die in der Lehre von der
Trinitdt nicht die gehdrige Beachtung gefunden haben, obwohl sie fiir die christlichen
Frémmigkeit von grofler Bedeutung sind. Hierher gehort

1. gewil die Tatsache, daB die Namen fiir die Trinitit Gottes aus dem genus mascu-
linum genommen sind, wihrend die personale Sprache des Menschen mann-weiblich
bestimmt ist. Diese minnliche Richtung der religidsen Sprache fordert eine angemes-
sene Reflexion iiber die historische Bedingung der Aussagen iiber die Trinitit; iiber
die sozialen, politischen und psychologischen Voraussetzungen dieser Pridikate; iiber
deren damit gegebene Relativitit zur gemeinten Sache. Mit Hilfe einer kritischen
Morphologie des Gottesbildes miiflte versucht werden, den Glauben an die Trinitdt
Gottes aus dem Verdacht zu befreien, er sei blof die mythologische Spiegelung eines
iiberholten BewuBtseins, das im strengen Patriarchat befangen war.

2. ist zu fragen, inwiefern in der christlichen Trinititslehre die beziehungsreiche
Ganzheit des menschlichen Seins ihre analoge Wahrheit findet; in welchem Maf eine
psychologisch-individualistische Weise der Auslegung auszugleichen ist durch die gleich
urspriingliche Analogie des Sozialen; wieweit die minnlich-viterliche gegeniiber der
fraulich miitterlichen Symbolik ein exklusives und unbefragtes Vorrecht hat?4.

3. Feuerbachs Behauptung, der Hl. Geist sei im Christentum eine blasse Verlegenheit
ohne tiefe Wirkung in die lebendige Frommigkeit; die Gestalt der Maria sei wegen
ihrer Anschaulichkeit viel michtiger ins Bewufltsein der Gliubigen gedrungen, hat die
Evidenz mancher Abschnitte der Glaubensgeschichte fiir sich. Es war vor allem die
Funktion der Mittlerschaft, die in einem solchen Maf8 auf Maria iibertragen wurde,
daB daneben die im NT allein bezeugte Selbstvermittlung Gottes in Christus und im
Geist in den Schatten treten muBte. Die bloBe Beteuerung, das stimme nicht, die
Bezichung zu Maria diene der Gottesbezichung, bleibt vor dieser Evidenz ein leeres
Wort. Deshalb hat auch Paul VI. in seinem Apostolischen Schreiben iiber die rechie
Pflege und Entfaltung der Marienverehrung es den Theologen zur Aufgabe gemacht,

7 Es wire z. B. zu untersuchen, wie weit Feuerbachs Deutung des Marianischen von Hegels
Vorlesungen iiber die Asthetik bestimmt ist; vgl. ThRWA 14, Frankfurt/M. (1970),
154—159; 15,51—54. ,In so schtner Weise tritt die Mutterliebe, dies Bild gleichsam des
Geistes, in der romantischen Kunst an die Stelle des Geistes selber, weil der Geist sich
nur in der Form der Empfindung fiir die Kunst faBbar macht und die Empfindung der
Einheit des Einzelnen mit Gott am urspriinglichsten, realsten, lebendigsten nur in der
Mautterliebe der Madonna vorhanden ist.” 14, 158.

7 Dazu hat F. K. Mayr aufschlufreiche historische Untersuchungen geliefert, die fiir die
Gotteslehre fruchtbar zu machen sind: Trinititstheologie und theologische Anthropologie,
ZThK 68 (1971), 427—477; Trinitdt und Familie in Augustinus, De Trinitate XII, Revue
des Etudes augustiniennes 18 (1972), 51—86; Der aristotelische Gottesbeweis im Lichte
der Religionsgeschichte, ZRGG 24 (1972), 97—121; Patriarchalisches Gottesverstindnis,
TQ 152 (1972), 224—255; Die Einseitigkeit der traditionellen Gotteslehre, in: Erfahrung
und Theologie des Heiligen Geistes, hg. von C. Heitmann / H. Miihlen, Hamburg-Miin-
chen (1974), 239—252.

138



ndie Richtigkeit dieser Behauptung zu iiberpriifen und ihre Bedeutung abzuwigen?s.
Das kann nichts anderes heilen, als die theologische Struktur jener Funktionsverschie-
bung genau zu untersuchen und ihre Motive ans Licht zu bringen. Die Krisis der
tiberlieferten Marienfrémmigkeit ist nur verstindlich im Zusammenhang jener Muta-
tion, die in der Beziehung zu Gott stattfindet?.

4. sollte die Frage nicht unterbleiben, was die Wechselwirkung ist zwischen der
minnlichen Stilisierung der Gottesnamen und der theologischen wie kirchlich-gesell-
schaftlichen Wertung der Frau. Daf}, wie Feuerbach meint, die Entriidkung Marias in
die Nihe der Trinitit, ein Vorgang der Entleerung ihrer Menschlichkeit war und sie
zu einer abstrakten Gestalt machte, ist nicht ganz aus der Luft seines Unglaubens
gegriffen. Denn an Maria hat sich, wie sonst an keiner Gestalt der christlichen Glau-
benswelt, die Meinung festgemacht, die Nihe zu Gott sei nur méglich, wenn bestimmte
Vollziige des Menschlichen, vor allem die des Geschlechts ausgeschlossen werden. An
ihr stellt sich die Frage, wie sich das Verhiltnis zu Gott oder die dhristliche Heiligkeit
zur Menschlichkeit des Menschen vermittelt und zuletzt: wer der Gott ist, dem der
Mensch nur auf diese Weise nahe sein kann. Die Leere des Ideals, das Maria fiir
die christliche Existenz sein soll, wird dort spiirbar, wo es in die konkreten Vollziige
des irdischen Menschen herableuchten soll??.

5. Feuerbach lenkt schlieflich lang vor der wissenschaftlichen Psychologie die Auf-
merksamkeit der Theologie auf das religitse Gemiit, auf ihren vitalen Sitz im Leben
der Frommigkeit. Die duflere Physiognomie und die inhaltliche Bestimmung des fak-
tisch gelebten Christentums sind nicht einfach gleichzusetzen mit dem, was sich als
Bild des rechten Christentums aus den Distinktionen der Theologen oder auch des
Lehramtes gewinnen li8t. Die Geschichte, die das Element ,Maria” innerhalb des
Vollzuges der christlichen Gottesbeziehung hatte, zeigt mit groSer Deutlichkeit, wie
sehr theologische Begriffsbildung und Praxis des Glaubens auseinander oder neben-
einander treten kénnen. Die regulative Wirkung theologischer Unterscheidungen, die
nur von auflen, als eine Art dogmatischen Kommandos, vorgesetzt werden, ist fiir
gewthnlich der mythenbildenden Kraft der Seele unterlegen; darauf hat etwa C. G.
Jung immer wieder eindringlich hingewiesen”. Theologische Wahrheitsfindung ist
gewifl mehr als die Erhebung der seelischen und sozialen Bediirfnisse des Menschen.
Aber sie kann nicht abseits von diesen Bedingungen geschehen, sondern nur in stin-
diger kritischer Vermittlung. Nur so integrieren sich die verschiedenen Krifte des
Menschen und die Aspekte seiner Existenz in die eine Bewegung des Glaubens auf
Gott hin. Nur so ist die Erwartung berechtigt, die Wahrheit des Christlichen werde zu

7 Marialis cultus nr 27, AAS LXVI/1974, 139.

7 Vgl. dazu die Aufsitze H. Miihlens, Der Aufbruch einer neuen Verehrung Marias, in:
Catholica 29 (1975), 145—163; Soziale Geisterfahrung als Antwort auf eine einseitige
Gotteslehre, in: Erfahrung und Theologie des Heiligen Geistes 253—272.

77 Es bleibt eine Verlegenheit auch aller neueren Versuche, eine kurze Formel fiir die Be-
deutung Marias zu finden, daf8 es nicht gelingen will, die Abstraktionen wie: ,die voll-
kommen Erléste”, ,,Ur- und Vorbild der Kirche”, ,,das Modell der neuen Frau”, ,die voll-
kommene Christin”, ,, Zeichen der Hoffnung”, ,Mutter und Jungfrau” an den konkreten
Vollziigen ihrer Menschlichkeit wahrzumachen. Es scheint, da das Symbol Maria seine
Macht vor allem aus der Qualitit des Weiblichen hat, nicht aus der Fiille einer sichtbaren
Entfaltung individuellen Lebens. Die genannten Abstraktionen miifiten also in Beziehung
gesetzt werden 1. zum faktisch greifbaren Lebenshorizont der Jiidin Maria, und 2. mit
diesem zum Lebenshorizont des Menschen der Gegenwart. Die theologische Reflexion muf8
den Kontrast zwischen der schmalen Evidenz des Individuellen an Maria und der Fiille
menschlicher Konkretion, in der sich der Mensch heute bewegt, klarer wahrnehmen.
Vgl. dazu R. Laurentin, Maria als Urbild und Vorbild der Kirche, in: MS 4/2, 316—337;
W. Beinert, Heute von Maria reden? Freiburg (1973); Kl. Riesenhuber, Maria im theolo-
gischen Verstindnis von Karl Barth und Karl Rahner, Freiburg (1973); P. Schmidt, Maria,
Modell der neuen Frau, Kevelaer (1974).

 GW 11, Ziirich (1963) 495; Briefe II, Olten (1972), 278—281. 288—292.

139



einer lebendigen Gestalt. Das sollten wir uns vor Augen halten, wenn wir den Zu-
sammenhang zwischen den traditionellen Bestimmungen des Gottesbildes und dem
seelischen Gewicht des Weiblichen zu beurteilen haben.

Das Ausma8, in dem das katholische Christentum der Frau einen Platz in der Trans-
zendenz anwies und die Frommigkeit von ihrem Flair bestimmen lie, weist auf ein
Phinomen von groflem religitsem Ernst. Um diesem gerecht zu werden, diirfte es
nicht geniigen, blo8 von bedauerlichen Ubertreibungen zu sprechen, von ,unniitzen
und fliichtigen Gefiihlsbewegungen?®, um so tadelnd zu den richtigen Unterscheidun-
gen iiberzugehen. Es wird notwendig sein, nach den Motiven solcher Entwicklungen
zu fragen. Diese kénnen gewiff im Sog einer ganz auf sich ausgerichteten religisen
Bediirftigkeit liegen, der es nur um seelisches Wohlbefinden, nicht um die Wahrheit
zu tun ist. Aber wahrscheinlich sind sie auch die Signale fiir ein vitales Defizit in der
Rede iiber Gott, fiir das die Theologie und die Verkiindigung verantwortlich sind.
Wenn das Wort von Gott, von Christus und vom Geist nicht so gesprochen und im
Sakrament gezeigt wird, dal die ganze Wirklichkeit des Menschen davon beriihrt
werden kann; wenn die Spannung der gegensitzlichen Elemente im Gottesbild nicht
durchgehalten, sondern nach der einen Seite, etwa der transzendenten Macht der
Gerechtigkeit, hin aufgeldst wird, kann es sein, da es auf den verschlungenen Wegen
der gliubigen Seele zu Ersatzbildungen kommt. Diese stellen zwar im Blick auf die
einfache Gestalt des Christlichen eine zuweilen sogar heterodoxe Wucherung dar, ihre
Wahrheit aber ist es, auf den Punkt zu zeigen, wo jeweils das Evangelium verkiim-
mert. Aus dieser Perspektive miiite wohl auch die Entwidklung des Marienkultes
beurteilt werden.

 Marialis cultus nr 38, AAS LXV1/1974, 150.

GUNTER ROMBOLD

Anmerkungen zur anthropologischen Bedeutung der Arbeit*

1. Hegel: Arbeit als Vermittlung und Entiuflerung

Die entscheidenden philosophischen Einsichten in die anthropologische Bedeutung der
Arbeit verdanken wir Hegel. Arbeit ist fiir Hegel Vermittlung zwischen Subjekt und
Objekt, zwischen Mensch und Natur. Im Unterschied zum Tier, bei dem Begierde
und GenuB kurzgeschaltet sind, und das Objekt des Bediirfens — also etwa die Nah-
rung — vernichtet wird, schaltet der Mensch die Arbeit dazwischen. Dabei wird ,,das
Objekt nicht vernichtet, als Objekt iiberhaupt, sondern so, da8 ein anderes an seine
Stelle gesetzt wird”:. Der Mensch bearbeitet die Natur und verindert sie: Aus einem
Holzstiick wird ein Kunstwerk. Die Vermittlung wird geleistet durch das Werkzeug
oder — auf einer héheren Stufe — durch die Maschine, jene List, durch die der Mensch
seine formale Titigkeit aufhebt und das Ding fiir sich selbst arbeiten 148t.

Arbeit ist die Urform der Praxis, Praxis aber wirkt auf Theorie zuriick. In der Phino-
menologie des Geistes heiflt es: ,,Das Individuum kann daher nicht wissen, was es
ist, eh es sich durch das Tun zur Wirklichkeit gebracht hat. — Es scheint aber hiemit

* Wiedergabe eines Referates, das wihrend der Sommerakademie 1975 des Usterreichischen
Studienfdrderungswerkes ,,Pro Scientia” in Linz gehalten wurde.

1 G. W. F. Hegel, System der Sittlichkeit, herausgegeben in: Schriften zur Politik und Rechts-
philosophie Hegels, ed. Lasson, Leipzig 1923, 420.

140



