da8 man mit Recht im Gegensatz zu dhn-
lichen Anthologien (Rouét de Journel,
Enchiridion Patristicum; L. Rudloff, Das
Zeugnis der Viiter, Ein Quellenbuch zur Dog-
matik, 1937; A. Heilmann — H. Kraft, Ein-
sichten des Glaubens, Texte der Kirchenviter,
dtv 539; H. Bettenson, The Early Christian
Fathers, London 1956/1963 u. a.) nicht ein
Mosaik kleinster Textstiidkchen vorlegt, son-
dern die Ausziige gerade so lang (etwa
3 bis 4 Seiten) wihlt, daf die Gedanken-
filhrung ersichtlich wird und das Thema
auch einigermaflen abgerundet erdrtert er-
scheint. Dabei wurden auch noch die ver-
schiedenen literarischen genera (Polemik, Sy-
stematik, Predigt, Brief, Kommentar) beriick-
sichtigt. Das Englisch der Ubersetzung ist
durchaus modern (vgl. S. 44 Tert. Adv.
Prax. 27 mit der Ubersetzung von E. Evans,
London 1948); auch wo auf frithere Uber-
setzungen zurlidkgegriffen wurde, hat man
sie iiberarbeitet. (S. 4, A. 3 besser O. Kern,
Orphicor. frg., 1922/1963, 259 f; S, 25, A. 1
hitte die ansprechende Ergidnzung E. Friich-
tels, Das Gespréach mit Herakleides, Stuttgart
1974, 55, A. 26 iibernommen werden kén-
nen). Eine durchaus gelungene, reprisenta-
tive Auswahl!

Graz Johannes B. Bauer

DOGMATIK

HUNERMANN PETER, Franz Anton Stau-
denmaier (Wegbereiter heutiger Theologie,
hg. v. H. Fries/]. Finsterhtlzl, Bd. 8) (300.)
Sftyria, Graz 1975. Ln. S 240.—, DM 35.—,
sfr 43.—.

F. A. Staudenmaier (1800—1856) muB, auch
wenn fast alle seine grofen Werke unvoll-
endet geblieben sind, zu den Hauptrepra-
sentanten der kath. Theologie des 19. Jh. im
deutschen Sprachraum geziihlt werden. Durch
seine Offenheit fiir die bewegenden Fragen
der Zeit und angeregt durch die grofen
Tiibinger Lehrer Drey, Mbdhler, Hirscher,
Herbst erwachte sein Interesse fiir historisch-
spekulative Forschungen. Nach seiner Stu-
dientétigkeit als Repetent am Wilhelmsstift
begann er seine Laufbahn als akademischer
Lehrer an der theol. Fakultit in Gieflen, wo
er Vorlesungen {iber Dogmatik, Dogmen-
geschichte, Theorie der Religion und Offen-
barung und Einleitung in die Theologie hielt.
In dieser Zeit wurde er auf A. Giinther und
dessen Freund und Schiiler J. H. Pabst auf-
merksam, mit deren Schriften er sich ein-
gehend und kritisch beschiiftigte. Wie wir
heute sehen, wurde er in seiner Kritik Giin-
ther zum Teil (z.B. in der Frage von Not-
wendigkeit und Freiheit der Schpfung) nicht
gerecht. Was ferner die Auseinandersetzung
der beiden befreundeten Denker mit der
Philosophie Hegels betrifft, besteht heute
kein Zweifel, da Glinther die scharfsinnigere
Kritik geleistet hat.

182

Unter den Werken Staudenmaiers der ersten
Zeit verdient neben der Studie tiber Scotus
Erigena (1834) besonderes Interesse die ,En-
zyklopidie der theologischen Wissenschaf-
ten” (1834). In ihr geht es um die wichtige
Frage der lebendigen Einheit und Vermitt-
lung des gbttlichen und menschlichen Elemen-
tes. In den letzten GieBener Jahren (1835 bis
1837) beschiiftigte sich Staudenmaier mit der
Thematik Offenbarung und Geschichte, nicht
zuletzt veranlat durch das ,Leben Jesu” von
D. F. Straus8.

1837 erfolgte Staudenmaiers Berufung nach
Freiburg/Br., mit der sich berechtigte Hoff-
nungen der dortigen Fakultit auf eine wis-
senschaftliche Erneuerung verbanden. Auf
sein Betreiben wurde 1839 die ,Zeitschrift
fiir Theologie” gegriindet, die 10 Jahre lang
bestand. In dieser Zeit verfaSte er 3 grofe
Werke: ,Die Philosophie des Christentums”
(1840), die 4bdndige unvollendete - ,,Dogma-
tik” (1844—52) und die ,Darstelluing und
Kritik des Hegelschen Systems” (1844). Als
Schwerpunkte von Staudenmaiers Reflexion
gelten nach Hiinermann das ,Problem von
Geschichte und Geschichtlichkeit”, , Neuzeit-
liches Wissenschaftsverstindnis und Theolo-
gie” und ,Kirche und Gesellschaft in der
revolutioniiren Krise”. Auf diese Gesichts-
punkte hin ist auch die Textauswahl orien-
tiert, wenngleich die zahlreichen unter vie-
lerlei Titeln angefiihrten Stellen eine weiter
reichende Thematik offenbaren.

Im Werkverzeichnis, das einen Auszug aus
der bereits frither erstellten vollstindigen
Bibliographie darstellt (vgl. P. Hiinermann,
Trinitarische Anthropologie bei F. A. Stau-
denmaier, Freiburg 1962), hitte man gerne
auch die nicht unbedeutende S. 156 sogar
zitierte ,Rezension Giinther” gefunden. Auf
die von B. Casper 1974 herausgegebenen
,Frithen Aufsitze und Rezensionen” Stau-
denmaiers sei ergdnzend aufmerksam ge-
madcht. Der Autor verdient fiir die sorgfiltige
Bearbeitung des vorliegenden Bandes An-
erkennung. Es ist ihm zweifellos gelungen,
F. A. Staudenmaier als bedeutsamen ,Weg-
bereiter heutiger Theologie” iiberzeugend
auszuweisen.

Wien Joseph Pritz

SCHOLL NORBERT, Tod und Leben. Bibli-
sche Perspektiven, (Spielraum, hg. v. Sartory/
Betz, Nr. 20) (126.) Pfeiffer, Miinchen 1974.
Paperback DM 15.80.

Bis in die letzten Jahre war die Eschatologie
eher ruhendes Land der Theologie. Sch. meint,
daf dieses Brachland bearbeitet werden mu8,
weil sich die Menschen unserer Tage viel mit
dem Tod und dem Danach beschiftigen. Die
lebensnahe Einfithrung ins Buch 138t eine
leicht verdauliche Lektiire erwarten. In den
Kapiteln iber Tod und Auferstehung im AT
und NT iibernimmt Sch. Bekanntes aus bibel-
theologischen Vorarbeiten und zeigt, daf
Auferstehungsglaube typisch ist fiir das NT.



Er fithrt uns an eine Aussage heran, die auf-
horchen 148t: nichts im Menschen ist ewig.
Auch fiir Jesus wire im Tod das unwider-
rufliche und génzliche Ende gewesen, wenn
nicht im Tod die lebenschenkende Macht Got-
tes wirksam geworden wire: ,Das irdische
Leben erscheint als ,Sein zum Tod’; das
ewige Leben, das Gott schenkt, als Sein aus
dem Tod” (33). Wir haben nur in einem
anderen Hoffnung auf Bestand; in dem, der
das Leben ist. In einer ergreifenden Medita-
tion iiber die Rolle des Leibes sollen wir uns
mehr dem biblischen Verstindnis zuwen-
den. Nach diesem ist der Mensch ganz einer
als Person, aber ganz verginglich. Der Auf-
erstehungsleib Jesu hat alle Begrenzungen
iiberwunden und kennt nur noch kommuni-
kative Funktion. Da wir sakramental bereits
an diesem Leib teilhaben, ist Eschatologie
nicht erst nach dem Tod, sondern ins Leben
reichende Wirklichkeit. Die Macht Gottes
erweist sich an jenem Menschen, der in Liebe
gelebt und die Ichverfallenheit iiberwunden
hat. Das Gericht vollzieht sich jeden Tag
als Gericht iiber das Maf der Liebe. Das
Gericht geschieht nicht in ferner Zukunft,
sondern jetzt. Dafiir lieen sich zahlreiche
Bibeltexte anfiihren. Mit diesen Aussagen
verbindet Sch. die Entscheidungstheorie’ von
L. Boros. Die biblischen Gerichtsgleichnisse
und #hnliche Texte, die von einer Auf-
erstehung zum Gericht kiinden, deuten fiir
den Autor ,keineswegs in die Richtung eines
Fortbestehens der Existenz” (65), sondern in
die irreversible Vernichtung. Es gibt keine
individuelle Eschatologie, sondern nur eine
kommunitire ohne Verlust der Individualitit,
Da der Auferstehungsleib alle Grenzen der
Kommunikation tiberwindet, kénnte sich eine
Einheit ,Mensch-Mensch’ leichter denken las-
sen als die Einheit ,Gott-Mensch’ in der
Person Jesu.

Das Kapitel iiber ,Perspektiven aus Philo-
sophie und Naturwissenschaft” ist so lose mit
dem Anliegen verbunden, daf8 es auch weg-
bleiben hitte konnen. Teilhard de Chardin
hat fest gemeint, daf die menschlichen Be-
lange einer immer gréleren Einheit und Ver-
gemeinschaftung entgegenstreben, bis eine
volle Einheit in Jesus Christus erreicht ist.
Dies kann aber nicht als naturwissenschaft-
liche Perspektive (welcher Autor sonst?) aus-
gegeben werden. In den Kapiteln iiber die
Neuschaffung des Menschen bemiiht sich
Sch. nochmals um die Uberwindung des
Leib-Seele-Dualismus als Erbe aus der grie-
chischen Philosophie. Gott ist ein Gott des
Lebendigen. Wie der Mensch stirbt, so wird
der Mensch aus gottlicher Kraft neu geschaf-
fen. Wer in Liebe iiber sich hinauswidchst,
in Gott hineinwichst, hat jetzt schon den
Keim des ewigen Lebens. Zum Abschlufl
werden die Thesen nochmals zusammen-
gestellt. Damit ist die Absicht klar, zur
Stellungnahme herauszufordern,

Ich schitze das Buch als Beitrag, die Neu-
besinnung und die Forschung auf dem ,Brach-
land” Eschatologie zu intensivieren, damit
sich neue Perspektiven fiir die Verkiindigung
erschlieBen. Sch. gibt an, seine fiberraschen-
den Thesen biblisch stiitzen zu konnen.
Wenn man so gewichtige Aussagen macht,
miifte aber eine sorgfiltige Textanalyse zur
HI. Schrift geboten werden. Der Autor ist
Religionspiddagoge und wire auf eine Zu-
sammenarbeit mit Fachexegeten angewiesen.
So aber gewinne ich als Leser oft den Ein-
druck, daf Bibelzitate nur einen gerade ge-
#uBerten Gedanken oder ein Stichwort unter-~
mauern, aber nicht hinreichen, um die oben
dargelegten Ansichten zu erhirten. Uber das
Wie eschatologischer Wirklichkeiten werden
wir immer nur Theorien entwickeln kénnen.
Fortschreitende naturwissenschaftliche Er-
kenntnisse iiber Mensch und Welt und fort-
schreitende Bibelwissenschaft kénnen ein Ge-
linder abgeben, um unsere Verkiindigung
glaubwiirdiger werden 2zu lassen. Ich
wiinschte, daff Diskussionsbeitrige tatsich-
lich als solche Verwendung finden, nicht
aber von Ubereifrigen in eine neue Dogmatik
umfunktioniert wiirden.
Linz Alois Leitner
FAKULTATSVERTRETUNG DER HOCH-
SCHULERSCHAFT AN DER THEOL. FA-
KULTAT DER UNIVERSITAT INNSBRUCK

(Hg.), Schupp Franz — Vermittlung im Frag-
ment — Uberlegungen zur Christologie.
(Kontestation-Sondernummer) (51.) Fakul-
gitsvertretung, OH-Druck, Innsbruck 1975.
25—,

Wenn heutzutage — im Zeitalter der Waren-
kultur — ein konsumorientierter Theologe
den Buchaussto der theol. Literaturproduk-
tion auch nur in einem sehr eingeschrink-
ten Gebrauch greifbar haben méchte, wird er
nicht umhin kénnen, der ,Christologie-
Schwemme” Beachtung zu schenken. Da8 bei
solchem Eifer des Suchens zwischen W. Kas-
per und E. Schillebeeckx sicherlich nicht
F. Schupps , Vermittlung im Fragment” ins
Auge fillt, mag zuniichst einmal darin lie-
gen, daf fiir diese ,christologischen Uber-
legungen” wenig Druckerschwirze und Papier
aufgewendet wurde, da andererseits auch
der Verbffentlichungsvorgang durch die
Fakultdtsvertretung der Hochsdhiilerschaft
(anstelle einer geplanten Herausgabe im
Rahmen einer Festschrift zum 70. Geburts-
tag K. Rahners) etwas Hinterhof-Stil auf-
weist, der allerdings der Qualitiit jenes quan-
titativ kleinen Beitrags keinen Abbruch tut.
Der theol. Ansatz F. Schupps siedelt nicht im
erwarteten Fragenkatalog zur Christologie,
legitimiert sich jedoch gerade dadurch, daf
er bewiihrte Problemstellungen als Leerstel-
len aufweist und in der Feststellung des
gegenwiirtigen Fragerahmens einen problem-
gerechten Losungsversuch initiiert.

183



