diese Methode wird gelegentlich kritisch be-
dacht. Gewi8 hat sie auch ihre Schwichen,
wie jede Methode, aber sie kommt beim heu-
tigen Menschen besser an.

So gerne man die positiven Seiten dieses Bd.
hervorhebt, sind doch seine Schwichen nicht
zu iibersehen. Einige seien als besonders
kennzeichnend hervorgehoben. Dem Vorwort
getreu wird auf die biblische Grundlegung
der Lehre Wert gelegt, weshalb sehr viele
Bibelstellen wortlich aufgenommen werden.
Es fillt aber stérend auf, daB keine literar-
kritische Wertung dieser Texte vorgenom-
men wird. Seit dem II. Vat. kann doch Bibel
nicht mehr ohne Beachtung des Unterschie-
des von Aussageform und Aussageinhalt ver-
wendet werden, Die Nichtbeachtung dieses
Gesetzes stort besonders in der Angelologie,
wo die vielen Bibelstellen aus dem AT und
NT voéllig gleichwertig nebeneinander ge-
bracht werden. Miilte nicht aber z.B. in der
Apk. auf den in der Apokalyptik so gern
verwendeten ,,Dolmetscher-Engel” hingewie-
sen werden? Auch wird dort nicht gepriift,
ob vielleicht die 4 Engel, die die 4 Winde
festhalten, die Lindern und Meeren schaden
kénnten (7, 1; S. 404), doch irgendwie dem
alten Weltbild entsprechen, was durchaus
mitaussagen kann, daf die Herrschaft
Gottes {iber die Welt besonders her-
ausgestellt werden soll. Man gerét noch nicht
in den Verdacht, daf man in einer Mensch-
zentrierten Einstellung in der Dogmatik die
Existenz der Engel iiberhaupt leugnen will,
wenn man das feststellt. Ich mdchte gerne
dem Autor recht geben, daf der Engel zum
biblischen Weltbild dazugehdrt. , Mysterium
Salutis” bringt hier eine sehr gute Weisung:
,Eine Lehre von den Engeln sollte deshalb
nicht iiber das hinausgehen, was eine gesunde
Exegese der hl. Schriften und der Liturgie,
eine erleuchtete Uberpriifung der Geschichte
der Angelologie der Kirche und das kirchliche
Lehramt selber uns sagen” (II, 952), wobei
auch da die eigentliche Sinnspitze der
Aussage beachtet werden miiflite. Beson-
ders ist das wohl zu empfehlen in
der Frage eines Siindenfalles der Engel.
Auch wenn man sih zum ,DaB”
bekennt, wire es vorteilhaft einzugestehen,
dal wir iiber das ,Wie” nichts wissen. Es
hat keinen Sinn, apokryphe Biicher oder ihnen
nahestehende Zitate der HI. Schrift bewei-
send anzufiihren oder gar den Sturz Baby-
lons (Jes 14, 11 ff) und des Fiirsten von
Tyrus (Ez 28, 12—19).

Auch bei der Behandlung des Zieles der
Schopfung werden die alten Formulierungen
der ,gloria Dei” und der Gliickseligkeit der
Geschopfe gebracht. Natiirlich stimmt das,
aber ist das ,verkaufsgerecht” verpackt? Da
kommt wohl die moderne ,Christozentrik”
der heilsgeschichtlichen Methode, die auf der
Bibel fuflt, besser an: Daf8 nimlich Christus
der ,Erstgeborene der ganzen Schépfung”

ist, und ,alles auf ihn hin geschaffen ist”
(Kol 1,15 f), wobei dieser Plan in der Kon-
zeption auf die ganze Menschheit zu erwei-
tern ist. Mit diesen Gedanken kommt man
auch bei der studierenden Jugend an. Hier
kénnte man auch das Bedauern unterbrin-
gen, dal Teilhard de Chardin im ganzen
Buch nur eine abwertende Kritik erfihrt. Der
groBe Wurf dieses Gelehrten wird doch heute
allgemein gesehen, so sehr man die Ausfal-
tung ins einzelne kritisieren kann. Sicher
aber tut man dem frommen Priester Un-
recht, wenn man ihn als Vertreter einer pan-
theistischen Weltseele in einem Atem mit
Hegel, Buddhisten und Panpsychisten nennt
(281). Man wiirde sich auch im ganzen eine
stirkere Nihe zu Erkenntnissen der heuti-
gen Naturwissenschaft wiinschen. Sollte man
z. B. nicht gleich von der Alternative Ret-
tung des ganzen Menschen durch Gott in der
Auferstehung, oder aber Untergang des gan-
zen Menschen sprechen, wenn man nimlich
nicht glauben will? Wozu also zuerst eine
»Unsterblichkeit der Seele” beweisen (283),
wenn man gleich nachher zugeben mu8, daf
die Schriftoffenbarung eine ,,anima separata”
nicht kennt (290). Vielleicht kdnnte man
auch eine stirkere Gegeniiberstellung von
Naturwissenschaft und Glaube bringen, zu-
mal der Weg zu Gott iiber die Welt heute so
wenig gesehen wird, weil man nur die Er-
fahrung gelten lassen will. Die moderne Na-
turwissenschaft findet aber doch heute wie-
der mehr zum ,Staunen” vor dem Geheim-
nis zuriik, das fiir den Glauben so ent-
scheidend ist.

Es sei zum Schluf vermerkt, da8 sich die
Kritik vor allem gegen die Methode rich-
tet, welche fiir die viel beklagte Praxisferne
der Theologie neue Argumente liefert. Daf
man das auch in diesem Bd. beklagen mug8,
ist schade, weil er so viele positive Merkmale
aufzuweisen hat. Fiir die Bezieher dieser
Zeitschrift sei auch auf die Besprechung der
anderen Bd. verwiesen: ThPQ 122 (1974) 92 f.
Linz Sylvester Birngruber

MORALTHEOLOGIE

ROTTER HANS, Grundlagen der Moral,
Uberlegungen zu einer moraltheologischen
Hermeneutik. (184.) Benziger, Einsiedeln
1975. Kart. lam. sfr, 25.—.

In dankenswerter Weise entwickelt R. in
dieser Untersuchung seinen Grundgedanken,
das eigentliche Sittliche in einer Handlung
bilde nicht irgendein innerweltliches Element,
sondern ihre Transzendenzbeziehung. ,,Sitt-
lich ist menschliches Handeln, insofern es
nicht auf etwas Endliches, sondern auf das
Absolute, d. h. auf Gott, hinzielt” (17). Die
menschliche Person ist wesentlich durch ihre
Beziehung zur Transzendenz gekennzeichnet,
und die sie eigentlich erfiillenden sittlichen
Werte liegen auf der Ebene dieser Transzen-

185



denzbeziehung. In der sittlichen Entschei-
dung geht es um die Herstellung dieser Be-
ziehung und in der moraltheologischen Her-
meneutik um ihre Sinndeutung. Je nach der
Art der Sinndeutung muf die Verwirklichung
des Sittlichen verschieden ausfallen. Daraus
folgert R, ,daB zentrale Grundbegriffe der
Ethik nicht allgemeinverbindlich interpretiert
werden konnen, sondern jeweils eine be-
stimmte Sinndeutung des Lebens bzw. ein
bestimmtes Gottesbild voraussetzen. Damit
ist das Problem einer spezifisch christlichen
Ethik angeschnitten” (129). Diese hilt sich
an die Bibel. In ihr geht es ,,in erster Linie
um das transzendente Heil des Menschen.
Dieses Heil ist durch Glaube, Hoffnung und
Liebe zu verwirklichen” (133). Zu solcher
Einsicht wird der Mensch nicht nur durch die
ausdriicklichen biblischen Weisungen, son-
dern vielmehr noch durch die ganze Heils-
geschichte, im besonderen durch Leben, Ster-
ben und Auferstehen Jesu gefiihrt. Die christ-
liche Tradition zeigt, wie weit sich solches
Denken jeweils im christlichen Lebensvollzug
und in der theologischen Reflexion durch-
gesetzt hat; weniger wichtig sind die in ihr
enthaltenen dogmatischen oder ethischen
Detailaussagen als die in ihr vermittelte
christliche Haltung zur Welt und zur Ge-
schichte.

Aufgabe des kirchlichen Lehramtes ist es,
das Evangelium Jesu Christi zu verkiinden
und seinen Anspruch gegeniiber der Welt zu
vertreten, d. h. zur Hinordnung des Lebens
auf Gott in Glaube, Hoffnung und Liebe
aufzurufen. Es kann der Kirche nicht blo8
um die Erreichung innerweltlicher Werte ge-
hen, vielmehr muf sie ihre ethische Verkiin-
digung christozentrisch und eschatologisch
orientieren, muB von Jesus Christus und
durch ihn von der Hoffnung auf das Heil
und vom Glauben an einen letzten absoluten
Sinn des menschlichen Lebens Zeugnis ge-
ben. Mit dem formalen Aufzeigen dieses
letzten Sinnhorizontes darf sich die Kirche
freilich nicht begniigen; sie muf auch darauf
dringen, daf sich der Mensch diesem Sinn-
horizont gemiff konkret verhalte. Zum Ge-
winnen konkreter Weisungen reicht das Wis-
sen um den letzten Sinnhorizont allein nicht
aus; dazu bedarf es auch der Kenntnis der
jeweiligen konkreten Daseinsgegebenheiten
des Menschen. Die Kirche ist flir die Ver-
kiindigung des Sinnhorizontes zustidndig, muf
sich aber die Daseinsgegebenheiten vom
menschlichen Forschen aufzeigen lassen. Die
Normen in ihrer Konkretheit ergeben sich
paus den dufleren Bedingungen von Natur
und Geschichte einerseits und dem Sinnhori-
zont, der im Glauben wirksam wird, ander-
seits” (168). R. ist i{iberzeugt, daf8 sich vom
christlich verstandenen Heil her ein spezifi-
sches Verhiltnis zur Welt, zum Schicksal, zur
Freiheit, zur Schuld usw. abzeichnet, das
sich auch in der Gestaltung konkreter Einzel-

186

normen auswirkt. ,Der cdhristliche Glaube
gibt also nicht nur ein zusitzliches Motiv,
um weltimmanent definierte sittliche Ver-
pflichtungen zu beobachten, sondern er gibt
dem Gesamtverstindnis und der konkreten
})ur;hformung von Sittlichkeit sein Geprige”
170).

Rezensent wertet dieses Aufwerfen von
Grundfragen und die gebotenen L&sungs-
versuche sehr positiv. Verstidndlicherweise
wiirde er an manchen Stellen gern weiter-
fragen. Im_besonderen beschiiftigt ihn die
Frage, ob die Ausfithrungen iiber die den
Menschen fordernde Transzendenzbezie-
hung nicht doch noch zu formal bleiben und
ob nicht das NT dariiber inhaltlich weit rei-
chere Auskiinfte gibt (etwa im Auftrag, eine
Liebe zu iiben, ,wie ich euch geliebt habe”,
Jo 13, 34).

Wien Karl Hérmann

ROBERT CHARLES (Hg.), L’homme
manipulé. Pouvoir de 'homme sur 1’homme,
ses chances et ses limites. (Hommes et
Eglise 6.) (243.) Cerdic, Strasbourg 1974.
Kart.

Dieser Sammelband vereinigt im 1. Teil
(23—196) die Referate, die beim europiischen
Moralistenkongref in StraBburg vom 24. bis
29, Sept. 1973 zum Thema ,Macht des Men-
schen iiber den Menschen, ihre Chancen und
ihre Grenzen” gehalten wurden; der 2. Ab-
schnitt (197—228) bringt die jeweiligen
SchluBberichte der 7 Arbeitsgruppen. Ohne
dabei das Grundanliegen des Kongresses zu
verfilschen, wurde der Buchtitel auf die
prignante Kurzformel ,Der manipulierte
Mensch” gebracht. Unter dem Druck der
alarmierenden Fortschritte vor allem auf dem
Gebiet der Biologie und Chemie, durch die
der Mensch nicht nur die ihn umgebende
Natur, sondern mit ihr auch sich selbst und
seinesgleichen immer mehr zum gefihrlichen
Experimentierfeld macht, beschiiftigt sich die
interkonfessionelle Societas ethica seit ihrem
Kongre8 in Miinster/W. 1967 mit der Mani-
pulierbarkeit des Menschen. Wie der Hg. in
seinem Vorwort schreibt, bedeutet dieser
Ausdrudk die technische Mdglichkeit, durch
besondere Mittel in das biologische Pro-
gramm des Menschen sowie in die Art seines
Verhaltens und Denkens einzugreifen (11).
Im Einleitungsvortrag sprach der Gynikologe
J. Férin (Léwen) iiber den derzeitigen For-
schungsstand hinsichtlich der kiinstlichen Be-
fruchtung. Die anhéngigen Fragen iiber Not-
wendigkeit und Grenzen von Experimenten
am lebenden Menschen iiberlief er den Mo-
raltheologen. In dem Bewuftsein, daf8 diese
Probleme ethisch und moralisch so lange
nicht gelést werden kénnen, als es an der
Anerkennung eines einheitlichen Menschen-
bildes fehlt, versuchten der Gieflener Zoologe
]. Illies, der Wiirzburger Philosoph H. Rom-
bach und M. Nédoncelle (Strafburg) ein



