JOHANNES MARBUOCK

Die Botschaft der Propheten
Ihre Bedeutung fiir Verkiindigung und Existenz des Priesters

Wenn ,,die Stunde des Amos” (H. W. Wolff) und damit die Stunde der Propheten
Mode zu werden scheint, muff dies zwar zu denken geben: denn echte Propheten
waren niemals ,,Mode”“!. Dennoch zeigt sich gerade darin etwas von der Strahlkraft
dieser Gestalten, dal sie heute von vielen Seiten mit Beschlag belegt werden. Kritiker
an bestehenden Zustinden in Wirtschaft, Gesellschaft, Religion berufen sich auf die
Stimmen der Unruhe und des Protestes, die in den ,Biichern der Kiindung” laut
werden, wie M. Buber die atl Schriftpropheten nennt. Sozialutopische Entwiirfe finden
ihr Anliegen bereits von den Propheten ausgesprochen?, Auch die Frage nach der
Unterscheidung wahrer und falscher Prophetie hat von den biblischen Zeiten bis
heute nichts von ihrer Aktualitit und Schwierigkeit eingebii8t. Der hohe Kurswert
der Propheten verdankt sich aber nicht blof der Gunst der Stunde innerhalb und
auBerhalb der Kirche: Auch in der atl Wissenschaft selber bildet Verstindnis und
Interpretation dieser ,Sturmvdgel des Alten Testaments” (W. Zimmerli) bis heute
eine der zentralsten Fragen. H. Gressmann nannte 1924 die Prophetie sogar ,das
Problem aller Probleme” der atl Wissenschafts. ,

Die hiufige Konfrontation mit prophetischen Texten in der Liturgie macht es iiber die
Fragen tagespolitischer und wissenschaftlicher Aktualitit hinaus fiir den Diener des
Wortes unumginglich, sich mit der Botschaft der Propheten einmal intensiver zu
befassen, wenn er nicht seiner Gemeinde die ErschlieBung zentraler Teile des Gottes-
wortes vorenthalten will. Nach einer kurzen Verstindigung iiber die Vorgeschichte
der biblischen Propheten und das Werden der prophetischen Schriften des AT sei
versucht, umrifhaft Botschaft und Existenz dieser ,,grofen einzelnen’ darzustellen,
in der Hoffnung, daf auch auf unsere eigene Verkiindigung und Existenz dabei ein
Licht fallt.

1. Vorbemerkungen
1. Vorgeschichte

Wenn wir von den atl Propheten sprechen, meinen wir damit gewdhnlich die soge-
nannten ,Schriftpropheten’ des AB oder die ,klassischen Propheten’, deren Botschaft
uns in den prophetischen Biichern des AT iiberliefert ist, und zwar unter den Namen
der drei groBen Propheten Jesaja, Jeremia, Ezechiel und der Sammlung des Zwolf-
prophetenbuches bzw. der sogen. ,kleinen Propheten’ (Daniel gehort nicht zur Pro-
phetie im eigentlichen Sinne, sondern zur Apokalyptik).

Die Verkiindigung dieser Einzelgestalten, die mit Amos in der Mitte des 8. Jh. v. Chr.
einsetzt und sich weit in die nachexilische Zeit hinein (Perserzeit und Beginn der
hellenistischen Epoche) fortsetzt (vgl. Sach 9—14), ist nur ein Ausschnitt — freilich
der bedeutsamste — aus einer weitverzweigten prophetischen Bewegung in Israel.
Deren Vorgeschichte ist uns nur zum Teil bekannt und reicht iiber Israel hinaus.

Die bedeutsamsten auBerbiblischen Zeugnisse prophetischen Sprechens im Auftrag
einer Gottheit sind ca. 30 Briefe aus dem Archiv der Stadt und des Koénigreiches Mari
am Euphrat aus dem 18. Jh. v. Chr., in denen verschiedene Personen von einer Gott-
heit Auftrige, Botschaften, Drohungen und auch bedingte Heilszusagen an den

1 R, Smend, Zur alttestamentlichen Prophetie. Zur Einfiihrung, EvTh 33 (1973) 1.

2S. E Blmzh,f Das Prinzip Hoffnung. Gesamtausgabe Bd.5, Frankfurt a. M. 1959, 577. 713.
1459. 1514 £.

3 H, Gressmann, Aufgaben der alttestamentlichen Forschung, ZAW 42 (1924) 32.

14 209



Konig {ibermitteln. Findet sich in diesen Texten bereits eine Parallele zur biblischen
,Botenformel’, ,,s0 spricht der Herr”, so bezeugt der Reisebericht des Agypters Wenp
Amun fiir das Ende des 2. Jt. v. Chr. das Phinomen des Ekstatikers im Raum Syriens
und Palistinas (Byblos).

Die Samuelbiicher lassen von dieser Bewegung etwas ahnen, wenn dort zur Zeit des
ersten Konigs Saul (Mitte des 11. Jh. v. Chr.) Gruppen von Begeisterten, Ekstatikern
Propheten genannt werden (1 Sam 10, 5 ff). Auch Saul wird von dieser Bewegung
ergriffen (1 Sam 19, 18 ff. 24), so daf man spéttisch fragte: ,Ist auch Saul unter die
Propheten gegangen?” — Der Titel nabi (Berufener oder aktiv: Sprecher: Ex 7, 1)
begegnet auch fiir das, was man frither Seher (hozaeh) nannte (1 Sam 9, 9) sowie in
der friihen Konigszeit fitr Einzelgestalten am Konigshof wie Natan, der im Auftrag
Gottes vor David hintritt mit einem Wort der Verheifung (2 Sam 7) aber auch des
Gerichtes (2 Sam 12 f). Weitere solche Prophetengestalten sind Gad (2 Sam 24, 11),
Ahia von Schilo (1 K& 14, 2 ff), Schemaja, Zidkija und Micha ben Jimla (1 K& 22,
8—28). Die ersten klar als Typ des Einzelpropheten hervortretenden Gestalten sind der
kompromiBlose Gottesmann Elia mit seinem Kampf fiir Jahwe gegen den religitsen
Synkretismus unter Kénig Achab im Nordreich Israel (Mitte 9. Jh. v. Chr.) und sein
Schiiler Elischa.

2. Vom Werden der Prophetenbiicher

Etwa 100 Jahre spiter unter Jerobeam II (um 760 v. Chr.) tritt im Nordreich Amos
auf mit einer Botschaft, die an ganz Israel gerichtet war und das Volk sosehr betrof-
fen hat, da@ man sie nicht mehr in einen Erzihlungszusammenhang eingereiht, son-
dern als ,,Worte des Amos” in einer eigenen Sammlung iiberliefert hat. Und dieses
Phinomen einer Reihe solcher herausragender von Institutionen zumeist unabhingi-
ger religioser Gestalten, deren Worte je fiir sich gesammelt und iiberliefert werden,
erstreckt sich nun in Israel bis hinaus iiber das Ende des Kénigtums. Diese Spitzeit
wird die Periode der Redaktion, der endgiiltigen Gestaltung der Prophetenschiiften
\-biicher) aus kleineren miindlich aber auch bereits schriftlich iiberlieferten Samm-
lungen. Die Anordnung geschieht bei den grofen Propheten auch nach einem theolo-
gischen Schema: Gerichtsworte gegen Israel — gegen die Fremdvélker — Heilsworte
fiir Israel. Die schriftliche Fixierung bringt die Giiltigkeit und Bedeutung dieser
Worte, die sich vor allem in der Katastrophe des Exils als wahr erwiesen hatten, fiir
alle Zukunft zum Ausdruck. So reicht der Bogen der Geschichte eines Propheten-
wortes aus einer bestimmten Stunde und Situation, die wir aus der Redegattung
wenigstens zum Teil noch erschliefen kénnen, iiber die Erfahrungen, die mit diesem
Woort frither gemacht und iiberliefert wurden, heriiber bis zum Anspruch an uns.

IL. Die Botschaft der Propheten

Wenn ein Kenner der Problematik wie G. Fohrer gesteht, daf8 es ,fast unméglich ist,
der Einseitigkeit zu entgehen, wenn man einen Propheten oder gar die Prophetie als
ganze erfassen und schildern soll4, muf dies um so mehr vom folgenden Versuch
gelten, die Botschaft der Propheten zu Gehér zu bringen. Das Risiko ist doppelt:
Entweder man zeichnet die Linien grob und einseitig oder iiberhaupt nur bla8 und
allgemein, so daf Gestalten und Worte ihr Profil verlieren. Dennodh soll der Blick
auf das Ganze getan werden, weil sich nur in der geschichtlichen Entfaltung Grofle
und Bedeutung prophetischer Botschaft enthiillt. Beim Versuch, das Ganze prophe-
tischer Botschaft in den Blick zu bekommen, kann es nun noch einmal geschehen, da
man bereits mit einer bestimmten Auffassung vom Prophetischen an die Texte heran-

4 G. Fohrer, Prophetie und Magie, in: G. Fohrer, Studien zur alttestamentlichen Prophetie,
Beihefte zur ZAW (BZAW) 99 (1967) 243; J].Scharbert, Die prophetische Literatur, in:
De Mari & Qumran, Bibliotheca EThL 24 (1969) 58.

210



geht und sie von daher zu deuten und einzuordnen sucht. Dies wird an zwei Grund-
konzeptionen deutlich, die weithin die gegenwirtige deutsche Prophetenforschung
bestimmen: Nach der einen besteht das Grundanliegen, das Wesen der Prophetie in
der ,Zukunftsgewifheit” des Propheten vom herandringenden Gericht (vor dem
Exil) bzw. vom Heil (exilisch-nachexilisch), wie es z. B. von H. W. Wolff und W. H.
Schmidt mit Nachdruck vertreten wirdS. Prophetisches Sprechen in die geschichtliche
Stunde hinein, auch seine Kritik an Miflstinden im kultischen und sozialen Verhal-
ten entspringt in dieser Sicht der Grundgewifheit vom bereits entschiedenen Kom-
men Gottes zum Gericht. In der vor allem von M. Buber und G. Fohrer vorgelegten
Prophetendeutung sind diese einzelnen Rufer zur Entscheidung, zur Umkehr im
gegenwirtigen Augenblick; dem ist ihre Zukunftsansage untergeordnet. ,,. .. in seiner
Rede steht er immer in dem Punkte der Zeit, wo sich das Schicksal entscheidet, an
welcher Entscheidung die Menschen da vor ihm durch ihre Entscheidung teilhaben.
Mit seinem Sprechen des Wortes stellt er sie vor die Entscheidung zwischen dem Weg
und den Wegen"*®,

Die Entscheidung in dieser noch nicht ausdiskutierten Frage nach dem prophetischen
Grundanliegen ist wohl nicht nach einer Seite hin zu pressen. Lassen beide Konzep-
tionen jeweils einen tatsichlich charakteristischen Zug iiberscharf hervortreten, so ist
eine naive Sicht der Propheten ausdriicklich zuriickzuweisen, die sie als Ankiindiger
von Ereignissen betrachtet, die weit in der Zukunft liegen und deren Eintreffen man
genau kontrollieren kann. Auch die Auffassung, die Propheten hitten vor allem den
Messias Jesus Christus geweissagt, entspricht den Texten nicht. Thr Wort ist Wort
von Gott her in ihre Zeit hinein. Prophetisches Reden von der Zukunft will von Gott
her Anruf, Kraft und Licht fiir den Weg des Glaubens in einer bestimmten Stunde
sein. Erst neue Worte und Ereignisse enthiillen jeweils wieder ein weiteres Stiick des
Weges und des Glaubens an eine Erfiillung des Planes Gottes.

Wir fragen im folgenden nicht nach einer tragenden Idee, sondern suchen darauf zu
achten, ob diese einzelnen in all ihrer unverwechselbaren Eigenart uns etwas von dem
Einen und Einzigen zu sagen haben, der ihre vielfiltige Botschaft bestimmt und prigt.
Kurzum: Wir fragen nach dem Gott der Propheten, wie er sich in ihrer Botschaft
zeigt, und zwar exemplarisch bei einigen Gestalten?.

1. Bereits die Stimme des Amos, des ersten der Schriftpropheten, verweist uniiberhor-
bar auf eine neue Dimension des Gottes der Propheten, die in den damals bereits
kanonischen Uberlieferungen vom Gott Abrahams, Isaaks, Jakobs und des Mose noch
nie in dieser Schirfe hervorgetreten war. Der Gott des Propheten kiindigt mitten in
einer Zeit des Friedens an, dafl die Geschichte von Erwihlung, Segen und Verheifung
vor ihrem Ende steht: ,,Mein Volk Israel ist reif fiir das Ende. Ich verschone es nicht
noch einmal” (Am 8, 2). ,Weh denen, die den Tag Jahwes herbeisehnen! Was niitzt
euch denn der Tag des Herrn? Finsternis bringt er, nicht Licht” (Am 5, 18—20). Beide

5 H. W. Wolff, Joel und Amos, BKAT XIV/2, Neukirchen 1969, 109 ff. 123 f. 156 f. 364. 368;
ders., Die Stunde des Amos, Miinchen 1969, 25. 30. 34. W. H. Schmidt, Die prophetische
GrundgewiBheit, EvTh 31 (1971), 630—650; ders., Zukunftsgewifheit und Gegenwarts-
kritik. Grundziige prophetischer Verkiindigung, BSt 64, Neukirchen 1973; vgl. bereits
G. von Rad, Theologie des Alten Testaments II, Miinchen 41965, 127 f zu Amos.

¢ M. Buber, Der Glaube der Propheten, in: Buber, Werke. 2. Bd. Schriften zur Bibel, Miin-
chen-Heidelberg 1964, 236; ebd. 345; vgl. auch G. Fohrer, Die Propheten des Alten Testa-
ments im Blidkfeld neuer Forschung, in: G. Fohrer, Studien z. alttestamentl. Prophetie,
BZAW 99 (1967) 15 f; H. W. Hofmann, Zur Intention der Verkiindigung Jesajas, BZAW 135
(1974). Auch P.Weimar - E.Zenger, Exodus, Stuttg. Bibelstudien 75, 1975, 144—146,
bes. 146 A. 8 kritisieren die Amosinterpretation von H. W. Wolff.

1Vgl. W. Zimmerli, Die Bedeutung der grofen Schriftprophetie fiir das alttestamentliche
Reden von Gott, in: Supplements to VT 23, Leiden 1972, 48—64 [= W, Zimmerli, Studien
zur alttestamentlichen Theologie und Prophetie. Gesammelte Aufsitze IT (zit. GesAufs. II),
Theol. Biicherei 51, Miinchen 1974, 55—72].

211



Aussagereihen, das Wort vom Ende und vom Tag Jahwes, in denen Gottes Freiheit
gegeniiber dem erwihlten Volk (Am 3, 2) ansichtig wird, bleiben bestimmend bis zum
Ende der groBen Prophetie (vgl. Jes 2, 12—17; Zef 1, 7 f; Ez 7; 13, 5). Die Begegnung
mit Jahwe, zu der Amos ruft: ,Mach dich bereit, deinem Gott gegeniiberzutreten”
(Am 4, 12)8, ist Begegnung mit dem Gott, vor dem das Pochen auf die Vergangen-
heit keine Garantie fiir Gegenwart und Zukunft ist: ,,Seid ihr fiir mich mehr als die
Kuschiter, ihr Israeliten? — Wort des Herrn. Wohl habe ich Israel aus Agypten her-
aufgefiihrt, aber ebenso die Philister aus Kaftor und die Aramier aus Kir” (Am 9, 7).

Der Gott der Propheten, der Israel véllig unerwartet vor das Ende stellt — bei Amos
gibt es nur das zaghafte ,, Vielleicht ist der Herr, der Gott der Heere, dem Rest von
Josef dann gnidig” (Am 5, 15)° — ist aber darin der Gott, der auch schon vorher
geglaubt und verkiindet wurde, daB das Volk am Rechtswillen Jahwes gemessen wird,
freilich wieder in einer Unerbittlichkeit, die bis dahin nicht ihresgleichen hatt®.
Gottes Recht und Anliegen ist das Menschenrecht und die Wiirde des Menschen.
Von diesem Gott her leuchtet Amos in das Treiben der Gesellschaft von Samaria
hinein, der Vornehmen, der Minner und Frauen (Am 4, 1-3; 5, 7.10-11; 6, 1-7),
die sich nicht um den Schaden Josefs kiimmern; in das Verhalten der Nachbarvolker
(Am 1, 3—2, 3; 8, 5f), aber auch in die Ungerechtigkeit der Kleinen (Am 2, 6-8)1t
und in einen Kultbetrieb, der vor Gott nicht sichern kann, wenn dabei der Mensch
iibersehen wird. Schiirfere Worte iiber Religion sind seither kaum mehr gesprochen
worden: ,,Ich hasse eure Feste, ich verabscheue sie und kann eure Feiern nicht rie-
chen. Weg mit dem Larm deiner Lieder! Dein Harfenspiel will ich nicht héren. Lafit
lieber das Recht strdmen wie Wasser und die Gerechtigkeit wie einen immer fliefen-
den Bach!” (Am 5, 21—24; vgl. 4, 4-5!)

2. Auch Hosea ist, darin Amos hnlich und zeitlich nicht weit von ihm entfernt, Zeuge
und Kiinder der Freiheit Gottes zum Gericht gegen Israel, wenn er, wieder in
schroffem Bruch zur bisherigen Geschichte, seine Kinder mit den symbolischen Namen
,Kein Erbarmen’ und ,Nicht mein Volk’ benennen muf8. Wie bereits Amos liit aber
auch Hosea selbst noch im tddlichen Andringen Gottes an sein Volk erahnen, wie
tief die Bindung Gottes an dieses Volk und die Betroffenheit von dessen Tun gedacht
werden mufl, wenn die Ahndung der Schuld mit solcher Radikalitit geschieht: ,Ich
aber bin wie Eiter fiir Ephraim, wie Fiulnis fiir das Haus Juda. Ich reife, dann gehe
ich davon, ich schleppe sie weg, und keiner kann sie mir entreifen (Hos 5, 12. 14;
13, 7—9; vgl. das Andringen Gottes gegen Israel in Amos 3, 15; 8,10; 9, 1—4. 9).

Von dieser Wurzel her ist es wohl am ehesten zu begreifen, daf8 bei Hosea aus der
Freiheit Gottes plotzlich iiber dem Gericht Gottes unbegreifliche Liebe aufbricht, dal
er es in die Wiiste lockt, es dort neu umwirbt. ,Dann gebe ich ihr ihre Weinberge
wieder, und das Tal von Achor mache ich fiir sie zum Tor der Hoffnung. Sie wird
mir dorthin bereitwillig folgen wie in den Tagen ihrer Jugend, wie damals, als sie
aus Agypten heraufzog” (2, 16 f). Hos 11, 8 formuliert dieses elementare Aufbrechen
der Liebe Jahwes und griindet es im Gottsein Gottes, in seiner Heiligkeit: ,,Das Herz
dreht sich mir um, mein ganzes Gemiit ist entbrannt. Ich will meinen glithenden
Zorn nicht vollstrecken und Ephraim nicht noch einmal vernichten. Denn ich bin
Gott, nicht ein Mensch, der heilige Gott in deiner Mitte.”

8 Nach H. W. Wolff, Joel und Amos, 1969, 256 ff. 262 f wire Am 4, 12 Hinweis auf die als
Gottesgericht verstandene Zerstérung des Heiligtums von Bethel unter Josdhija.

b Amfs, 14 f diirfte aus dem Schiilerkreis des Propheten stammen: vgl. Wolff, a. a. O. 274 f.
294 £,

10 W, Zimmerli, Die Bedeutung der grofen Schriftprophetie fiir das alttestamentliche Reden
von Gott, in: Zimmerli, GesAufs. 11, 68 £; vgl. auch A. J. Heschel, The Prophets. An Intro-
duction, New York 1962, zit. nach d. Ausgabe in Harper Torchbooks 1969, 4 f.

11 M. Fendler, Zur Sozialkritik des Amos, EvTh 33 (1973), 32—53, bes. 49 £.

212



Von der lebendigen Wirklichkeit Gottes her beginnt bei Hosea auch bereits ein
ProzeB, der erst bei Deuterojesaja im Exil an ein Ende kommt: die Entthronung der
Gotter!?; fiir das Israel der Zeit Jerobeams II die Vergétterung der Schépfungsgaben
und -funktionen wie Zeugung, Regengiisse und Ernte: Das sind nach Hos 2, 7 die
Liebhaber, denen Israel hurerisch nachliduft, da es auf Jahwe vergifit (2, 10; 4, 10).
In einer fiir diese Zeit unerhérten begrifflichen Klarheit ,entzaubert’ der Prophet
diese Michte als Naturprozesse, die nicht helfen konnen (2, 8 f). Ironisch sagt er
iiber die Kultobjekte: ,,Der Most nimmt meinem Volk den Verstand, sein Holz befragt
es, sein Stock soll ihm verkiinden” (4, 12). ,,Was soll Israel mit dem Stier? Er ist kein
Gott, ein Handwerker hat ithn gemacht. Ja, zersplittert soll er am Boden liegen, der
Stier von Samarial” formuliert er iiber das Stierbild Samarias in 8, 6. 13, 2 betont
nochmals, da Jahwe nicht in ein Bild gegossen werden kann, ja, daf dies zur gri-
lichen Verkehrung bis zum (Kinder-?) Opfer fiihrt: , Kunstfertig stellen sie Gotzen
her — alles nur ein Machwerk von Schmieden. ,Thnen’, so sagen sie, miit ihr
opfern.’ Menschen kiissen Stiere!” ,So beginnen die Gétter der Religionen im Pro-
phentenwort zu zersplittern, um zunidchst Israel aus Rausch und Trug und wahn-
sinnigen Menschenopfern unter den unvergleichlich Wirksamen zuriickzufiihren®3.

3. Jesaja von Jerusalem, dessen Titigkeit etwa 4 Jahrzehnte (ca 740—700 v. Chr.) in
der Hauptstadt umfaft, ist der Prophet, der wie keiner vor ihm und keiner nach ihm
mit Brillanz und Wortmichtigkeit Majestit, Freibeit und Geheimnis des ,,Heiligen
Israels” je und je in erschreckend direktem Hineinreden in die Geschichte seiner Zeit
verkiindet!d,

In der Begegnung mit dem ,heiligen Gott Israels’’® kommt dem Propheten die eigene
und vor allem des Volkes Unreinheit unausweichlich und erschreckend zum Bewufit-
sein, so bereits 6, 5 in der Berufungserzihlung: ,,Weh mir, ich bin verloren! Denn
ich bin ein Mann mit unreinen Lippen und lebe in einem Volk mit unreinen Lippen
und meine Augen haben den Herrn gesehen”. Immer wieder enthiillt das Geheimnis
der Majestit des Heiligen blitzartig das Ungeniigen und Unrecht des Volkes wie etwa
im Umschlag des Weinbergliedes in die vernichtende Feststellung: ,Er hoffte auf
Recht, doch alles war schlecht; er erwartete Gerechtigkeit, doch er horte nur, wie der
Rechtlose schreit” (vgl. auch die Wehrufe 5, 18—24).

Von seinem Gottesbild her deklariert Jesaja menschliche Siinde vor allem als Hoch-
mut: das Spotten iiber Jahwes Plan und Werk (vgl. 5, 19. 21. 24), iiber das Wort des
Propheten (28, 9 f), die Eitelkeit der Damenwelt Jerusalems (3, 16—24), vor allem aber
die Vergdtterung der Macht, ob wirtschaftlich oder politisch-militdrisch. Der Tag
Jahwes wird wie ein Sturm iiber diese hohen Hiupter dahinfahren und sie klein-
machen, wie es Jes 2, 12—18 zum Ausdruck bringt: , Fiirwahr, ein Tag kommt fiir
Jahwe der Heere iiber alles Stolze und Ragende, iiber alles Erhabene und Hohe, iiber
jeden hohen Turm und iiber jede steile Mauer. Uber alle Tarsisfahrer und alle
Luxusschiffe. Gebeugt wird der Hochmut des Menschen, geduckt der Minnerstolz
und erhaben wird allein Jahwe sein an jenem Tage. Die Gotzen aber schwinden samt
und sonders dahin”. 31, 3 tritt Jesaja politischen Erwartungen entgegen mit dem
Wort: , Agypten ist Mensch und nicht Gott, seine Rosse Fleisch und nicht Geist.”
— ,,50 reduziert Jesaja die Ideologie der groBen Politik auf die menschliche Wirk-
lichkeit ... Die Wirklichkeit der Gétter ist die Wirklichkeit menschlicher Schwiche,
mit Stolz verkleidet’8,

12 H, W. Wolff, Jahwe und die Gotter in der alttestamentlichen Prophetie, EvTh 29 (1969),
400—404 zu Hosea.

13 Wolff, a. a. O., 403.

W W, Zimmerli, Verkiindigung und Sprache der Botschaft Jesajas, in: Zimmerli, GesAufs. II,
73—87.

15 So abschwiichend die Einheitsiibersetzung des AT.

16 Wolff, Jahwe und die Gdtter, EvTh 29 (1969), 405 f.

213



Jesaja erwartet die Erfiillung dieser Wirklichkeit Gottes an seinem , Tag” — er ruft
darum- auch zur Entscheidung — zum Glauben, zum Sich-Verlassen auf diese Wirk-
lichkeit Gottes hin: So in der denkwiirdigen Begegnung mit Ahaz, in deren Zusam-
menhang auch die Immanuelverheiung (Jes 7, 14) ergangen ist: ,,Glaubt ihr nicht,
so bleibt ihr nicht!” ,Nur Umkehr und Ruhe konnen euch retten, nur Stille und
Vertrauen verleihen euch Kraft”: das wire nach Jes 30, 15 Judas und Jerusalems
Méglichkeit und Chance vor Gott gewesen (vgl. auch 1, 16 £)1?. Trotz des unaus-
weidhlichen Gerichtes, das schlieBlich iiber Jerusalem mit der Belagerung unter dem
Assyrerkonig Sanherib 701 hereinbrach, und wovon Jes 1, 4—9; 22, 1-14 Zeugnis
ablegen, verkiindet Jesaja in diesen weltpolitischen Umbriichen allem Augenschein
zum Trotz Jahwe als den, ,der ein letztes Ziel der Vollendung unverriickbar im Auge
behalt“18, Der Heilige verfolgt fiir Menschen unbegreiflich und wunderbar seinen
Plan, wie das Gleichnis vom Bauer zeigt (Jes 28, 23—29). Menschenpline sind ohn-
michtig gegen den Plan des ,Gott mit uns’ (8, 9).

So leidenschaftlich er in Juda und Jerusalem, ja in der Weltgeschichte beteiligt ist,
so iiberlegen wird er vom Propheten im Treiben der Volker geglaubt. ,,Ganz ruhig
schaue ich an meinem Ort, unbewegt wie die glithende Hitze am Mittag, wié die
fernen Wolken in der Hitze des Sommers” (Jes 18, 4 f). So redet Jesaja mitten in
einem Wort gegen ungliubige Spotter vom Werk Gottes, der in Zion den Grund-
stein seines Baues gelegt hat, von dem her Rettung geschehen kann: ,Wer glaubt,
braucht nicht zu zittern” (28, 16). Der vom Herrn gegriindete Zion bleibt der Ort, wo
die Armen seines Volkes ihre Zuflucht finden, wird 14, 32 in einem Gerichtswort iiber
die Philister geantwortet. Fiir den Plan des Herrn, der auf dem Zion wohnt, ist die
Stadt und der Berg iiber ein brutum factum der Geographie hinaus ein bedeutungs-
volles Zeichen fiir die Realitit des gottlichen Zieles in der Welt!®: Jes 1, 21—26 ver-
heit durch die Glut eines vernichtenden Feuers hindurch die Ausschmelzung und
Reinigung der Gottesstadt zur ,,Stadt der Gerechtigkeit und treuen Burg”.

Auch das geheimnisvolle Wort vom Immanuel Jes 7, 14 deutet auf Jahwes bleibende
Gegenwart auf dem Zion (vgl. Ps 46, 2. 4.8.12; Jes 8, 9), vielleicht auch, wenn sie
dem Jerusalemer Propheten zugesprochen werden diirfte, die Verheiung fiir den
davidischen Herrscher in Jes 9, 1—6.

4. Jeremia aus Anatot war in seiner etwa 40 Jahre umfassenden prophetischen Titig-
keit nicht nur gerufen, Kiinder, sondern auch Zeuge von Untergang und Katastrophe
zu sein, die sich nach dem Tod Kénig Josias 609 v. Chr. immer niher iiber Jerusalem
und Juda zusammenzogen.

Etwas von Gottes enttiuschter, d. h. zugleich an Israel interessierter Liebe klingt bei
Jeremia wieder auf wie schon bei Hosea vor dem Untergang Samarias (722). Jer 2
erinnert Gott das Volk an dessen Jugendtreue und die Liebe der Brautzeit in der
Wiiste, die es nun im Dirnendienst fremder Gotter vergessen hat (2, 20—28), die
nichts sind als rissige Zisternen (2, 13), die das Wasser nicht halten. Darum wird
Gottes Freiheit im Gericht wirksam, das nach der groflen Tempelrede in K. 7 u. 26
selbst das Heiligtum in Jerusalem nicht als Garantie gelten 148t und ihm das Schick-
sal des zerstorten Heiligtums in Schilo im Nordreich bereitet (Jer 7, 12—15; dhnlich
die symbolische Handlung der Zerschmetterung des Kruges Jer 19). Babylon tritt als
Vollstrecker des Gerichtes immer klarer in den Vordergrund (vgl. 22, 5. 27 f).

Jahwes erschreckende Freiheit, wie sie sich im Einschreiten gegen Kénigtum, Tempel
und Volk FuBert, macht Propheten und Volk auch ratlos, wo es darum geht, den

17 Zu Jesaja als Rufer zur Umkehr s. neuerdings nachdriicklich H. W. Hofmann, Die Inten-
tion der Verkiindigung Jesajas, BZAW 136 (1974).

18 W, Zimmerli, Die Bedeutung der groflien Schriftprophetie fiir das alttestamentliche Reden
von Gott, in: Zimmerli, GesAufs. 1I, 61.

19 Zimmerli, a. a. O. 61 f.

214



gottlichen Anspruch eines prophetischen Wortes zu bestimmen, vor allem im Gegen-
iiber von Heils- und Unheilsbotschaft. Gottes Wort ist nicht mit letzter Sicherheit, mit
menschlichen Regeln verfligbar, wie das iiber das ganze Buch hin anzutreffende Ringen
um Kriterien wahrer und falscher Prophetie zeigt, vor allem Jer 23, 9—32 u. Jer
27-—2820,

Wie keiner zuvor ruft Jeremia nicht blo8 das Volk, sondern mit Eindringlichkeit jeden
einzelnen zur Umkehr von seinem bdsen Weg: ,Land, Land, Land hére das Wort des
Herrn!”“ ruft er leidenschaftlich in 22, 9. Und Jer 25, 3. 57 faflt zusammen: ,,Seit dem
13. Jahr Kénig Joschijas. . .ist an mich das Wort des Herrn ergangen und ich habe
es unermiidlich zu euch gesprochen... Ich sprach: ,JKehrt doch alle um von eurem
schlechten Weg und von euren bdsen Taten’...aber ihr habt nicht auf mich gehort”
(vgl. 7, 1-13). Sowohl Gottesbild als auch Erfahrung und Eigenart des Propheten
kommen, wie spiter noch zu zeigen sein wird, in dieser Wendung zum einzelnen
zur Geltung?®.,

In der sogen. Trostschrift (Jer 30—31, 40), die vor allem Nordisrael anspricht, aber
gewifl auch Juda gilt, meldet sich Gottes Liebe wieder, die ihr Volk niemals ver-
nichten kann (Jer 30, 11): Israel findet in der Wiiste wieder Gnade, und der Herr,
der ihm aus der Ferne erscheint, sagt ihm: ,Mit ewiger Liebe habe ich dich geliebt,
darum habe ich dir solange die Treue bewahrt” (Jer 31, 2 f). Er baut es wieder auf.
Denn selbst noch im Angesicht der Katastrophe vor Jerusalem hat der Prophet durch
den symbolischen Ackerkauf in Anatot (Jer 32) Gottes Verheiung besiegelt: ,Man
wird wieder Hauser, Acker und Weinberge kaufen in diesem Land” (Jer 32, 13 ff).

5. Wie Jeremia wird auch der Priestersohn Ezechiel, der bereits bei der ersten Depor-
tation 597 nach Babylon verschleppt wurde, Zeuge des Gerichtes iiber Juda. Liegt bei
Jeremia ein Hauptakzent seiner Botschaft auf dem Menschen vor Gott, kommt bei
Ezechiel nochmals, darin an Amos und Jesaja gemahnend, Gott in seiner Grofle und
Freiheit in den Blick. Israels Schuld wird davor mit unerbittlicher Konsequenz offen-
bar, eine Schuld, die die Geschichte von Anfang an prigt, wie die Kap. Ez 15 (Gleich-
nis vom unniitzen Rebholz) und die Bilder Ez 16 u. 23 sowie die grofle Geschichts-
abrechnung in K. 20 zeigen. Vor diesem Gott erweist sich auch endgiiltig die Nich-
tigkeit der Gé6tzen durch Israels Geschichte hin: Mistdinger’ lautet das Wort, mit dem
Ezechiel 39mal von 48 Belegen im AT den vielfachen Abfall Israels zu Géttern zu-
sammenfaft, ob nun im Sinn Hoseas oder Jesajas?®.

Im Gericht, in dem alle Selbstsicherungsversuche und auch alle Kultstitten zerschla-
gen werden, erweist sich Jahwes Wirklichkeit: ,,. .. und ihr werdet erkennen, daf8 ich
der Herr bin” (Ez 6, 6 f). Dieses Wort des gottlichen Selbsterweises bringt bei Eze-
chiel Gottes Wirklichkeit zur Sprache: Gottes Wirklichkeit in ihrer Michtigkeit und
Freiheit, in einem fremden, unreinen Land ihre Herrlichkeit zu offenbaren (Ez 1), aus
dem Tempel in Jerusalem auszuziehen (Ez 10), ja Feuer an diese heilige Stadt zu
legen (10, 2), und so das ,Ende’ herbeizufiihren (7, 1—6), wie Amos es mit dhnlichen
Worten etwa 170 Jahre vorher fiir Samaria und Israel angekiindigt hatte (Am 8, 2).
Um so iiberraschender — aber Zeichen eben dieser Freiheit und Unabsehbarkeit Got-
tes — ist bei diesem kompromifllosen Boten des Gerichtes von 586 die Verheifung
vom Leben aus dem Tod, die bei Ezechiel in der grandiosen Vision von der Wieder-
belebung des Totengebeins in 37, 1—14 aufbricht. Dem Volk, das geklagt hat, ,,Ver-

20 [, Hossfeld / I. Meyer, Prophet gegen Prophet. Eine Analyse der alttestamentlichen Texte
zum Thema: Wahre und falsche Propheten, Biblische Beitrige 9, Fribourg 1973; J. Marbéck,
Wort im Widersprudh, in: K. Krenn (Hg.), Der ¢infache Mensch in Theologie und Kirche,
Linzer Phil.-theol. Reihe 3, Linz 1974, 35—59.

% H, W. Wolff, Das Thema ,Umkehr” in der alttestamentlichen Prophetie, in: Wolff,
Gesammelte Studien zum Alten Testament, Miinchen 1964, 147 £,

22 Wolff, Jahwe und die Gotter, EvTh 29 (1969), 406 f£.

215



trocknet sind unsere Gebeine, zunichte ist unsere Hoffnung, wir sind abgehauen”
(37, 11), wird aus Jahwes Schopfermacht neues Leben verheiBen: freilich damit Jahwe
erkannt werde. In seinem Geheimnis liegt der schopferische Grund des neuen Anfangs, .
der auch nun dem einzelnen verheiflen ist, der bereit ist zur Umkehr (vgl. Ez 18, 21).
Denn der Gott Ezechiels ist es auch, der sagt: ,Habe ich etwa Gefallen am Tod des
Schuldigen? — Wort Gottes des Herrn — Wird er nicht am Leben bleiben, wenn er
seine bésen Wege verlifit und umkehrt?” (Ez 18, 23; 33, 11 positiv). Ja in Fortfiih-
rung der Verheiffung des neuen Bundes im Jeremiabuch (Jer 31, 31—34) heilt Gott
selber von innen her den alten Ungehorsam des Volkes, indem er das Herz von
Stein aus dessen Innern nimmt und ihm ein fleischernes Herz gibt, ein neues Herz
und einen neuen Geist (Ez 36, 26). Schlieflich wird er selber in der Mitte seines
Volkes Wohnung nehmen (37, 27 f; 11, 20; 14, 11) und seine Herrlichkeit neu im
Tempel der Zukunft Einzug halten lassen (Ez 43, 1 ff).

6. An der Schwelle zum Ausklang der groBen Schriftprophetie steht die Botschaft
von Jesaja 40—55, des sogen. Deuterojesaja, eines uns namentlich nicht bekannten
Propheten unter den Exilierten der ausgehenden Exilszeit (d. h. nicht zu lange vor
538 v. Chr. vor der Eroberung Babels durch Kyros).

Deuterojesaja gehort nicht mehr zu den Boten des richtenden Gottes: Dies ist zu
seiner Stunde endgiiltig vorbei: Jerusalems Frondienst geht zu Ende, die Schuld ist
beglichen (Jes 40, 2). Darin aber setzt er Ezechiels Verkiindigung der Wirklichkeit
Gottes fort, dafl im vergangenen Gericht die endgiiltige , Gétterdimmerung” gekom-
men ist; und zwar deswegen, weil Israels Gott allein das eingetroffene Gericht auch
angekiindigt hat, wihrend alle anderen Gétter stumm geblieben sind?3. 41, 21—29 ist
ein Beispiel solchen Rechtsstreites vor dem Forum Gottes (vgl. auch Jes 43, 8—13;
44, 6—8; 45, 20—25). Darum miissen die Gotter trotz Israels Niederlage abtreten als
,windig und wesenlos’ (41, 29), als solche, die nichts sind und deren Tun ein Nichts
ist (41, 24). Jahwes Wirklichkeit ist die einzige: so formuliert Deuterojesaja in Klar-
heit und Ausschlieflichkeit: ,,Vor mir und nach mir ist keiner” (Jes 43, 10); ,Ich
bin der Erste und der Letzte, auler mir ist kein Gott” (Jes 44, 6; vgl. noch 43, 11;
45, 22).

Was fiir die zweite Periode der Verkiindigung Ezechiels galt, gilt fiir das ganze
Reden Deuterojesajas von Gott; er ist der schopferische Gott des Neuen: ,Denkt
nicht mehr an das, was frither war, auf das was vergangen ist, sollt ihr nicht achten.
Denn ich erschaffe jetzt etwas Neues. Schon wichst es heran, merkt ihr es nicht?”
(Jes 43, 18 f; vgl. 42, 9; 48, 6 sowie die Betonung des Schépferwirkens Gottes). In
diesem Wirken enthiillt der verborgene Gott als sein Letztes das Heil fiir Israel (Jes 45,
17), ein Heil, das in Gottes personlicher Erwidhlung, Liebe, Zuwendung und Ver-
gebung griindet, wie der Prophet nicht miide wird zu beteuern (41, 8—10. 13 f; 43,
1-7; 46, 3—4; 49, 14—-16; 50, 1; 54, 6—10). Und dieses Heil hat Bestand. , Israel wird
vom Herrn gerettet, wird fiir immer errettet...” (45, 17). In K. 54 steht das schéne
Wort: ,Nur fiir eine kleine Weile habe ich dich verlassen, doch voller Erbarmen
hole ich dich zuriidk. Einen Augenblik nur verbarg ich vor dir mein Gesicht in
grollendem Zorn; aber in meiner ewigen Gnade habe ich Erbarmen mit dir, spricht
der Herr, dein Befreier” (Jes 54, 7 f). Und unter Hinweis auf den Noachbund schlieft
der Prophet: ,,Auch wenn die Berge von ihrem Platz weichen und die Hiigel zu wan-
ken beginnen — meine Gnade wird nie von dir weichen und der Bund meines Frie-
dens nicht wanken, spricht der Herr, der Erbarmen hat mit dir” (54, 10). Gerade dieses
Erbarmen (und Verzeihen) miindet bei Deuterojesaja in das Geheimnis Gottes aus:
,Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken, und eure Wege sind nicht meine Wege
— Wort des Herrn . . . (55, 7 £f; vgl. 43, 25).

3 Wolff, a. a. O., 408—411.

216



Die nachexilische Prophetie (Haggai, Sacharja 1—8, Jesaja 56—66, Maleachi, Sacharja
9—14) trigt diese Heilsbotschaft in schwieriger Zeit oft gegen allen Augenschein
weiter, hilt sie wach und versucht, sie je und dann zu aktualisieren.

7. Die prophetisdie Botschafl von Gott: Zusammenfassung

AbschlieBend seien einige Linien hervorgehoben, die auch fiir unsere Verkiindigung
bedeutsam scheinen:

Jeder Prophet hat seine unverwechselbare Zeit und Stunde, die seines Wortes bedarf,
des Wortes vom fordernden, richtenden oder auch vom gnidigen Gott des neuen
Anfangs. Uber das prophetische Wort als Botschaft von der Wirklichkeit des freien
und lebendigen Gottes, der groBer ist als unser Denken und unsere Erwartungen,
kann von keiner menschlichen Instanz aus mit vorgefaSten Schemata und Sicher-
heiten geurteilt werden (vgl. Jer 23, 29).

Das Wort von Gottes freier lebendiger Wirklichkeit, vor die der Mensch gestellt
wird, macht den Menschen frei von aller Vergétterung weltlicher, menschlicher Machte
und Krifte und gibt ihm selbst dort noch (wieder) Hoffnung, wo die Hoffnung der
Welt am Ende ist. Von diesem Wort her ist immer wieder die Frage zu stellen, wieweit
und ob wir iiberhaupt menschlich bestehen kénnen, ohne von einer Vergétterung in
die andere zu fallen, wenn wir nicht dem Einen und Einzigen gegeniibertreten zur
Begegnung (Am 4, 12)%,

Die Gottesverkiindigung und der von den Propheten verkiindigte Gott sind geprigt
von innerer Bewegung, ,Pathos”, Leidenschaft: Das Wort der Propheten ist fast
unwiderstehliche Botschaft gegen Gleichgiiltigkeit®>. Thema und Anspruch prophe-
tischer Rede von Gott ist nach A. Heschel Gottes Anliegen und Interesse fiir die
Menschen und des Menschen Bedeutung fiir Gott; seine aufmerksame Zuwendung zu
den Menschen, sein Einbezogensein in die Geschichte. Des Propheten Anliegen ist
Gottes Anliegen (d. h. Interesse fiir die Menschen)?®. Wo Menschen nichts von
diesem Interesse wissen, wissen sie nichts vom lebendigen Gott. Denn dies ist das
erste: daB wir von ihm gesehen und erkannt sind®? (vgl. Jer 1, 5).

Vom Blick auf diesen Lebensnerv prophetischer Botschaft wird sich unsere Verkiindi-
gung immer wieder inspirieren kénnen; von diesem lebendigen Gott kann aber auch
die eigene Existenz des Boten nicht unbetroffen bleiben; das ist im folgenden noch
kurz zu zeigen.

IIL. Die betroffene Existenz des Propheten

Trotz der Zuriickhaltung, mit der die Propheten von ihren eigenen Erfahrungen spre-
chen — es geht ihnen nicht um ihre Person, sondern um die Botschaft —, trotz der
Schwierigkeiten, aus Erzdhlungen, die stilisiert und modellhaft gestaltet sind, auf
personliches Erleben zu schlieBen, vermdgen wir den Texten, vor allem den soge-
nannten Berufungsberichten® manchen Hinweis zu entnehmen.

1. Der Ursprung ihrer Verkiindigung

Die prophetische Botschaft kommt aus einer tiefen persdnlichen Betroffenheit von
der Wirklichkeit des Gottes, den sie bezeugen.

Bereits bei Amos ist dies nicht zu iiberh6ren, wenn er die unwiderstehliche Macht
des Wortes Gottes darstellt: ,,Der Léwe briillt — wer Ffiirchtet sich nicht? Gott der

# Wolff, a. a. O., 416. 5 A.]. Heschel, The Prophets. An Introduction, XIIL.

26 Heschel, The Prophets, Part 11, 263 f. 2 Heschel, The Prophets, Part II, 268.

28 Zu den prophetischen Berufungsberichten vgl. neben den Kommentaren zu Jes 6, Jer 1
und Ez 1 u. a. H. Schult, Amos 7,15 a und die Legitimation des AuBenseiters, in: H. W.
Wolff (Hg.), Probleme biblischer Theologie, Miinchen 1971, 462—478; W. Richter, Die soge-
nannten vorprophetischen Berufungsberichte, FRLANT 101, Gbttingen 1970; Kl Baltzer,
Die Biographie der Propheten, Neukirchen 1975.

217



Herr spricht — wer wird da nicht zum Propheten?” (Am 3, 8). Im Fremdbericht von
der Auseinandersetzung mit dem Priester Amazja am Staatsheiligtum zu Bethel (Am 7,
10—17) betont der als Unruhestifter ausgewiesene Prophet, da er sich auf keine
menschliche Gruppe oder Autoritit berufen kann, die hinter ihm steht, sondern nur
auf Jahwe, der ihn von der Herde weggeholt und als Kiinder des Gerichtes an Israel
gesandt hat (Am 7, 14—15).

Jesajas Botschaft vom Heiligen Israels darf gewiB8 als Echo und Nachzittern seiner
Vision des Herrn der Heerscharen verstanden werden, die ihn erschiittert, aber auch
zum Dienst befahigt und bereit gemacht hat (Jes 6, 1-8).

Jeremia charakterisiert seine Berufung als Beauftragung mit dem Wort, die ihm trotz
seines Widerstrebens zuteil wird (Jer 1, 6—9), und seine Existenz als Gliick bestimmt
(Jer 15, 16), aber auch seine Last geworden ist. In 1, 4 f erkennt und bekennt er sich
als einen, der total von Gottes Plan und Erwihlung umgriffen ist. ,Noch ehe ich
dich im Mutterleib formte, habe ich dich ausersehen, noch ehe du aus dem Mutter-
schof8 hervorkamst, habe ich dich geheiligt, zum Propheten fiir die Vélker habe ich
dich bestimmt.”

Ezechiel steht unter dem Eindruck der Herrlichkeit des Herrn, die ihm fern vom
Tempel erschienen ist (vgl. 1, 3. 28); es ist aber zugleich das persénliche Wort Gottes,
das an jhn ergangen ist und sein Leben prigt, wie es das symbohsche Essen der
Buchrolle zum Ausdruck bringt (Ez 2, 8—3, 3).

Buber formuliert dieses von Gott Angeredet- und Betroffen-Sein des Nabi: ,,Er holt
den von ihm Berufenen aus der natiirlichen Ruf-Taubheit des Menschen hervor,
immer neu ,weckt er ihm das Ohr” (Jesaja 50, 4)... Mitten aus dem Dornbusch
des geschichtlichen Geschehens redet die Stimme zu ihm; er hat sie zu dolmet-
schen...”?, Es ist ,das eigene Erleben der schrecklichen und begnadigenden Gegen-
wart Gottes...”, das die prophetische Daseinshaltung bestimmt3?. Am deutlichsten
hat Heschel den prophetischen Daseinsgrund als ,,Sympathie” des Propheten mit dem
gottlichen Pathos hervorgehoben. Der Prophet hort Gottes Stimme und fithlt sein
Herz; er versucht, das Pathos der Botschaft mit ihrem Logos zu vermittelnst.

Die Bedeutung dieses Blickes auf Grund und Wurzel prophetischer Rede von Gott
liegt nicht blof in der Erkenntnis, daB nur die Verkiindigung Betroffener auch tref-
fen kann; solche persénliche Begegnung mit Gott wird notwendig die ganze Existenz
des Boten in Beschlag nehmen,

2. Die eingeforderte Existenz des Propheten

Das Leben des Propheten ist ausgespannt zwischen Gott und den Menschen. In Got-
tes Gegenwart tritt er fiir das Volk ein, vor dem Volk fiir Gott®2. Diese Spannung
zwischen der Sendung zur Verkiindigung von Gott her und seinen personlichen
Wiinschen und Wollen wird damit unvermeidlich zur ,,Last des Propheten*3,

a) Es ist nicht méglich, nochmals die ganze Geschichte der Prophetie daraufhin zu
befragen, sosehr sich gerade diese Frage lohnen wiirde. Amos 148t trotz seiner Hirte
diese Spannung erahnen, wenn er 7, 2 und 7, 5 fiir Israel die Bitte wagt: ,,Gott,
mein Herr, vergib doch! Was soll denn aus Jakob werden; es ist ja so klein.” Hosea
wird mit seiner Ehe und seinen Kindern zum lebendigen Wort an Israel (Hos K. 1 u. 3),
schmerzvolles Wort von Gottes enttduschter aber nicht verzichten wollender Liebe
zu seinem Volk. Der Hos 9, 7 zitierte Ausspruch: ,Der Prophet ist ein Narr, der
Geistesmann ist verriickt”, kann die Situation beleuchten. Auch Jesajas Sohne mit

20 M. Buber, Der Glaube der Propheten, in: Buber, Werke 2. Bd, 235.

30 G. Fohrer, Die Propheten des Alten Testaments im Blickfeld neuer Forschung, in: Fohrer,
Studien, BZAW 99 (1967), 11.

31 A.]. Heschel, The Prophets. An Introduction, 26. 32 Heschel, a. a. O., 6. 24,

3¢ Vgl. N. Lohfink, Von der Last des Propheten, Orientierung 38 (1974), 250—253.

218



ihren Namen ,Rest kehrt um’ (7, 3) und ,Schnelle Beute — Rascher Raub’ (8, 1) zeigen,
wie Gott auch {iber das private Leben seiner Boten verfiigt, wie der Ruf Gottes von
der ersten Stunde an immer weitere Kreise zieht und sich verleiblicht. Jes 8, 16—18
erfahren wir, da8 auch dieser ,Aristokrat’ unter den Propheten ratlos vor den fremden
Wegen des Heiligen Israels stand, daf ihm nur das Harren und Warten vor dem Gott
blieb, ,der jetzt sein Gesicht vor dem Haus Jakob verhiillt” (Jes 8, 17)* und das
Bewahren und Versiegeln der Botschaft im Herzen seiner Jiinger (8, 16; vgl. auch
Jes 30, 8).

b) Ende des 7. Jh. v. Chr. war die Zeit dafiir reif, da8 Last und Spannung des
Prophetseins aufgebrochen und ausgesprochen worden sind: in Leben und Botschaft
der ,menschlichsten’ dieser Gestalten: bei Jeremia. ,,Unter allen Propheten Israels hat
nur Jeremia dieses verwegene und fromme Lebensgesprich des unbedingt Unterle-
genen mit dem unbedingt Uberlegenen aufzuzeichnen gewagt . . .3,

Bereits der Inhalt der auszurichtenden Botschaft wiihlt ihn auf, verursacht ihm per-
sonlich Schmerzen, wie es in der dramatischen Schilderung des Gerichtes iiber sein
Volk 4, 19—21. 29—31; 14, 17 f deutlich wird, noch mehr aber die Erfahrung, daB
trotz angestrengten Suchens in Jerusalems Straflen keiner mehr zu finden ist, der
Recht iibt (Jer 5, 1), ja daB das Volk unfihig ist, sich zu éndern: ,,Andert wohl ein
Neger seine Hautfarbe oder ein Leopard seine Flecken? Dann kénnt auch ihr euch
noch bessern, die ihr ans Bose gewohnt seid” (Jer 13, 23; vgl. 17, 1. 9). Jeremia bekam
dies auch am eigenen Leib zu spiiren; man schligt ihn und legt ihn in den Block
(Jer 20, 1-3); nach der Tempelrede (Jer K. 7) entgeht er nur mit Miihe der Lynch-
justiz durch Priester, Propheten und Volk (Jer 26, 1—10): Beamte retten ihn vor den
religibsen Autorititen. Die passio verbi, von der K. 36 spricht — der Konig Jojakim
vernichtet die Rolle mit Worten des Propheten — wird zur passio prophetae. So wan-
dert er unter Zidkija ins Gefingnis (37, 11—21) und schlieflich als Staatsfeind in die
Zisterne (Jer 38), aus der ihn ein Auslinder befreit3.

Die ganze Hilflosigkeit, seinen eigenen Aufruf, sich dem Kénig von Babel zu ergeben,
als Gotteswort ausweisen zu kénnen, ja vielleicht sogar die Ungewiheit, ob nicht
Gott auf seiten seines Gegenspielers Hananja war, der Jeremias Jochholz zerbrochen
hatte (Jer 28), ist nach der dramatischen Szene der Begegnung in dem lakonischen
Satz verborgen: ,Da ging Jeremia seines Weges” (28, 10). Er muflte warten; bis Gott
aufs neue zu ihm sprach (28, 12; vgl. auch Jer 42, 7)%7.

Die ,JKonfessionen’ des Propheten sind der Aufschrei, in dem Qual und Spannung
seines Verkiindigungsamtes zu Gott hin laut werden: Zorn und Wunsch nach Ver-
geltung fiir die Anfeindung seiner Landsleute aus Anatot (11, 18—23), das Murren iiber
die Ungerechtigkeit, daf es den Gottlosen besser geht als ihm, das jedoch Gott mit
einer neuen Herausforderung beantwortet (Jer 12, 5). Am schmerzlichsten muBte es
zu ertragen sein, da Gott selbst ihm zur Last und Belastung geworden war — trotz
seiner Treue und Hingabe an Wort und Auftrag (Jer 15, 11. 16). ,Ich sitze nicht
heiter im Kreis der Fréhlichen; von deiner Hand gepackt, sitze ich einsam, denn du

3 Das Wort stammt wohl aus dem Ende der zweiten Titigkeitsperiode Jesajas nach dem
Ende des syrisch-ephraimitischen Krieges: G. Fohrer, Entstehung, Komposition und Uber-
lieferung von Jesaja 1—39, in: Fohrer, Studien, BZAW 99 (1967), 123—125; H. Wildberger,
Jesaja 1—12, BKAT X/1, Neukirchen 1972, 344.

35 M. Buber, Der Glaube der Propheten, in: Buber, Werke 2. Band, 410.

38 Vgl. G. Wanke, Untersuchungen zur sogenannten Baruchschrift, BZAW 122 (1971), vor
allem die Zusammenfassung 144—156; W. Zimmerli, Jeremia, der leidtragende Verkiinder,
Intern. kath. Zeitschrift 4 (1975), 97—111, bes. 102.

37 N. Lohfink, Von der Last des Propheten, Orientierung 38 (1974) 252; J. Marbdck, Wort im
Widerspruch, in: Krenn (Hg.), Der einfache Mensch, Linz 1974, 47—50.

38 Zu den Konfessionen Jeremias s. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments 1I, Miinchen
41965, 209—214; zuletzt Kl. Baltzer, Die Biographie der Propheten, Neukirchen 1975, 125 f.

219



hast mich mit Ingrimm erfiillt”, klagt er 15, 17 und wirft Gott vor, da8 er ihm zum
versiegenden Bach, zum unzuverlissigen Wasser geworden ist (15, 19): Auch jede
Sicherheit hat ihm Gott genommen.

Er ist der von Gott Betrogene: ,Du hast mich betort, o Jahwe und ich lief mich
betdren, du hast mich gepackt und iiberwiltigt. Zum Gespétt bin ich geworden den
ganzen Tag...” (Jer 20, 7). Er versucht, diesem zermiirbenden Auftrag zu entfliehen;
da geschieht das Paradoxe: Er kann es nicht: ,Sage ich mir: Ich will von jetzt an
nicht mehr an ihn denken und nicht mehr in seinem Namen sprechen”, so war es
mir, als brenne in meinem Herzen Feuer, eingeschlossen in meinem Innern. Ich
quilte mich, es auszuhalten, und konnte nicht” (20, 9).

Jeremia ist zu tief von Gott getroffen. Nach den Texten scheint kaum Licht in diese
zerrissene Prophetenexistenz gefallen zu sein, die Gott ins duerste Dunkel hinaus-
gefiihrt hat. Jeremia ist nach Agypten verschleppt worden und dort verschollen. Ist
in der Antwort auf Baruchs Klage Jer 45, 4 f ein Hinweis zu sehen, daB das Leiden
des Propheten Mit-leiden am Leiden Gottes um die Menschen ist? ,,So spricht der
Herr: Siehe, was ich gebaut, reifie ich nieder, und was ich gepflanzt, ich reife es aus.
Und du begehrst GroBes fiir dich?/°,

Der Weg zur Antwort auf die Frage nach dem Sinn prophetischen Leidens im AT
fiihrt von Jeremia iiber die symbolischen Handlungen Ezechiels, der selbst noch durch
den Tod seiner Frau Judas und Jerusalems Geschick darzustellen und zu erleiden hat
(Ez 24, 15—24; vgl. K. 4—5; 12, 1-16 u. a.)*°, zum leidenden Propheten in den Got-
tesknechtliedern bei Deuterojesaja, vor allem im dritten und vierten dieser Lieder
Jes 50, 4—9 u. 52, 13—53, 12. In Jes 50, 4—9 ist der Knecht eine prophetische Gestalt,
die mit dem Wort beauftragt ist, d. h. bestimmt vom Héren (50, 4 f). Diese Knechts-
gestalt sagt — erstmals im AT — ein williges Ja zum Prophetenschicksal von Beschimp-
fung und Leid (50, 5—7; 53, 7). Mehr noch: Uber dem Schicksal des schuldlosen
Knechtes, das zum Tod fiihrt, bricht — dem Propheten oder seiner Gemeinde, wir
wissen es nicht — die Erkenntnis auf, da die leidende Existenz des Knechtes stell-
vertretend ,,viele gerecht macht, ihre Schuld auf sich nimmt” (53, 11). ,Er trug die
Siinde von vielen und trat fiir die Schuldigen ein” (53, 12).

Solches Prophetenschicksal erfihrt seine letzte Deutung und Erfiillung in dem, was
nach Lk 24, 19 mit dem Propheten Jesus von Nazareth geschehen ist.

Was prophetische Existenz fiir uns heiBt, braucht nicht linger ausgedeutet zu werden:
Wer das Wort des freien Gottes verkiindet, muB wissen, da nicht irgend etwas,
sondern er selber eingefordert ist.

So bedeutet die Verkiindigung der Propheten: sich und die Gemeinden dem Wort und
Profil dieser Gestalten zu stellen, besser noch: dem Einen und Lebendigen selber, der
sie berufen und zutiefst getroffen hat: ,Mach dich bereit Israel, deinem Gott zu
begegnen!” (Am 4, 12).

¥ W. Zimmerli, Jeremia, der leidtragende Verkiinder, Intern. kath. Zeitschrift 4(1975) 111.
40 W. Zimmerli, Die Botschaft des Propheten Ezechiel, in: Zimmerli, GesAufs. II, 113—115.

220



