»In dem die Soteriologie die Erfahrungen, die hinter den verschiedenen Formulierungen
der Erldsungsbotschaft stehen, freilegt und in Korrelation zu unseren heutigen Erfah-
rungen setzt, kann sie Leben, Kreuz und Auferstehung Christi in ihrer uns befreienden,
uns in Frage stellenden und uns verwandelnden Kraft zur Sprache bringen, uns die
Erkenntnis und Annahme unserer Erlésung in Christus erleichtern und uns einweisen
in die eigene, zwar immer schon gemachte, aber oft nicht zum klaren Bewuftsein
gekommene Erfahrung unseres Heils, das da ist: Jesus Christus, der Gekreuzigte und
Auferstandene”,

" A, Griin, Erlésung durch das Kreuz, 264.

JOSEF RIEF

Was ist aus dem Freitagsgebot geworden?

Wer vor die Aufgabe gestellt wird, iiber das Freitagsgebot (= FG) etwas Verbindliches zu
sagen, hat nur die Méglichkeit, sich mit Hilfe der Frage, was aus diesem Gebot im Lauf
der Zeit geworden sei, seinem Gegenstand zu nihern; er begegnet dem FG als solchem
immer nur in der Gestalt der positiven kirchlichen Festlegung, also in der Gestalt der
Ubung, an die man sich hilt, und in der Gestalt des Kirchengebotes, das im Gang der
Geschichte immer wieder den Verhiltnissen angepaft bzw. neu formuliert oder begriindet
worden ist, um sich in der Gegenwart als eine auf die Abstinenz von Fleisch verengte,
weithin ohne die Spiritualitéit christlichen Fastens — in Lehre und Leben — fortlebende und
iiberdies kasuistisch ausgeh&hlte kirchliche Vorschrift darzustellenl. So gesehen zielt die

1 Zur Geschichte des FG: W. Burger, Rémische Beitriige zur Geschichte der Katechese im
Mittelalter, in: RQ 21 (1907), 159—197. P. M. ]. Clancy, Art. Fast and Abstinence, in:
New Catholic Encyclopedia (XV Vol. New York 1967) V 848—850. E. Dublanchy, Art. Com-
mandements de I'Eglise, in: DThC III 388—393. Fasten — Enthaltsamkeit, Art. in: Lexikon
des kath. Lebens, hg. v. W. Rauch. Freiburg 1952, 300—302. B, Fischer, Art. Fasten, in:
Handbuch der Pastoraltheologie V (Lexikon) 132. Gebote der Kirche, Art. in: Kirchen-
lexikon, hg. v. H. J. Wetzer/B. Welte (XII Binde. Freiburg i. Br. 1847—1856) IV 344—345,
V 161—164. O. Hafner, Zur Geschichte der Kirchengebote, in: ThQ 80 (1898) 99—131,
276—295. G. Holzherr, Art. Gebote der Kirche, in: LThK 2IV 557—558. G. Jungbauer,
Art. Freitag, in Bichthold/Stiubli III 43—73. K. Hilgenreiner, Art. Gebot in: LThK
11V 321—323. G. Schreiber, Art. Freitag, in: LThK 21V 353. M. Waldmann, Art. Fasten, in:
LThK 1III 963—968. A. Villien, Historire des commandements de 1 Eglise. Paris 1909 (21936).
Das Freitags- (bzw. Fasten-) Gebot lautet: — bei Antoninus wvon Florenz (1389
bis 1459): ,Secundum praeceptum (Ecclesiae) est de observantia ieiuniorum diebus termi-
natis per Ecclesiam . . . Tertium est de abstinentia ab esu carnium omni sexta feria
anni . . . nisi quum natale Domini venerit in tali die . . . Die autem sabbati in Italia,
et ubi est talis consuetudo, etiam est in praecepto, ubi non est consuetudo, ut in Catha-
lonia et quibusdam aliis regionibus, non est in praecepto . . .” (Summa theologica,
Pars I, Art. XVI, Cap. unicum. Neudruck Graz 1959, I 806).

— bei Robert Bellarmin (1542—1621): ,Digiunare la quaresima, le vigilie comandate
et le quattro tempora, € non mangiar carne il venerdi ed il sabbato”. Dottrina
cristiana breve composta per ordine di N. S. Papa Clemente VIII, in: Opera omnia
(Ed. J. Févre. XII Vol. Paris 1870 ff) XII 265. Eine andere Formulierung lautet: , Digiunare
la quaresima, le quattro tempora, e le vigilie comandate, e astenersi della carne il venerdi,
et il sabbato” (Dichiarazione pit copiosa della Dottrina cristiana composta in forma di
dialogo, cap. VII: Dichiarazione dei comandamenti della Chiesa, in: Opera omnia XII
316).

—_ )bem Petrus Canisius (1521—1597): ,Die verordneten Fasttig solt du halten, als die
viertzigtigige Fasten, die vier Quatember Zeit unnd vor etlichen grofen Festen die
geordneten Feyrabent, auch am Freytag unnd Sambstag vom Fleischessen dich enthalten”

237



iiber diesem Aufsatz stehende Frage zwangsliufig zunichst auf die statistisch heute erheb-
bare Erfiillung des Kirchengebotes.

Wer freilich in der Gegenwart die Frage, was aus diesem Kirchengebot geworden sei, in die
Offentlichkeit getragen wissen will, verfolgt wohl ein anderes als nur statistisches Interesse;
hinter seiner Frage steht die Meinung oder Uberzeugung, da Inhalt und Gestalt dieses
Kirchengebotes in der Gegenwart nicht befriedigen, daf8 zwischen der urspriinglichen Inten-
tion des FG und dem Stellenwert, den es in der Kirche der Gegenwart bekommen habe,
eine kaum {iberbriickbare Kluft besteche und da8 es folglich grundsiitzlich zur Diskussion
gestellt werden miisse. Sein Interesse dst kirchlich-disziplindrer, kanonistischer und besonders
moraltheologischer Natur. .

Zweifelsohne kann jener, der in dieser mehr prinzipiellen Weise Uberlegungen anstellt,
zum SchluB kommen, da das FG in seiner jetzigen Gestalt nicht linger als Kirchengebot
festgehalten zu werden verdiene. Dieser Schluf kénnte sich vor allem jenem nahelegen,
der seine Erwigungen in hohem Maf vom soziologischen Argument bestimmt sein I48t
und darauf verweist, da das FG gegenwiirtig im grofen und ganzen kaum irgendwo als
wichtig und dringlich angesehen werde.

Ob diese SchluBfolgerung freilich unausweichlich ist, muB zuniichst dahingestellt bleiben.
Denn selbst wenn man im Blick auf die gegenwirtige Gestalt des FG zu der Auffassung
gelangte, dafl seine Zeit abgelaufen sei, wire immer noch die Frage zu beantworten, ob die
Zeit auch fiir den Kerngedanken dieses Gebotes ein Ende genommen habe. Jedenfalls diirfte
man sich nicht definitiv gegen das FG aussprechen, solange nicht eindeutig festgestellt wiire,
daf es einen solchen Kerngedanken tatsiichlich nicht gibt und daf das FG mit der Gestalt
der Kirche und dem Leben der Glaubenden und ErlSsten tatséichlich nichts zu tun hat.
Nichts hindert daran, sich iiberhaupt nur im Sinn dieser grundsitzlichen Uberlegungen dem
FG zuzuwenden. Im Gegenteil: Alles spricht dafiir, das FG gerade nicht nach Mafgabe
statistischer und soziologischer Daten zu behandeln. Denn dariiber kann es bei allen
Meinungsverschiedenheiten keinen Zweifel geben: Was am FG zum Gegenstand statistischer
und soziologischer Bemiihungen gemacht werden kann, ist ambivalent und geeignet, sowohl
fiir als auch gegen die weitere Verbindlichkeit dieses Gebotes verwendet zu werden. Uber
den statistischen und soziologischen Aspekt des FG lohnt es sich so wenig, eine Diskussion
zZu lf:.irtiﬂ’nen, wie iiber kasuistische Festlegungen, die deswegen in die Anmerkungen verwiesen
werden.

Wenn die Frage nach dem FG also sinnvollerweise gar nichts anderes meint als die Frage
nach dem Kern dieses Gebotes, dann bleibt fiir den Gang dieser Untersuchung nur die
Mbglichkeit,

I. nach Gestalt und Verstindnis des FG in der Gegenwart zu fragen,

1. dem Gegenwartsverstindnis die urspriingliche Intention des FG gegeniiberzustellen und
IIL. aus der Spannung zwischen dem Grundgedanken des FG und seiner geschichtlichen Aus-
prigung einen Schluf8 zu ziehen.

I. Gestalt und Verstindnis des Freitagsgebotes in der Gegenwart

Wer sich in der Gegenwart umsieht, um iiber die Einstellung der Kirche zum FG
etwas Charakteristisches in Erfahrung zu bringen, macht schlieflich die Entdeckung,
daf die Divergenz der Auffassungen das Charakteristische ist. Diese These steht nun

(Catechismi Latini et Germanici. Pars II: Catechismi Germanici. [Societatis Jesu selecti
scriptores. Tomus I] Rom - Miinchen 1936, 142 f.

— in einem Katechismus des 19. Jh.: ,)Du sollst die gebotenen Fasttage, auch den Unter-
schied der Speisen, halten” (M. Krautheimer, Vollstindige Erklirung des Katechismus von
Pater Canisius mit besonderer Riicksichtnahme auf den Bischoflich-Mainzer Katechismus
[VI Teile. Mainz 1829] IV 302).

— bei H. Noldin (1838—1922): Praeceptum abstinentiae, quod a praecepto ieiunii hic
consideratur sejunctum, duo prohibet: a) carnem; b) ius ex carne . . . Solum praeceptum
abstinentiae (absque ieiunio) ex lege universali ecclesiae non obligat nisi singulis feriis
sextis . . . Praeceptum abstinentiae per se obligat sub gravi, quia eius finis et materia
gravis est; admittit autem parvitatem materiae . . . Toties committitur peccatum contra
abstinentiam, quoties actibus moraliter distinctis comeditur caro: hoc enim praeceptum,
etsi iam laesum, semper denuo violari potest” (Summa theologiae moralis. Vol. II: De
praeceptis. Ed. G. Heinzel. Oeniponte 311955, n. 676).

— bei K. Hérmann: ,Die Vorschrift der Enthaltung von Fleisch (Abstinenz...) verbietet
den Genuf8 von Fleischspeisen, nicht aber wie ehedem von Eiern, Milchprodukten und
tierischen Fetten als Zutaten zu anderen Speisen . . . Die Kirche verlangt also den Ver-~
zicht auf iippige Nahrung . . . Das Abstinenzgebot gilt fiir alle Freitage . . . “ (Lexikon
der christlichen Moral. Innsbruck 1969, 375—376).

238



freilich in einem bemerkenswerten Gegensatz zu der Tatsache, da8 Paul VI in der
Apost. Konst. ,,Paenitemini? mit Nachdruck fiir die einheitliche Gestalt und das ver-
tiefte Verstindnis des FG eingetreten ist. Aber diese Auflerung des Papstes stellt
dennoch nur eine jener Stimmen dar, die sich in der Gegenwart innerhalb der Kirche
zum FG vernehmen lassen.

1. Die Apostolische Konstitution ,,Paenitemini’ (= AKPaen)

Die Tatsache, daf Paul VI. die neue Bufordnung durch eine constitutio apostolica
erlassen hat, ist ein unverkennbarer Hinweis auf die besondere Wichtigkeit dieses
Erlasses3.

a) Die das Freitagsgebot betreffenden Festlegungen der AKPaen lassen sich folgen-
dermaflen zusammenfassen?:

1) Alle Freitage des ganzen Jahres (einschlieBlich des Aschermittwochs beziehungsweise, je
nach der Verschiedenheit des Ritus, des 1. Tages der grofien Quadragese) sind BufBtage
(dies paenitentiae).

2) Sofern die Bischofskonferenzen beziehungsweise die orientalischen Kirchen (durch den
Patriarchen mit seiner Synode oder durch die hochste Obrigkeit einer Kirche gemeinsam mit
den Oberhirten) fiir ihren Bereich nicht etwas anderes festgelegt haben, sind alle Freitage,
die nicht als gebotene Feiertage gelten, Abstinenztage. Fast- und Abstinenztage sind der
Aschermittwoch bezichungsweise, je nach der Verschiedenheit des Ritus, der 1. Tag der
grofien Quadragese und der Karfreitag.

3) ,,Das Abstinenzgebot verbietet den Genuf von Fleisch, nicht aber von Eiern, Laktizinien
und Speisewiirzen, und zwar auch dann nicht, wenn sie aus Tierfett bereitet werden”
(I § 1). Sofern der Freitag nicht nur als Abstinenztag, sondern zugleich als Fasttag zu halten
ist, besagt die Verpflichtung zum Fasten, ,daf nur eine volle Mahlzeit am Tage einge-
nommen” werden darf (III § 2).

4) ,Das Abstinenzgebot verpflichtet jene, die das 14. Lebensjahr vollendet haben; an das
Fastengebot sind alle gebunden von der Vollendung des 21. bis zum Beginn des 60. Lebens-
jahres” (IV).

5) Die wIe‘szntlidne Beobachtung (substantialis observantia) der fiir die ganze Kirche verbind-
lich vorgeschriebenen BufStage” stellt eine schwere Verpflichtung dar” (II § 2).

b) Hinter diesen Festlegungen, die, fiir sich betrachtet, lediglich die oft miflverstan-
dene Denkungsart und das leider auch oft mifbrauchte Instrumentarium des kirch-
lichen Gesetzgebers verraten, steht eine umfassende theologische beziehungsweise
ekklesiologische Argumentation. Sie gipfelt in dem programmatischen Hinweis auf
den géttlichen Charakter der Buflverpflichtung, in deren Dienst das kirchliche Frei-
tagsgebot gestellt wird. ,,Alle Gliubigen” — so heiflt es am Anfang der die Apost.
Konst. abschlieBenden BuBordnung — ,,sind kraft gottlichen Gesetzes gehalten, Bufle
zu tun” (I § 1). Zu ihrem weitaus groBSten Teil ist die AKPaen der Begriindung dieser
fundamentalen Aussage gewidmet. Sie stellt zugleich auch die innere Verbindung dar
zwischen der lege divina verpflichtenden Buforderung und der aus einer Reihe gesetz-
licher Festlegungen bestehenden BuBordnung, in der auch das FG seinen Platz gefun-
den hat5,

1) Ganz allgemein verweist Paul VI. zur Stiitzung der These von der allen Glidubigen
lege divina aufgetragenen Bufle auf die innere, also wesenhafte Verbindung zwischen

2 AAS 58 (1966) 177—198; gesondert erschienen unter dem Titel: Apostolische Buf-
konstitution — BuBordnung der deutschen Bischéfe — Apostolische Konstitution iiber die
Neuordnung des AblaBwesens. Lateinisch — deutsch. (Nachkonziliare Dokumentation, Bd. 2)
Trier 1967. (Zit. als Apost. BuBkonstitution).

3 Zur rechtlichen Bedeutung einer ,,Constitutio Apostolica” siche Kl. Mérsdorf, Lehrbuch des
{girchenre&bs auf Grund des Codex Juris Canonici (3 Binde. Paderborn 7/81953/1954)

46.

4 Dazu Apost. BuBkonstitution 40—47.

5 Nach den Worten der AKPaen enthdlt die aus einzelnen gesetzlichen Festlegungen
bestehende Buflordnung lediglich die Vorschriften, die im Blick auf die absolute und von
allen Glidubigen zu erfiillende BuBforderung von der Kirche als Gesetz zu erlassen sind
(vgl. Apost. Bukonstitution 40—41).

239



der Bufigesinnung und der Annahme des Evangeliums. Und in der Tat: Man kann
nicht bestreiten, daB8 ,,das Programm der Verkiindigung Jesu”, wie es Mk 1, 14—15
zusammengefaBt ist, nur ,einen Akt” meint, wenn es die Umkehrforderung mit der
Aufforderung zum Glauben an das Evangelium verbindet®. Man kann auch nicht in
Abrede stellen, da88 die Kirche bis in die jiingste Vergangenheit herein ohne die Worte
Bufle (paenitentia), Sithne (expiatio), Bekehrung (conversio), Selbsterneuerung (reno-
vatio) und Enthaltsamkeit (abstinentia) nicht ausgekommen ist’, wenn sie von der
Notwendigkeit sprach, iiber ihr wahres Wesen nachzudenken und ihrer eigentlichen
Natur Geltung zu verschaffen. Man kann schlieflich das Element der Bufle auch nicht
mit dem Argument abwerten, daf8 es allein durch dualistische Motive oder Unter-
stromungen im Bereich der Religion und des Offenbarungsglaubens habe Einflu
gewinnen konnen; denn dagegen sprechen die Phinomene des Religiésen und des
Offenbarungsglaubens unmittelbar selber.

Wo immer der religitse Sinn dem Tun des Menschen die Richtung gewiesen hat und
der Glaubende — wie etwa im AT — der Begegnung mit Gott zugewandt war, da war auch
selbstverstindlicherweise Platz fiir die Bufigesinnung und das #uBlere Buflwerk. Dieser
Zusammenhang zwischen dem religitsen Sinn bzw. dem Glauben an den sich offenbarenden
Gott einerseits und dem BuBwerk andererseits ist nicht auflosbar, weil Glauben und Reli-
gion selbst in depravierten Erscheinungsweisen nicht von der Vorstellung absehen konnen,
daB der Mensch, so wie er ist, keinen Zugang zum Uberweltlichen habe. Wer dieses Uber-
weltliche erreichen will, muf sich aufmachen und die Grenze dessen, was ist, hinter sich
lassen. Indem der Mensch aber auf diese Grenzen zugeht und sich so, wie er ist, in Frage
stellt, bringt er, auch wenn er das religidse Tun bis zur Unkenntlichkeit pervertiert, zum
Ausdruck, daB die tatsichliche Gestalt seines Lebens mit der Gestalt, die er dem Leben vor
Gott schuldet, nicht iibereinstimmt. Sobald aber der Mensch den religidsen Akt vollzieht,
bzw. im Glauben dem transzendenten Gott sich zuwendet, setzt er prinzipiell auch jenen
Akt, den man herkémmlich zwar als Buflakt bezeichnet und so vom Glaubensakt isoliert,
der aber der Sache nach nichts anderes darstellt als die in der Hinwendung zu Gott vollzogene
Abkehr von jenem Gegenstandsbereich beziehungsweise Lebensstil, der die Hinwendung zu
Gott als die fundamental andere Gestalt des Lebens und Lebensstils moglich erscheinen
und iiberhaupt erst zur Wirklichkeit werden li8t. Gedanken dieser Art machen den eigent-
lichen Inhalt des Prophetenwortes aus: ,Euer jetziges Fasten ist nicht so, daf8 es eurem
Rufen in der Hohe Gehor verschaffen kann” (Jes 58, 4). Denn wie aus der Deutung, die
der Prophet selber seinem Wort gibt, hervorgeht, meinen Fasten und Bufle urspriinglich nicht
ein partielles Tun des Menschen, mit dessen Hilfe er gleichsam von seinem iibrigen Tun
ablenken kdnnte; BuBe und Fasten stellen vielmehr primir — jedenfalls in der Vorstellung
und Sprache der Propheten — das Ganze menschlicher Tiétigkeiten und Verhaltensweisen
dar, sofern diese ihre Richtung auf Gott nehmen und in dieser Sinnrichtung als partielles
Tun und als Ganzes dem menschlichen Leben eine andere innere Gestalt verleihenS.

Die AKPaen trifft also durchaus das Richtige, wenn sie das atl BuBS- und Fastenver-
stindnis in den Satz zusammenfafit: ,,Non nobis, sed Deo est ieiunandum’*®, und sich
zu der Auffassung bekennt, da Bufle und Fasten allein dadurch ihren genuinen
Inhalt bekommen, da8 der Mensch durch alle Bereiche seines Handelns und seines
Wesens hindurch auf das eigené Interesse verzichtet und es zugunsten der Hinwendung
zu Gott und zum Nichsten abbaut. Es braucht nicht eigens betont zu werden, daf8
Fasten und BuBe gemif dieser prinzipiellen Auffassung notwendig auch einen sozialen
Charakter haben und in der ntl Kreuzestheologie ihre sachgerechte Fortsetzung und
Vollendung finden kénnen!?®,

2) Wenn es richtig ist, Bue im Anschluf an die prophetische Verkiindigung als ein
Tun zu begreifen, das dem Ganzen des menschlichen Lebens eine besondere innere
Gestalt und damit einen neuen Inhalt gibt, dann kann man sich nicht mehr der

¢ J. Schmid, Erklirung zu Mk 1, 14—15, in: Das Evangelium nach Markus (RNT 2.Bd.),
Regensburg 31954, 27—28.

7 Vgl. Apost. BuBkonstitution 6—8.

8 Ad Christi Regnum nobis fas est accedere tantum ,metanoia”, id est intima totius hominis
mutatione (Apost. Bukonstitution 16).

9 Ebd. 14—15. 10 Vgl ebd. 14—21.

240



Forderung entziehen, da sich Bufle nach auBen hin zur Darstellung bringen miisse,
und zwar bis hinein in das gesellschaftliche Leben. Das bedeutet: Es muf3 in der
Gemeinschaft der Glaubenden Zeiten der Bufle geben; und es wird dariiberhinaus
auch duBlere Formen der BuBle geben miissen, in denen die Glaubenden als Gemein-
schaft sich darstellen. Ein Verzicht auf diese iuBeren Buffwerke ist kaum denkbar,
wenn man weif}, da die Nach-auBen-Kehr des Lebens, wie sie fiir den im Leib existie-
renden Menschen unausweichlich ist, die allgegenwirtige und nur mithsam in den
Griff zu bekommende Notwendigkeit darstellt, die fiir den Menschen zum Zuhause
und zum Kerker werden kann11,

Natiirlich ist es moglich, da das duBere BuBwerk im negativen Sinn verduflerlicht wird,
aber diese VeriduBlerlichung spricht nicht gegen die These, daf zumal die biblisch
motivierte Bule im &ufleren Werk zur Darstellung gebracht werden miisse; sie ist
lediglich ein weiterer Hinweis darauf, wie schwer es dem Menschen fillt, auf egoisti-
sche Interessen tatsichlich verzichten zu miissen und auf den anderen wirklich zuzu-
gehen. DaBl diese Zuwendung — zu Gott und zum Nichsten — nur durch Verzicht auf
Egoismus méglich ist, wird freilich nicht nur dort bestritten, wo das Bulwerk der
groben VerduBerlichung anheimfillt, sondern ebenso auch dort, wo man den Verzicht
im Namen einer nicht tiefer reflektierten Menschlichkeit oder Mitmenschlichkeit fiir
iiberfliissig oder abwegig erklirt und die Aufgabe der Zuwendung zum anderen auf
gesellschaftlich-materieller Ebene 16sen will. In der Diskussion iiber die Abtreibung
sind die Argumente, durch die diese These erhirtet wird, in reichstem Mafl geliefert
worden. Dabei hat sich gezeigt, da8 eine Gesellschaft kein durchschlagendes Argument
fiir den Verzicht im Einzelfall mehr finden kann, wenn der Verzicht kein gestalt-
gebendes Prinzip ihres Zusammenlebens mehr darstellt. An dieser Situation partizi-
piert auch die Gemeinschaft der Glaubenden.

3) Aus dieser prinzipiellen Sicht der BuBle folgt notwendig, da man ihr wahres
Wesen verfilscht und verdeckt, wenn man sie mit Argumenten zu rechtfertigen sucht,
die die Dimension des Religitsen beziehungsweise des Offenbarungsglaubens méoglichst
aus dem Spiel lassen. Vor dem Hintergrund des Buflverstindnisses, wie es insbesondere
in der Reich-Gottes-Verkiindigung Jesu nachgewiesen werden kann, ist die immanente
Begriindung der Bufle ein aussichtsloses Unterfangen; man kann den Menschen, die
keine Moglichkeit mehr sehen, den Absolutheitsanspruch Gottes mit den Mitteln ihres
dem Raum und der Zeit unterworfenen Denkens verbindlich und geschichtsmichtig zu
artikulieren, zwangsliufig nicht mehr eine Handlungsweise von der Art des Fastens
und der Abstinenz vorschreiben, die allein durch den Absolutheitsanspruch Gottes
verstindlich gemacht werden kann. Insofern reagiert der Mensch, der es sich abge-
wohnt hat, von der absoluten Transzendenz her zu denken, logisch richtig, wenn er
sich gegen alle Arten von Bufle, also gegen Handlungsweisen sperrt, die allein durch
eine absolute Transzendenz herausgefordert werden kénnen.

Hat man sich dieser Einsicht erschlossen, dann ist der Weg nicht mehr allzu weit zu
der Erkenntnis, daf Fasten und Bufe in jene Lebens- und Handlungsvollziige ein-
greifen miissen, die einen Lebensstil in seinem inneren Gefiige prigen, ihn als Ganz-
heit konstituieren und ihm gegebenenfalls sogar den Charakter der Verschlossenheit
gegeniiber Gott und dem Nichsten verleithen. Die Frage, wie BuBle und Fasten sich
duflern miissen, findet ihre Antwort also primir im Blick auf den individuellen Lebens-
stil des Menschen. Fasten und BuBe nehmen also bei den Hungernden der Wohlstands-
gesellschaft notwendig eine andere duflere Gestalt an als bei jenen, die der Wohl-
stand fiir die Not und den Hunger unempfindlich zu machen droht. Weil es dabei
aber immer und ausnahmslos um die Konstituierung einer neuen Existenzgestalt geht,
treffen sich buBwillige Arme und Reiche gleichwohl in dem gemeinsamen Bemiihen,

1t ygl. ebd. 21—33; Beachtung verdienen auch die reichen Anmerkungen in der AKPaen.

16 241



,ut interiorem animi ad Deum conversionem cum exterioribus actibus coniungant”2,
Was liegt niher, als da8 die in der Gemeinschaft des Glaubens Verbundenen fiir Bufle
und Fasten auch feste Zeiten haben, die von allen beobachtet werden?

Uber Erwigungen dieser Art gelangt die AKPaen zu den eingangs erwihnten Fest-
legungen auch hinsichtlich des FG. Dieses soll prinzipiell aus der christlichen Buf-
spiritualitit begriffen werden.

2. Die Aufnahme der AKPaen in der Gemeinschaft der Glaubenden

Bereits wihrend der 4. Sitzungsperiode des Konzils waren die Bischéfe mit dem Ent-
wurf einer neuen Buffordnung vertraut gemacht worden. Die Vorsitzenden der Bischofs-
konferenzen hatten im November 1965 Gelegenheit, iiber diesen Entwurf zu disku-
tieren. Es scheint jedoch, daf diese Diskussion keine greifbaren Ergebnisse gezeitigt
hat. Man kann vermuten, dal die Bischéfe dem Fragenkreis Bufle, Fasten und Absti-
nenz ratlos gegeniiberstanden!®. Jedenfalls wird ihre Ratlosigkeit sichtbar in der Art
und Weise, wie sie die AKPaen aufgenommen haben.

a) Fiir die Bischdfe stand die Buordnung im Vordergrund, also jene Festlegung der
AKPaen, die bestimmt sind, in der Zukunft als kirchliches Gesetz zu fungieren. Gemif3
dem Auftrag, der den Bischofskonferenzen in der AKPaen selber erteilt worden war,
beschlo der deutsche Episkopat (Anfang Januar 1967) als einer der letzten die neue
BuBordnung. Als ihr Schwerpunkt sind jene Bestimmungen anzusehen, die von ihrem
Wesen her zu kasuistischen Fragen und Antworten Anla8 geben.

Zum FG wird ausgefiihrt: ,,Als BuBStage hat die Kirche festgesetzt alle Freitage des Jahres
und den Aschermittwoch, ausgenommen die Freitage, auf die ein gebotener Feiertag fallt.
Diese Buflitage zu beobachten ist strenge Pflicht. Die Gldubigen sind verpflichtet, ein Freitags-
opfer zu bringen. Es besteht in der Enthaltung von Fleischspeisen; wo das nicht angiingig ist,
in einem anderen Werk des Verzichtes oder der Nichstenliebe oder der Frommigkeit. Diese
Verpflichtung gilt fiir die Glaubigen, die das 14. Lebensjahr vollendet haben!4.

Erst in einer SchluBbemerkung wird auf die Notwendigkeit hingewiesen, daf ,die einzelnen,
die Familien und die iibrigen Gemeinschaften” iiber die in der gesetzlichen Bufordnung
niedergelegten Forderungen ,hinaus das tun, was gerade fiir sie notwendig, moglich und
fruchtbar ist. Es kénnen” — so heiflt es weiter — ,spiirbare Opfer sein, durch die sie
sich mit dem leidenden und siihnenden Herrn vereinen. Es kdnnen aber auch alle anderen
Werke der Umkehr sein: das Suchen der Stille, das Lesen des Wortes Gottes, das Gebet,
der Dienst am Nichsten und alles, was dem einzelnen die Liebe eingibt. Christliche Familien,
Jugendgruppen und besonders kirchliche Kernkreise sollen es als Zeichen und Auftrag
lebendigen Glaubens betrachten, sich in gemeinsamer Uberlegung iiber solche Ausdrucks-
formen des Verzichts und der Liebe zu verstindigen.” Ihre ganze Ratlosigkeit aber bekunden
die Bischtfe mit der abschlieBenden Bemerkung: ,Auch wir Bischéfe werden mit Priestern
und Laien iiberlegen, wie die BuBgesinnung immer besser ihren zeitgemifen Ausdruck
finden kann"15,

Selbst der theologisch ungebildete Christ mufl auf die ungeheure Spannung aufmerk-
sam werden, die zwischen der Erklirung des guten Willens und der Aussage besteht,
die am Anfang der gesetzlichen Bufordnung ihren Platz gefunden hat. Der Anfang

lautet: ,,Alle Glaubigen sind durch géttliches Gebot gehalten, Bufle zu tun’16. Diese

12 Ebd. 32—33.

13 Vgl. den Bericht: Was bedeutet die neue BuBordnung?, in: HerKorr 21 (1967) 97.

4 Apost. BuBkonstitution 48—50.

18 Ebd. 50. Im ,,Amtsblatt fiir die DiSzese Regensburg” 1971, 18, wird dariiber, ,wie die
Buflgesinnung immer besser ihren zeitgemifen Ausdrudk finden kann”, folgendes gesagt:
~Alle Gliubigen sind verpflichtet, ein Freitagsopfer zu bringen. Es soll Zeichen der Ge-
meinschaft mit dem leidenden Herrn sein, der am Karfreitag sein Leben fiir die Welt
dahingab. Zugleich soll es die Solidaritit des Gottesvolkes untereinander zum Ausdruck
bringen. Dieses Freitagsopfer kann nach persénlicher Wahl bestehen in einem Werk der
Nichstenliebe, in einer Tat der Frémmigkeit . . . oder in einem spiirbaren Verzicht, wobei
das damit Ersparte fiir Menschen in Not gegeben werden sollte, Nicht zuletzt behilt die
bei uns bisher gebotene Enthaltung von Fleischspeisen ihren besonderen Sinn und ihren
Zgi‘;:hend\arakter, insbesondere, wenn sie einen wirklichen Verzicht bedeutet.”

16 Ebd. 48.

242



Spannung wurde auch nicht durch den gemeinsamen Hirtenbrief abgebaut, mit dem
die deutschen Bischdfe ,,die neue kirchliche BuBordnung fiir die Fastenzeit und die
Freitage des Jahres’? eingefiihrt haben. Man kann eben nicht unter Verzicht auf eine
sehr prinzipielle theologische Reflexion iiber die den Christen lege divina auferlegte
Verpflichtung der paenitentia zu kirchlichen Vorschriften iiber Bufzeiten und Buf-
iibungen (die nur die Verpflichtungskraft eines menschlichen Gesetzes haben) iiber-
gehen, ohne sich in ausweglose Aporien hineinzumanévrieren, die notwendigerweise
das gottliche Gebot selber in Miflkredit bringen miissen.

Anlafl fiir eine solche Aporie wurde die in der neuen kirchlichen BuBordnung enthaltene
(oben bereits erwihnte) Bestimmung, die sich auf die als Bufltage deklarierten Freitage
bezieht. Diese Bestimmung lautet: ,Diese BuBltage zu beobachten ist strenge Pflicht.” Gemifl
einer Mitteilung im Amtsblatt flir die Dibzese Regensburg (1967, 23) hat ,der Hochwiir-
digste Herr Erzbischof von Freiburg . . . sich nach Rom um die authentische Interpretation
iiber die Schwere der Verpflichtung gewandt und von der Konzilskongregation unter dem
18. Januar 1967 folgende Antwort erhalten: Habitualis negligentia paenitentiae ab Ecclesia
determinatae est gravis. Talis esset sine dubio omissio actuum paenitentiarum per fere
integrum annum.” Diese Auskunft der Konzilskongregation ist durchaus verniinftig und
theologisch tragbar, wenn vor dem Hintergrund des Begrniffs der paenitentia im Sinn der
AKPaen geklirt wird, was mit ,omissio actuum paenitentiarum per fere integrum annum®®
gemeint ist. Denn der von Paul VI. verwendete Begriff der paenitentia verpflichtet die
Christen zu nicht mehr und nicht weniger, als daf sie wenigstens einmal im Jahr die innere
Bekehrung des Herzens mit #uBeren Akten korperlicher AbtStung verbinden?®. Es stiinde
nicht schlecht um die Spiritualitit in der Kirche, wenn alle Kirchenglieder einmal im Jahr
eine Kurskorrektur dieser Art vornehmen wiirden, Versucht man aber die Antwort der
Konzilskongregation mit dem farblosen Hinweis inhaltlich aufzufiillen, da die Gldubigen
verpflichtet sind, ein Freitagsopfer zu bringen, und legt man kasuistisch fest, da die einmal
im Jahr geiibte Enthaltung von Fleischspeisen bereits ein solches Opfer darstellt, dann liefert
man den BuBgedanken und mit ihm die kirchliche BuBordnung der Licherlichkeit aus, die
sie, falls diese Interpretation richtig ist, tatsiichlich auch verdient.

Man kommt nicht daran vorbei, gegeniiber der neuen, von den Bischéfen erlassenen
kirchlichen Bufordnung den Einwand zu machen, daB sie es nicht vermocht hat,
der Forderung, gemidf der die wesentliche Beobachtung der Bufltage eine schwere
Verpflichtung darstellt, einen iiberzeugenden Inhalt zu geben.

b) Mit diesem Ungeniigen hingt es zusammen, daf die neue kirchliche BuSordnung
vom Kirchenvolk iiberwiegend mit Unbehagen aufgenommen wurde. Sehr rasch hat
sich die Auffassung verbreitet und durchgesetzt, daB durch die AKPaen eine zwar
,adaptierte, aber in ihren Grundlinien . . . unverinderte BuBordnung"2
geschaffen worden sei. Allenthalben nahm man die neue BuBSordnung entgegen in
dem Bewufltsein, dafl darin ,nicht allzuviel Neues2! entdeckt werden konne.
Was sie Neues bringt (die Vereinfachung der Buflpraxis fiir die ganze Kirche, die
Abschaffung schwer verstehbarer Privilegien, die Verpflichtung der Glidubigen zur
Abstinenz ab dem wvollendeten 14. Lebensjahr, die den Bischofskonferenzen iiber-
tragenen Fakultiten zur Durchfiihrung der neuen BuBordnung) wird durchaus aner-
kannt, aber man vermerkt mit grofem Nachdruck, daf man vergebens nach dem
substantiell Neuen suche.

Fiir den Durchschnittschristen diirfte das Neue um so weniger auffindbar sein, als
die Bischofskonferenzen die ihnen {ibertragenen Fakultiten offenbar weithin dazu
beniitzt haben, ,das Abstinenzgebot fiir die Freitage auflerhalb der Fastenzeit
aufzuheben” und die Gliubigen zu ermahnen, ,durch freiwillige Opfer und
Verzichtleistungen den BufBlcharakter der Freitage aufrechtzuerhalten”?2. Kein

17 Abgedruckt u. a. im ,,Amtsblatt fiir die Diozese Regensburg” vom 22. Januar 1967, 1—S5.

18 Die Ubersetzung mit ,Unterlassung aller BuBwerke wihrend eines ganzen Jahres” (,Amts-
blatt fiir die Dibzese Regensburg” 1967, 23) ist mindestens fiir die Ohren des Durch-
schnittschristen mifverstindlich; treffender wire es, von BuBakten zu sprechen.

19 Vgl. Apost. Bukonstitution 3233,

2 Was bedeutet die neue Bufordnung?, in: HerKorr 21 (1967) 97.

21 Ebd. 97. 22 Ebd. 97.

243



Zweifel! Diese Vollmacht war den Bischofskonferenzen verliechen worden. Aber wie
stellt sich die MaB8nahme der Bischéfe dem Durchschnittschristen dar, der sehr wohl den
Gedanken nachvollziehen wird, daB die Bischofe das Recht haben, fiir die Gestaltung
des Freitags als Bufitag in ihrem Bereich Sorge zu tragen, fiir den es aber schwer
sein diirfte, eine wirksame Vorstellung vom Buficharakter der Freitage zu entwickeln,
nachdem eine solche Vorstellung in der neuen BuBSordnung der Bischéfe nirgends
gefunden werden kann. Diese Schwierigkeit muf8 vor allem bei jenen Christen ange-
nommen werden, ,,die — eingestanden oder uneingestanden — Anderungen der kirch-
lichen Disziplin und kirchliche Erneuerung weniger als Vertiefung des Glaubenslebens
als Sichtbarmachung des wesentlich Christlichen denn als Anpassung an den Lebens-
stil der Zeit betrachten”®3. Offenbar aus dieser Uberlegung heraus haben sich die
deutschen Bischofe dafiir entschieden, am Abstinenzgebot fiir alle Freitage des Jahres
festzuhalten bzw. ein Freitagsopfer zu verlangen, das gewdhnlich in der Enthaltung
von Fleischspeisen bestehen soll, es sei denn, die Abstinenz wire nicht angingig.
Aber was wurde damit gerettet oder erreicht?

Niemand wird bestreiten, daf die Regelung der deutschen Bischofskonferenz ebenso
wie die Bestimmungen, die von auflerdeutschen Bischofskonferenzen getroffen wur-
den, im Effekt zum weiteren Abbau der Abstinenz am Freitag gefiihrt haben. Aber
kaum jemand wird behaupten, daf der BuBScharakter des Freitags in gleichem Mafe,
wie das Abstinenzgebot zur praktischen Bedeutungslosigkeit abgesunken ist, durch
andere Buwerke gewahrt geblieben ist. Ganz sicher hingt diese Entwicklung auch
damit zusammen, daf8 die Abstinenz von Fleischspeisen®® nur in den allerwenigsten
Fillen als Opfer empfunden wird, was zur Folge hat, da die Frage nach einem der
Abstinenz von Fleischspeisen vergleichbaren Freitagsopfer fiir den Durchschnitts-
christen bestenfalls noch eine Randfrage darstellen kann, iiber die er kein Wort ver-
liert, weil er in der Erfiilllung einer zum Formalismus erstarrten Ubung kein ,wirk-
sames Zeichen einer Buflgesinnung..., geschweige denn ein wirkliches Opfer”?® zu
sehen vermag.

Augenblicklich wird dem Durchschnittschristen in dieser Situation von keiner Seite
eine wirkliche Hilfe geboten. Dem Konzil und der in seinem Geist geiibten Glaubens-
verkiindigung ist es bisher nicht gelungen, die Bufle als eine der Urformen religisen
Vollzugs und als etwas zentral Christliches im christlichen Volk wieder heimisch zu
machen. Das dezidierte Hinstreben der Konzilsaussagen — auch jener iiber die paeni-
tentia — zu institutionellen Verinderungen lieB wenig Zeit und Kraft iibrig fiir die
intensivere Behandlung des personalen Glaubensvollzuges und seiner Implikationen.
Ganz gewiff hat man auf dem Konzil in reichem Maf den Samen des Wortes aus-
gestreut — das war sehr wichtig; aber man hat zuwenig daran gedacht, da nur ein
Teil des Samens auf guten Boden fallen wiirde. Nur allzuoft verbanden sich mit der
Absicht des Erneuerns die Leidenschaft des Verdnderns, der Pragmatismus des Anpas-
sens und die Spekulation auf ,wesentliche Erleichterungen”. Diesen heterogenen Ele-
menten ist auch die Konzilsaussage iiber die BuSe zum Opfer gefallen. Das Schicksal
des FG nach Erla der AKPaen ist nur ein Aspekt am Schicksal des Bufligedankens
allgemein.

Auch die Wiirzburger Synode hat zum Thema der christlichen Bufie kein wirkliches Ver-
hiltnis gefunden. Das Thema Bufie wird zu sehr auf den sakramentalen Bereich eingeengt,
wenn man zwar betont, daB ,jede Erneuerung der Kirche und des Christen in der Kirche...

Erneuerung aus dem Glauben an Jesus Christus” sei, aber dann mit dem Hinweis fort-
fihrt, daB ,heute in der Kirche der Empfang des BufSsakramentes, den viele als die einzige

3 Ebd. 98.

2 Zum Inhalt des FG, wie es vor dem ErlaB der AKPaen Jahr fiir Jahr — meist rein sche-
matisch — in der sog. Fastenordnung verkiindet wurde, vgl. die Amtsblitter der deutschen
Dibzesen.

25 Was bedeutet die neue BuBordnung?, in: HerKorr 21 (1967) 98.

244



Form der Bufle betrachten, in eine tiefe Krise geraten”2 sei. Sicherlich ist es richtig zu sagen:
»~Bufigesinnung und Umkehrwille eines Christen finden in Taten der BuBe ihren Ausdruck.
Sie diirfen im Leben des Christen und der Kirche nicht fehlen’®’; aber diese Art des Argu-
mentierens ldft BuBe und Leben des Christen als etwas erscheinen, was, nachdem man in
der Kirche ist, noch dazu kommt. Infolgedessen geniigt es dann auch, im Blik auf das
Fasten- und Freitagsgebot ganz pragmatisch zu fragen, was heute sinnvoll ist. Der domi-
nierende Gesichtspunkt bei Beantwortung dieser Frage ist — getreu dem sozialen und
kollektivistischen Trend auch in der Kirche — die gesellschaftliche Relevanz des Fastens
und des Freitagsopfers. Dabei muf8 jedem einleuchten, da man nicht auf der personalen
Ebene argumentieren darf, wenn man auf der kollektiven Ebene Erfolg haben will. Bufle
aber lebt primir aus der Kraft des Personalen. Davon aber ist fiir den Durchschnittschristen
in den Aussagen der Synode zum' Freitagsopfer fast nichts zu entdecken. So ist die grofle
Zahl der Durchschnittschristen hinsichtlich eines vertieften Verstindnisses der lege divina
geforderten Bufle alleingelassen. Man darf es also niemand veriibeln, wenn er daran zwei-
felt, ob in der neuen BuBordnung ,das Bemiihen um die Schirfung der persdnlichen Ver-
antwortung des Glidubigen iiber die ,traditionellen Unterscheidungen der Kasuistik’ gesiegt
habe”®,

UOberblickt man die Einstellung des Kirchenvolkes zur Bufle allgemein und zum FG
im besonderen, wie sie sich nach dem Erscheinen der AKPaen — nicht zuletzt anhand
der Stellungnahme der Bischofskonferenzen — abzeichnet, so ist man versucht, die
Frage zu stellen: Was wiirde sich im Lebensstil der Christen verindern, wenn das
FG ganz aufgehoben wiirde?

IL. Die urspriingliche Intention des Freitagsgebotes

Nach A. Villien stellt die Geschichte des FG ,,sozusagen nur die Geschichte seines
Verfalls”?® dar. In Umgang mit dem FG wiirde man gemiB dieser These mit dem
eigenartigen Phinomen konfrontiert, da8 der Freitag als Bufitag in Ubung blieb, ohne
daf die dahinterstehende Idee eine wirkliche Geschichte gehabt hitte. Ein solcher
Vorgang ist durchaus denkbar, und zwar entweder als Proze der Entartung oder als
Proze8 der Ausscheidung. Im 1. Fall ging im Blick auf die Geschichte des FG etwas,
das einmal positive Bedeutung hatte und durchaus auch im weiteren Gang der Ge-
schichte sich hiitte positiv auswirken sollen, verloren. Im 2. Fall enthiillte sich etwas,
dem einmal — vielleicht irrtiimlich — eine positive Bedeutung beigemessen wurde, nach
und nach als etwas Fremdes, das als solches keine Berechtigung mehr hatte und des-
halb als Faktor geschichtlicher Entwicklung in Wegfall geraten mufite. Die Frage nach
der urspriinglichen Intention des FG ist also nicht ganz nebensichlich.

1. Das Zeugnis der Tradition

Die Wiirzburger Synode formuliert durchaus richtig, wenn sie erklart: ,,Der Freitag
ist als Todestag des Herrn nach alter Tradition Tag der BuBle”s®, Aus den iltesten
christlichen Zeugnissen ergibt sich mit aller Eindeutigkeit, da das Fasten am Mittwoch
und Freitag zu der Lebensgestalt gehorte, in der die Christen der Urzeit ihrem Status
als Christen Ausdruck verliechen haben. Daf8 zu dieser Lebensgestalt das Fasten dazu-
gehorte, war nach allem selbstverstiindlich; dariiber konnte es iiberhaupt keine Dis-
kussion geben. In dieser Hinsicht setzte sich in der Lebensgestalt der Christen in den
ersten Jahrhunderten die Auffassung fort, die sich bereits in den ntl Schriften abge-
zeichnet hatte. Man , behielt in bezug auf das Fasten die Gepflogenheiten des Juden-
tums bei, die in dem von Jesus umschriebenen Geiste ihre Erfiillung gefunden hat-
ten”3), Im Blik auf die jiidische und heidnische Welt, in der die Christen ihrem
Glauben Ausdruck verliehen, kann aber auch gesagt werden, da sich das NT in seiner

2 Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral. C. Bufe und Buflsakrament, in: Synode
3/1975 vom 20. April 1975, 57.

27 Ebd. 61. 2 Was bedeutet die neue Bufordnung?, in: HerKorr 21 (1967) 98.

2 A a.0.265. 3 Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral, a. a. O. 62.

3R, Girard, Art. Fasten, in: Worterbuch zur biblischen Botschaft. Hg. v. X. Léon-Dufour
Freiburg 1964, 167.

245



Predigt der Askese von verwandten Strémungen seiner Zeit distanziert und da8 ,die
echte Lehre der Kirche...sich immer bemiiht (hat), Anschauungen abzuweisen, die
die Schopfung als schlecht oder siindhaft abtaten”®2,

a) Es handelt sich also bei der christlichen Ausgestaltung der Fastenpraxis zunichst um
die Ubernahme der allgemein iiblichen Fastenpraxis: Wo Religion Einflu nahm auf
die Lebensgestalt, fand sie ihren Ausdruck immer auch in der Ubung des Fastens,
die bereits bei den Griechen sowohl im Nahrungsentzug als auch in der Abstinenz von
bestimmten Nahrungsmitteln bestehen konnte. , Fasten gehért zum religiésen Gebrauch
fast aller Volker. Es ist keineswegs auf einen gemeinsamen Grund zuriickzufiihren,
auch nicht etwa bei einem einzelnen Volk entstanden und von dort aus in die iibrigen
Linder verbreitet, sondern bei ganz verschiedenen Vélkern selbstindig aufgekom-
men”33, Auf die Frage, warum zum religisen Leben der Menschen von Anfang an
das Fasten in der Gestalt der willensmiBig geiibten Nahrungsenthaltung gehérte,
diirfte die Antwort so schwierig sein wie auf die Frage, warum die Menschen von
Anfang an religios waren. Trotzdem kann man einige Elemente angeben, die in der
Fastenpraxis immer wieder nachweisbar sind. Den Hintergrund des Fastens bildet
durchwegs die Vorstellung ,einer idealen Welt, in welcher der Mensch iiberhaupt
keiner Nahrung bedarf34. Damit verbindet sich der Gedanke, daB der Mensch, der
sich dieser idealen Welt im Kult zuwenden will, von den Spuren des Verhaftetseins
an die rdumlich-zeitliche Welt gelost sein muB. Wer sich umgekehrt durch Fasten und
Abstinenz aus dem Verhaftetsein an die Gesetzlichkeit und Logik der rdumlich-
zeitlichen Welt gelést hat, durfte hoffen, sich in der EinfluBsphire gottlicher Macht
zu befinden.

Dieser religions-geschichtliche Hintergrund macht es verstehbar, daf das Fasten bei
allen moglichen Gelegenheiten geiibt wurde und den Menschen in alle Situationen
hinein begleiten konnte. Der Vielfalt der Situationen, in denen man fastete, entsprach
die Vielfalt der Motive, von denen die Fastenden sich leiten lieSen. Doch lassen auch
diese Motive ein bestimmtes Gefille erkennen. Als Grundmotiv des israelitisch-
jiidischen Fastens muf8 die Selbsterniedrigung bezeichnet werden. Im atl Schrifttum ist
die Ausdrucksweise ,die Seele demiitigen’ oder ,sich kasteien’ ,zuweilen gleichbedeu-~
tend mit Fasten, so Lev 16, 29.31; 23, 27.32; Num 29, 7; Jes 58, 3“35. Durch Selbst-
erniedrigung und Selbstkasteiung sucht sich der Fromme der Huld Gottes wiirdig zu
erweisen und natiirlich auch zu vergewissern. In der Zeit des Exils, als die Juden des
Opferkultes beraubt waren, riickte das Fasten geradezu an die Stelle des kultischen
Opfers®. Dal das Fasten zumal bei dieser Aufwertung vielfachen MiBverstiindnissen
ausgesetzt war und dem MiBbrauch anheimfallen konnte, bezeugt die Kritik der
Propheten. Aber diese Kritik wurde nach allem nirgends als eine prinzipielle Stellung-
nahme gegen das Fasten iiberhaupt verstanden, so daff man daraus den Schluf8 gezo-
gen hitte, Frommigkeit sei auch ohne Fasten méglich. Eher legt sich die Vermutung
nahe, daf das Fasten als duBerer Vollzug wegen seiner Doppeldeutigkeit wesensmiBig
des deutenden Wortes bedurfte und da die Propheten dieses deutende Wort sprachen,
um das Fasten zu dem zu machen, was es sein sollte: Ausdruck einer Gott zugewand-
ten Lebensgestalt.

Die Uberzeugung, dal es Frommigkeit ohne Fasten nicht geben konne, ist die selbst-
verstindliche Voraussetzung, der man in allen Zeugnissen der friihen Christenheit
iiber das Fasten begegnet. Das Problem der Christen ist nicht die Frage, ob man fasten
soll, sondern wie man das Fasten zum Ausdrud christlichen Glaubens machen kann.

32 K. H. Schelkle, Theologie des Neuen Testaments. Bd. III: Ethos. Diisseldorf 1970, 175.
33 E, Fehrle, Art. Fasten, in: Bichthold/Staubli 11 1234.

34 R, Arbesmann, Art. Fasten, in: RAC VII 447—493.

3% Ebd. 454. 3 Vgl. ebd. 456.

246



Um diesen Unterschied deutlich zu markieren, gibt bereits die Didache (8,1) die Anweisung:
,Bei eurem Fasten haltet es aber nicht mit den Heuchlern; diese fasten nimlich am 2. und
5. Tage nach dem Sabbat (d. h. am Montag und Donnerstag); ihr aber sollt fasten am
4. Tage und am Riisttage (d. h. am Mittwoch und Freitag)”. Die Fasttage der Christen
fallen aber keineswegs nur aus apologetischen Griinden mit den Fasttagen der Juden nicht
zusammen. Wenn die Christen am Mittwoch und am Freitag fasten (und nicht am Montag
und Donnerstag), dann steht dahinter neben Motiven der Passionsfrommigkeit auch die Uber-
legung, da der Mittwoch und Freitag nicht durch Gesetzeserfiillung zu christlichen Buf-
tagen werden, sondern durch den Geist des Glaubens®. Die entscheidende Determinierung
der Fasteniibung erfolgt nicht durch die Beobachtung von Tagen und Stunden, sondern durch
die Erhebung des Geistes und des Herzens.

Der Hirt des Hermas falit dieses christliche Verstindnis in die Worte: ,Das Fasten, das du
beobachten willst, halte also: Fiirs allererste hiite dich vor jedem schlechten Worte, jeder
bdsen Begierde und halte dein Herz rein von allen Eitelkeiten dieser Welt. Wenn du dieses
beobachtest, wird dein Fasten vollkommen sein. Dabei sollst du es also machen: Zuniichst
erfiille, was geschrieben steht; dann sollst du an diesem Tage nur Wasser und Brot essen;
von den Speisen, die du sonst an diesem Tage genieen wiirdest, sollst du sodann die Hohe
der Auslagen fiir den in Betracht kommenden Tag berechnen und diese einer Witwe oder
Waise oder einem Bediirftigen geben und so dich bescheiden, auf daB der, welcher durch
deine Bescheidenheit etwas bekommen hat, sein Herz erfiille und fiir dich zum Herrn bete’38,
Fasten und Abstinenz sind die Exponenten einer neuen Lebensgestalt.

Clemens von Alexandrien wendet dieses Fastenverstindnis unmittelbar auf den Mittwoch
und Freitag an und schreibt: ,Er (der gnostische Arbeiter) kennt auch die geheime Bedeu-
tung des Fastens an den bekannten Tagen, ich meine am Mittwoch und am Freitag, von
denen der eine nach Hermes, der andere nach Aphrodite benannt ist. Jedenfalls besteht
sein Fasten darin, daB er sich in seinem Leben von der Habsucht und von der Wollust
fernhilt, die der Ursprung aller Laster sind. Denn wir haben schon &fters in Uberein-
stimmung mit dem Apostel die drei hauptsichlichsten Arten der Hurerei festgestellt:
Wollust, Habsucht, Gétzendienst”®®. In Fasten und Abstinenz vollziehen die Christen ihre
Auseinandersetzung mit der heidnischen Welt.

b) Zwei Faktoren haben das Fasten und damit auch das Freitagsfasten in der christ-
lichen Friihzeit in die akute Gefahr gebracht, mifdeutet und mifbraucht zu werden:
Die viel diskutierte asketische Stimmung der Spitantiked® und die Gesetzgebung
Konstantins, der fiir alle Biirger des Rémischen Reiches die Anordnung traf, ,,an den
nach dem Erl6ser benannten Tagen zu feiern, ebenso wie auch den Tag vor dem Sabbat
in Ehren zu halten, wohl um des Gedichtnisses willen an all das, was der Heiland
der Welt, wie iiberliefert ist, an diesem Tage vollbracht hat"41,

Es ist fiir die Beurteilung des FG nicht belanglos, da die Kirche die Fastenpraxis
weder der asketischen Stimmung der Spitantike noch dem legalistischen Denken aus-
lieferte, sondern mit Eifer und Erfolg die Idee der wnoteic svevpotin®® durch-
zusetzen versuchte. Diese ist mafgeblich orientiert an dem prophetischen Wort iiber
das Fasten bei Jes 58, 1 ff. Das bedeutet, dafl christliches Fasten seinem Wesen nach
ein Fasten von allem Bosen ist, daB es als solches auch die Enthaltsamkeit von den
itriigerischen Speisen der Philosophie” einschliet, da es in der Zuordnung zu Gebet

37 Vgl. dazu Origenes, In Leviticum homilia X, in: PG 12, 525—528; bes. 526: Qui ergo
observat ista ieiunia (sc. ieiunia legis Judaeorum), ascendat et ter in anno in Jerusalem,
ut appareat ante templum Domini, ut offerat se sacerdoti; requirat altare quod in pulverem
versum est, offerat hostias nullo astante pontifice. Scriptum est enim, ut duos hircos
jejunans populus offerat sacrificium, super quos sortes mitti debeant, ut unus ex his fiat
Domini sors, et hostia Domino offeratur; alterius vero sors fiat, ut dimittatur in eremum
vivus, qui et habeat in se peccata populi. Haec tibi omnia consequenter explenda sunt, qui
vis secundum praeceptum legis observare jejunium.

38 Der Hirte des Hermas V 3, 6—7, in: BKV 35, 236.

3 Teppiche (Stromata) VII 75, 1—3, in: BKV II 20, 79.

4 Siehe H. Strathmann, Art. Askese I, in: RAC I 749—758; H. Strathmann / P. Keseling,
Art. Askese II, in: RAC 758—795; dazu R. Arbesmann, Art. Fasten, Fastenspeisen und
Fasttage, in: RAC VII 447—524.

4 Eusebius von Cdsarea, Leben Konstantins IV 18, in: BKV 9, 156.

42 Zum Begriff der vnovela smvevporvixfi — vgl. R. Arbesmann, Art Fasten, in: RAC VII
490—492.

247



und Almosen seinen eigentlichen Wert erhilt, daf es im Zusammenhang mit allen
christlichen Tugenden, vornehmlich mit der Tugend der Demut, gesehen wird und
letztlich einen ekklesiologischen Aspekt hat43,

Als ein Musterbeispiel flir die allseitige Einordnung des Fastens in die ganze Vielseitigkeit
der Lebensgestalt, wie sie zumal den Christen abverlangt ist, kann die kleine Schrift des
Bischofs Aurelius Augustinus {iber das Fasten gelten. Wohl in den Jahren zwischen 408
und 412 verfaBt, versucht die Schrift dem Fasten, das die Donatisten viel grundsitzlicher
verstanden und iibten als die Glieder der GroBkirche, seinen Platz im christlichen Leben
anzuweisen.

Augustinus hebt an mit der These, da8 das Fasten, verstanden als observatio, als virtus
animi, als fraudatio carnis und als lucrum mentis¢* nicht den Geschdpfen schlechthin,
sondern nur den Menschen zukomme. Diese These wird zunichst anthropologisch begriin-
det. Augustinus weist — von seinem griechisch-christlichen Welt- und Menschenbild her-
kommend — darauf hin, da es den Menschen in diesem sterblichen Leben aufgetragen
sei, den Weg des Heils in der Kraft der Speise der Gerechtigkeit zu gehen. Diese Speise
sei notwendig, weil es die i itas carnis zu iiberwinden gelte. Wer freilich in den Genuf3
dieser wahrhaft kriiftigenden Speise kommen wolle, diirfe nicht von der Speise satt sein,
durch die die infirmitas carnis verstirkt werde. Der willensméfige Verzicht auf stoffliche
Nahrungsmittel, der nichts zu tun habe mit manichdischer Geisteshaltung, sei geeignet,
im Menschen den Hunger und Durst nach Gerechtigkeit aufkommen zu lassen. Wer so dem
sinnlichen Menschen Verzicht auferlege, verachte nicht den Bereich des Sinnlichen, sondern
bringe ihn vielmehr erst zu Ehren. Und das Gleichnis vom Reiter und Pferd vor Augen,
mit dem S. Freud spiter das Verhiltnis zwischen dem Ich und dem Es zu erldutern ver-
sucht hat', bemerkt Augustinus, um im Grunde in dasselbe Verhilinis Licht zu bringen:
,,5i jumento forte insideres, si equo utereris, qui te gestiendo posset praecipitare; nonne ut
securus iter ageres, cibaria ferocienti subtraheres, et fame domares quem freno non posses?
Caro mea jumentum meum est: iter ago in Jerusalem, plerumque me rapit, et de via conatur
excutere: via autem mea Christus est: ita exsultantem non cohibebo jejunio?'48,

Das Sinnliche — so interpretiert G. Combés die Grundthese Augustinus — ,est digne de
notre respect et de notre amour. Mais la seule maniére de l'aimer est de refréner ses ardeurs
et de la mettre sous la haute autorité de I'intelligence”#7,

Der anthropologischen Begriindung I4i8t Augustinus die theologisch-ekklesiologische Ein-
ordnung folgen. Mit einem nicht zu iiberhtrenden Akzent betont er, daB der Wert des
Fastens abhingt vom Glauben des Fastenden und von seinem Gehorsam gegeniiber der
kirchlichen Lehre. An die Donatisten richtet er den Hinweis, daf ihre iibertriecbene Fasten-
praxis nicht mehr spirituellen Wert habe als die Fastenpraktiken der Juden und Heiden.
Der Mangel, der dem Fasten der Donatisten anhafte, liege in dem b&swilligen Schisma,
das sie von der Einheit der Kirche und damit von Christus trenne.

An dieser Belehrung Augustins iiber das Fasten fillt auf, daf auf die anthropolo-
gische und theologisch-ekklesiologische Einordnung und Begriindung des Fastens der
allergroBte Wert gelegt wird, dafl ingstlich jede isolierende Behandlung des Fastens
und der Abstinenz als idufleres Werk vermieden wird, daB allgemeine Anweisungen
fiir das Fasten und die Abstinenz das Wesen der Argumentation darstellen und dafi
die Frage, an welchen Tagen gefastet werden miisse, iiberhaupt keine Rolle spielt,
obwohl Augustinus die einzelnen Fastentermine und auch den Mittwoch und Freitag
als Bufitage sehr wohl kennt?8, Fasten ist als Hunger und als Abstinenz eine Ubung,

die zum Typus christlicher Lebensgestalt notwendig dazugehort, aber sie ist nur

43 Vgl. ebd. 490—492. Dazu Origenes, In Leviticum homilia X 2: Tu si vis jejunare secun-
dum Christum et humiliare animam tuam, omne tibi tempus aptum est totius anni; imo
totius vitae tuae dies habeto ad humiliandam animam tuam, si tamen didicisti a Domino
Salvatore nostro, quia mitis est et humilis corde. Quando ergo non est tibi humiliationis
dies, qui Christum sequeris, qui est humilis corde, et humilitatis magister? Tu itaque si
vis jejunare, jejuna secundum praeceptum Evangelii, et observa in jejuniis evangelicas
leges... PG 12, 527.

4 De utilitate iejunii I 1, in: PL 40, 707.

4 Das Ich und das Es, in: Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet. Hg. v. ]. Anna Freud.
(Bd. I—XVII. Frankfurt 1952—1963) XIII 51967, 253.

48 De utilitate ieiunii III 3, in: PL 40, 709.

47 L'utilité du jeine, in: Oeuvres de S. Augustin. lére série: Opuscules. II. Problémes
moraux. Paris 1948, 582.

4 Vgl. ebd. 641.

248



Ausdruck christlichen Glaubens in dem Ma8, als sie aus der Ganzheit des Glaubens
ijhre Gestalt und ihren Inhalt erhilt.

Mit dieser Auffassung steht aber Augustinus nicht allein. Sie ist schon wirksam in
der im AT und Judentum nachweisbaren Tendenz, das Fasten mit Gebet und Almosen-
geben zu einer Einheit in der Dreiheit zu verbinden. Ein christlicher Autor preist diese
Trias des Gebets, des Fastens und des Almosengebens ,als das groSe ,Phylakterion’
in den geistigen Kimpfen der Christen“®. Petrus Chrysologus schreibt wortlich:
,Iria sunt... per quae stat fides, constat devotio, manet virtus. Oratio, ieiunium,
misericordia. Quod oratio pulsat, impetrat ieiunium, misericordia accipit. Oratio,
misericordia, ieiunium, sunt haec tria unum, dant haec sibi invicem vitam .. .3, Wie
aus dem Kontext dieser Sitze, insbesondere aus der Bemerkung hervorgeht, da8 das
Fasten die Seele des Gebetes und die barmherzige Zuwendung zum anderen die
Vitalitit des Fastens darstelle, 1it sich Petrus Chrysologus keineswegs von einer
verdichtigen Spiritualitit bestimmen; wenn er das Fasten in die Mitte zwischen der
Hinwendung des Menschen zu Gott und seiner Zuwendung zum Nichsten riickt, dann
unterstreicht er vielmehr den Gedanken, daf Fasten, sei es in der Gestalt des Hungerns
oder in der Gestalt der Abstinenz von bestimmten Speisen, Ausdruck einer ganz-
heitlichen Lebensgestalt ist. Man kann vermuten, daB mit Aussagen dieser Art, die
schon friih ein gelidufiger Topos waren, auch eine Antwort gegeben werden sollte auf
die zu allen Zeiten dringende Frage nach dem materialen Proprium christlicher Lebens-
gestaltung.

2. Die Verfliichtigung der Substanz des Fastengebotes in seiner Vergesetzlichung durch
das Kirchengebot

Der Vorgang, der zur Ausgestaltung des Schemas der Kirchengebote gefiihrt und
hinsichtlich des Fastengebotes seine duflerste Zuspitzung in der Festlegung des c. 1252
CIC gefunden hat, braucht hier nicht in seinen Einzelheiten nachgezeichnet zu wer-
den5!. Hier geniigt der Hinweis auf einige Momente dieses Vorgangs, die gewthnlich
vergessen werden oder doch im Hintergrund der Uberlegungen bleiben.

Dieser Vorgang verlduft parallel zum Wandel des Kirchenbegriffs. Wenn man darauf
hinweist, die Gebote der Kirche im engeren Sinn seien ,eine nach Ort und Zeit
leicht variierende Aufzihlung widhtiger kirchlicher Anordnungen, die fiir alle Katho-
liken gelten”, und dann bemerkt: ,, Aus mittelalterlichen Ansitzen entwidkelte sich
fiir die Bediirfnisse von Predigt, Beichtpraxis und Katechese eine Reihe von fiinf
Geboten der Kirche (schon um 1444 bezeugt; in der heute gebriuchlichen Form u. a.
1555 bei Canisius)“®2, so ist das sicher richtig. In dieser Betrachtungsweise wird
aber iibersehen, da8 die Kirchengebote erst in jenem Stadium der Geschichte moglich

49 R. Arbesmann, Art. Fasten, in: RAC VII 486. 5 Sermo 43, in: PL 52, 320.

% Im iibrigen ist es schwierig, sich ein zuverldssiges Bild iiber die einzelnen Stadien der
Geschichte des FG zu verschaffen, weil der Begriff des Fastens noch bei Petrus Canisius
nicht eindeutig ist, weil der Gebotscharakter des Freitagfastens verschwommen bleibt und
weil die Motive fiir das Freitagsfasten sehr stark variieren (vgl. A. Villien 268—274).
Dazu die Beantwortung der Frage ,Was ist und heifft fasten?”” durch Petrus Canisius:
»Fasten nach christlicher ordnung ist sovil als sich enthalten von fleisch essen, so an
etlichen bestimbten tagen geschicht nach gewonheit und einsetzung der christlichen Kirchen,
also daf8 der mensch mit einer malzeit im tag sich begniigen last unnd desto messiger
lebt. Sunst in gemain ist fasten sovil als ein casteyung und abbruch des leibs, so man
christlicher mainung fiir nimbt, damit das fleisch dem geist underworffen, die gehorsam
geiibt oder sunst Gottes gnad erlangt werde...” (Petri Canisii Catechismi Germanici,
a. a. O. 72). Als Motiv fiir das Freitagsfasten nennt Epiphanius die Kreuzigung des
Herrn am Karfreitag (Adversus octoginta haereses, Lib. III, tom. II, Expositio fidei XXII,
in: PG 42, 825/26). Bei H. Noldin lautet die Begriindung: Cum ecclesia hoc praecepto
reprimere intendat concupiscentiam carnis, quae fertur in delectationes cibi et veneris,
illos cibos potissimum prohibet, quae magis sapiunt ac nutriunt corpusque opime nutriendo
ad luxuriam excitant (II 676).

52 G. Holzherr, Art. Gebote der Kirche, in: LThK 21V 558.

249



geworden sind, da der soziologische Kirchenbegriff sich allmihlich in den Vordergrund
zu schieben begann und die kirchlichen Amtstriger die Mdglichkeit hatten, kraft ihrer
Autoritit Ordnungen, die ohnehin bereits im allgemeinen BewufBtsein verankert
waren, allgemein durchzusetzen und die Einhaltung dieser Ordnungen wirksam zu
iiberwachen. Indem man im kirchlichen Wirken von einem bestimmten Augenblick
an den Bediirfnissen der Predigt, der Beichtpraxis und Katechese Rechnung trigt, trigt
man eo ipso auch den Interessen des Institutionellen als solchem Rechnung; das
Medium aber, in dem die Zuordnung der Menschen zur Institution als solcher sich
vollzieht, ist vornehmlich das menschliche Gesetz, dem es eigen ist, das, was es gebie-
tet, als gesellschaftlich notwendig erscheinen zu lassen.

Ganz auffallend ist dieser gesellschaftliche Aspekt der Kirchengebote hervorgehoben
im deutschen Katechismus des Petrus Canisius, wo es heiBt: ,,Diese und dergleichen
andere Einsatzungen oder Gebott der H. Christlichen Kirchen iiben uns im Christ-
lichen Glauben, in der Demut und Gehorsam. Sie dienen zu gemeinem Friden, zu
erbarer Zucht, zu erhaltung und fiirderung def Géttlichen diensts. Seind auch gute
unnd nutzliche Mittel darzu, ,das alles Ordentlich und Ehrlich in der Christlichen
Kirchen unnd Gemein gehalten und vollbracht werde’. Und wann wir auch dieselbigen
Gebott auB rechter Lieb halten, seind sie uns Dienstlich unnd Verdienstlich zum ewigen
Leben®.” Die Reformation hat die neuen Akzente bei Canisius gewi8 mit verursacht.
Fasten wird hier verstanden und begriindet im Blick auf die auch soziologisch beschreib-
bare Gemeinschaft der Christen in der Kirche. Die Zugehérigkeit zu dieser Gemein-
schaft impliziert auch eine bestimmte Fastenpraxis. Darum geniigt zur Rechtfertigung
der Fastenverpflichtung der Hinweis auf die kirchlichen Autorititen®.

In dem Mafle, wie die Verpflichtung zum Fasten an bestimmten Tagen der Woche als
Kirchengebote an die Glieder der Kirche herangetragen wurde, konzentrierte sich das
Interesse ganz allgemein auf den duBeren Akt des Fastens und der Abstinenz. Die
anthropologisch-religidsen und die theologischen Gesichtspunkte traten in den Hinter-
grund. Unter den Gliedern der Kirche mufite so die Vorstellung an Boden gewinnen,
daB die Abstinenz als solche und die am Freitag geiibte Abstinenz den Wert des
Fastens, an dem die Kirche interessiert war, ausmachten. Gerade die Kurzformeln der
Kirchengebote und insbesondere des FG mufiten schlimme Friichte zeitigen®. Sie
Offneten dem Aberglauben, von dem der Freitag immer schon in besonderer Weise in
Beschlag genommen war, noch mehr Tiir und Tor. Die mangelnde theologische Be-
griindung des Fastens forderte diesen Aberglauben geradezu heraus.

SchlieBlich ist nicht zu bezweifeln, daf die Einschirfung des Fastens durch ein Kirchen-
gebot und die damit gegebene Betonung des #ufleren Fast-, Abstinenz- und Buflaktes
bei vielen Gliedern der Kirche eine Einebnung des sittlichen Bewufltseins bewirkt hat.
Die Nachricht, die besagt, ,,eine Umfrage bei amerikanischen katholischen Schiilern

83 Petri Canisii Catechismi Germanici, a. a. O. 143.

84 Vgl. Petrus Canisius, Catechismus maior seu Summa doctrinae dhristianae ante-triden-
tina 1555—1565, in: Petri Canisii Catechismi Latini et Germanici. Pars I: Catechismi La-
tini 18—24. Zu weldcher Bedeutung die kirchliche Autoritit aufgeriickt ist, kann am Kirchen-
begriff abgelesen werden, mit dem Petrus Canisius operiert: Age vero, quid est ecclesia?
Ecclesia est omnium Christi fidem atque doctrinam profitentium universitas, quam prin-
ceps ille pastorum tum Petro apostolo tum huius successoribus pascendam tradidit atque
gubernandam (ebd. 20). Dazu F. Geiger, Uber Fasten und Abstinenz, in: Sdmmtliche
Schriften. (Hg. v. . Widmer. VIII Binde. Altdorf 1823—1839) VI 163—171, bes. 166.

55 Dje schlimmste Frucht ist die Verdinglichung der sittlichen Forderung. Wer diesem Phi-
nomen begegnen will, braucht nur die Kasuistik zu studieren, die sich bei der Behandlung
des Fasten- und Abstinenzgebotes in die Moraltheologie eingeschlichen (vgl. Alphonsus
de Liguori, Theologia moralis. Lib III, tr. VI, Cap. IIl) und die Gestalt des Lebens aus
dem Glauben verindert hat: Leben aus dem Glauben hat ihre Mitte in jener kirchlichen
Gesinnung, deren Schibboleth ,die Beobachtung der Kirchengebote . . . ist”, wie viele
geglaubt haben (O, Hafner, Zur Geschichte der Kirchengebote, in: ThQ 80 [1898] 294).

250



(habe) ergeben..., daf nur 53 Prozent das Gebot der Nichstenliebe als ein stirker
verpflichtendes Gebot verstanden als das Abstinenzgebot an Freitagen“®®, mag das
Ergebnis einer geschickten Interviewtechnik sein; dennoch verdient sie insoweit Beach-
tung, als hier die Frage auftaucht, ob bei vielen katholischen Christen die Rangordnung
der Gebote durch die Kirchengebote nicht tatsichlich durcheinandergeraten ist. Dazu
konnte es um so leichter kommen, als man in der landliufigen Pastoral das Prakti-
zieren der Kirchengebote anniherungsweise als ,Gradmesser des christlichen Lebens’57
angesehen hat. Wie fragwiirdig solche Ansichten sind, ergibt die Tatsache, daff gerade
das Fastengebot zusammen mit dem FG zu einer die Freiheit der Kinder Gottes erniedri-
genden Kasuistik gefiihrt hat®®, Man kann A. Villien durchaus zustimmen, wenn er
im Blick auf das FG schreibt: ,,Comparées & celles des premiers siécles, ses exigences
sont bien modestes: l'observance en est plus modeste encore; depuis longtemps la
pratique ne repond plus 3 I'énoncé de la loi, si méme elle y a, d'une maniére
générale, jamais répondu’/°,

III. Die Chancen eines Freitagsgebotes

Man kann zwar nicht bestreiten, da es in der Gegenwart schwierig ist, den Menschen
das religids motivierte Fasten im Sinn der Abstinenz, auf die das FG verengt worden
ist, einsichtig zu machen, aber damit ist zunichst nur festgestellt, da8 der Mensch
der Gegenwart auf einer Bahn sich bewegt, auf der ein FG faktisch nicht vorkommt.
Es ist aber noch nicht entschieden, ob das religiés motivierte Fasten beziehungsweise
eine ebensolche Abstinenz fiir den Menschen iiberhaupt keinen Sinn mehr haben
koénnen, oder ob er sich nur auf einem Weg bewegt, auf dem der Sinn des Fastens
und damit auch der Freitagsabstinenz nicht mehr auftauchen kann. Ist das Letztere der
Fall und wird gleichzeitig kirchlicherseits generell am Sinn des religiésen Fastens fest-
gehalten, dann muf die Diskussion iiber das FG und sein Schicksal einmiinden in eine
prinzipielle Auseinandersetzung der Glaubenden mit jenem Zeitgeist, der sie daran
hindert, zur Fastenpraxis einen besseren Zugang zu bekommen.

1. Das prinzipielle Ja zum Fasten und zum Verzicht

Ein erster Schritt in Richtung auf die Entscheidung dieser Frage wird bereits vollzogen
mit der Feststellung, daf die Stimmen verhiltnismifig sehr zahlreich sind, die die
Beibehaltung und Erneuerung der Fastenpraxis fordern und auch fiir méglich halten.
Man kann niherhin beobachten, daf8 die Wertung des Fastens als ,,Arznei fiir Leib und
Seele’8® durchaus nicht auer Kurs geraten ist und daf das Interesse breiter Schichten
an der willentlichen Enthaltung von Nahrung einer , Wiedererweckung des Fastens’st
gleichkommt. Da8 sich diese Wiederentdeckung vor allem im profanen Raum vollzieht,
darf von den Befiirwortern des religis oder christlich motivierten Fastens in seiner
Bedeutung gewif8 nicht allzu hoch veranschlagt werden, aber die Tatsache, daf der
moderne Mensch das Fasten als Mittel fiir seine Zwecke einsetzt, ist dennoch ein nicht
zu iibersehender Hinweis auf die schon von Augustinus beobachtete und nicht aus der
Welt zu schaffende Tatsache, ,que le jefine est reservé aux créatures humaines’¢2.
Selbst die Kritiker des FG wiirden sich nicht gegen die These erheben, daf Fasten und

5 Was bedeutet die neue Bulordnung?, in: Her Korr 21 (1967) 99.

57 G. Holzherr, Art. Gebote der Kirche, in: LThK 2IV 558.

88 Dieses Urteil ist berechtigt, weil in den das FG, d. h. die Abstinenz von Fleisch betreffen-
den Festlegungen der Kasuistik Begriffe der Quantitit mit den moraltheologisch géngigen
Begriffen der materia gravis, der obligatio gravis, des peccatum grave beziehungsweise
mortale und der parvitas materiae in einen hochst fragwiirdigen Zusammenhang gebracht
worden sind (vgl. z. B. H. Noldin II 676—678).

% Histoire des commandements de 1’Eglise 265.

8 G. Volk, Arznei fiir Leib und Seele. Freiburg 21958.

81 P, R. Régamey, Wiederentdeckung des Fastens. Wien - Miinchen 1963.

82 G. Combés, L'utilité du jefine 581.

251



Abstinenz fiir den Menschen z. B. aus medizinischen Griinden zur dringend notwen-
digen Mainahme werden kénnen.

Im wesentlichen denkt man unter kirchengebundenen Christen vom religits motivierten
Fasten nicht anders. Soweit unter diesen Christen die mit dem Offenbarungsglauben
notwendig verbundene Spiritualitit noch eine Wirklichkeit darstellt, werden Fasten
und Abstinenz sogar nachdriicklich gefordert, und zwar in einer Grundsitzlichkeit, die
iiber die in einer gesetzhaft gestalteten BuBordnung sichtbar werdenden Mafstibe
und Festlegungen weit hinausgeht. ,,Was wir, d. h. die Christen vom Fasten zu sagen
haben”, so schreibt Ch. Ranwez, ,paBt genau zur Kardinaltugend der MiBigkeit, die
freilich so hiufig als eine auBer Ubung gekommene, verneinende und zerstorende
Tugend dargestellt wird. Ist sie aber nicht im Gegenteil der erthebende Sieg iiber unsere
pervertierten Instinkte, der das harmonische Gleichgewicht unseres ganzen Wesens
aufrechterhilt oder wiederherstellt und so unsere physische und moralische Riistigkeit
rettet und sichert”3. Ranwez verdient Glauben. Er ist zwar schon zw6lf Jahre tot und
in Deutschland kaum bekannt; aber er hat die reichen Méglichkeiten, die sich dem
Menschen im Verzicht erschlieBen konnen, kennengelernt und ausgeschopft. Gleicher
Meinung wie er ist im Grunde auch B. Fischer, wenn er auf die Frage, ob der Christ
Fasten und Verzicht leisten soll, antwortet: ,Fiir einen Christen gehdrt es sich, regel-
miBig zu fasten”®. Und zweifellos fiir viele andere spricht der Verfasser des schon
mehrfach erwihnten Artikels ,,Was bedeutet die neue BuBordnung”, wenn er betont,
»dafl die Frage nach der richtig geiibten christlichen BuBSle und den angemessenen
Buflformen ins Zentrum des Christlichen trifft und deswegen in der Kirche nicht als
Randphinomen betrachtet werden darf®, Dieses ‘prinzipielle Ja zum Fasten und
zum Verzicht fiihrt von selbst zur Frage, wie Fasten und Verzichten heute zu begriinden
wiren.

2. Die prinzipielle Begriindung des christlichen Fastens und Verzichtens

Alle Befiirworter des religiés oder christlich motivierten Fastens sind sich auch dariiber
einig, daf der willensméBige Verzicht des Christen in der Form des Hungerns oder der
Abstinenz von bestimmten Nahrungsmitteln nicht durch sekundire Verzichtleistungen
(etwa Fernsehfasten) zur Bedeutungslosigkeit herabgewiirdigt werden diirfe. Man ist
sich dariiber einig, daB die durch Fasten und Abstinenz geiibte Zucht im Essen und
Trinken ihre entscheidende Bedeutung bereits in sich selber trigt und ihre Recht-
fertigung nicht erst als hygienische, medizinische, ethische oder isolierte religitse
Funktion erfahren darf. Fasten und Abstinenz gelangen zu ihrer Vollgestalt primir als
jene Akte, in denen der Mensch seinem Eingespanntsein in die Dimensionen der
Vertikalen und Horizontalen zugleich nachgeht und gerecht werden will. Dieses
Sich-in-Anspruch-nehmen-Lassen von der Vertikalen und Horizontalen kann im Grunde
durch eine Aktivitdt im gewdhnlichen Sinn allein nicht erreicht werden; seiner Grund-
gestalt nach ist es ein Erleiden, das freilich nicht im Leiden als solchem seinen Sinn hat,
sondern im Dasein-Kénnen fiir Gott und fiir die Briider; der lustvolle Eros ist dazu
unfihig. Das vermag nur die Liebe, die sich aus der Kraft des befehlenden Gottes
selbst drangibt. Die vielgestaltige Bufle, die allein in der Gestalt des Verzichts voll-
zogen werden kann, zielt auf diese Liebe. Eine solche prinzipielle Begriindung des
Fastens und auch des FG zieht einen weiteren Schritt nach sich.

3. Der prinzipielle Unterschied zwischen der christlidhen und sikuléren
Selbstverwirklichung

Die Tatsache, daB Gedanken dieser Art dem heutigen Christen vielfach fremd
erscheinen, weil er weithin christliche Selbstverwirklichung nur noch als humane Selbst-

83 Ch, Ranwez, Le jeline. Abandon ou réhabilitation? in: VS 118. Bd. 50 (1968) 284.
8¢ Art. Fasten, in: Handbuch der Pastoraltheologie V 132. 5 HerKorr 21 (1967) 98.

252



verwirklichung denken kann und fiir die Uberlegung, daf die Existenzform des
Glaubens nicht in der Begrifflichkeit der Selbstverwirklichung gedacht werden darf,
iiberhaupt kein Sensorium mehr hat, fiithrt unausweichlich zu folgendem SchluB: Wer
Fasten und Verzichten fiir unaufgebbare Elemente christlicher Lebensgestalt hilt und
fiir den Freitag als Bufltag pladiert, kann diesen Standpunkt in dieser Welt nur ein-
nehmen, wenn er sich gleichzeitig zu der Notwendigkeit bekennt, daff die moderne
Lebensauffassung im Namen der Existenzform des Glaubens als innere Gestalt in
Frage gestellt werden muf3: Diese These will auf die unleugbare Tatsache verweisen,
daf8 die Grundantriebe des modernen Lebens nicht die Antriebe des Geistes Gottes
sind.

Das Argument, das die Berechtigung gibt, eine solche These aufzustellen, ist die
unbestreitbare Tatsache, da der Mensch dieser Zeit und Welt keine Kriterien mehr hat,
um zwischen dem materialen Gutsein des christlichen Handelns und jenem des weltlich
orientierten Handelns, also zwischen dem Humanum und Christianum einen wesen-
haften Unterschied zu finden. Der Gedanke, daf8 es ein Wort gibt, das iiber Welt-
orientierung nicht nur hinausgeht, sondern alle Weltorientierung auch relativiert, ist
jedenfalls wissenschaftlich irrelevant geworden. Das Héren auf dieses Wort hat dem
Planen des Menschen Platz gemacht. Dieses Planen liBt per definitionem fiir das
Unplanbare (Gott) keinen Platz. Soll dafiir Platz sein, dann mu8 der Mensch durch
Einschrinkung seiner selbst dafiir Platz schaffen, auch wenn er dieses harte Wort
nicht gerne horts,

Die Kirchenviter haben gewuflt, da88 fiir dieses harte Wort Platz sein muf. Deshalb
haben sie dem Fasten und Verzicht zentrale Bedeutung zugemessen. Sie haben gewuft,
daBl das christliche Leben nicht linear aus dem weltethischen Verhalten herleitbar ist;
darum haben sie die Dreiheit ,,Gebet-Fasten-Almosen” zur Einheit zusammengebunden
und in der Verbindung dieser drei GrofSen, durch die zugleich der Mensch seine
Grenzen zugewiesen erhilt, das Urmodell des material-christlichen Lebens geschaffen,
das nicht ablésbar ist, es sei denn der Mensch erhebt den Eros zur Ehre der Altire.
Mitte dieser christlichen Lebensgestalt ist — wie Hans Urs von Balthasar sich ausdriickt
— die ,,Selbst-Expropriation®7,

4. Der Freitag als Bufitag

Natiirlich kann aus Feststellungen und Uberlegungen dieser Art nie und nimmer die
Notwendigkeit eines FG abgeleitet werden. ,Die heiligen Zeiten erlangen ihren
sakralen Charakter allein durch rechtliche Verfiigung®”. So dringen die angestellten
Uberlegungen auf die Frage hin, ob die Christen eine solche rechtliche Verfiigung
treffen, bzw. an einer Verfiigung dieser Art, die sie bereits haben, also am FG, fest-
halten wollen. Die Antwort wird zunichst lauten: Ganz gewif werden die Christen

% Vgl. Hans Urs von Balthasar, Wer ist ein Christ? (Offene Wege 1). Einsiedeln 31966, 73:
»Das Wort, das uns iiber die Sphiire unseres Planens und endlichen Wollens herausruft,
ist notwendig hart. Es muf ja die harte Schale unserer Endlichkeit, unserer siindigen
Verschanzung aufknacken. Darum klingen alle Worte des Herrn im Evangelium so stih-
lern. Bis ans Ende der Welt wird sich die Menschheit daran die Zihne ausbeifien. Und
im Kern ihrer Hirte bergen diese Worte eine unendliche Siifigkeit. Ihre Unerbittlichkeit,
die der Substanz nach der alttestamentlichen gleich ist, unterstreicht nur das Wirkliche,
Freie, Souverdne des lebendigen Gottes, dessen Heiligkeits-Wille allem menschlichen
Streben, Sehen und Verstehen unendlich iiberlegen und, sofern der Mensch Siinder ist, auch
entgegengesetzt bleibt. Des Menschen Sehnsuchtswille (voluntas ut natura, eros, deside-
rium) kann nie der letzte Mafistab sittlichen Handelns sein, dort, wo Gott seinen freien
Liebeswillen kundgetan hat. Der Sehnsuchtswille kann zwar, kraft seiner Richtung auf
das Unbedingte, ein weitgehendes Kriterium sein fiir das, was im Endlichen zu unter-
lassen oder (unter Selbstiiberwindung) anzustreben ist, aber er wird doch immer nur
sowéveit reichen, als des Menschen eigener Horizont des Verstehens reicht.”

87 Ebd. 119.

8 I, Hofmann, Die Disziplin der Kirche II, in: Handbuch der Pastoraltheologie I 355.

253



sich nicht fiir jenes FG entscheiden, das in der allzu schematisch verkiindeten und weit-
hin ohne alle Spiritualitit geiibten Abstinenz von Fleisch und Fleischspeisen vorliufig
seinen erbirmlichsten Ausdruck gefunden hat.

Aber trifft dieser Vorbehalt auch die Alternative, die in der AKPaen geboten wird?
Von Alternative darf die Rede sein; denn der Freitag wird in dem pipstlichen
Dokument nicht als Abstinenztag, sondern als Bufltag verstanden; er wird als
solcher nicht nur deklariert, sondern im Blik auf die absolute Buflforderung als
notwendig aufgewiesen. Damit ist das FG im herkémmlichen Verstindnis — jedenfalls
ansatzweise — iiberwunden. Das Moment der Bufle im Sinn der Umwandlung der
Lebensgestalt von innen her hat in der AKPaen die Fithrung vor dem dufleren Buwerk.
Dieses ist als duflere Haltung zwar sekundir, fordert aber, weil es Bufiwerk sein soll,
die personale Kraft des Menschen heraus und bekommt so eine sehr grundsitzliche
Bedeutung: Der Christ ist gehalten, um der Erfiillung der absoluten Bufiforderung
willen, den BuBSakt zu vollzichen, der verindernd in seine Lebensgestalt eingreift.

Niemand wird bezweifeln, daff dieser innere Bufakt sich auch in der Abstinenz von
Fleischspeisen duflern kann, zumal dann, wenn man mit K. Hérmann®® Abstinenz als
Verzicht auf iippige Nahrung versteht und weif}, daf diesem Verzicht allein durch
Verzicht auf Fleisch und durch irgendein Geldopfer noch nicht Geniige getan ist. Die
Substanz des FG aber kann fortan gleichwohl nicht mehr in der Abstinenz von
bestimmten Speisen gesehen werden. Freitag als Buffitag meint mehr: das Aufbrechen
der aus dem Eigenen des Menschen genihrten Lebensgestalt zugunsten von Méglich-
keiten, die der Mensch von sich aus nicht in den Blick bekommt.

Dieses Mehr erhilt im Blick auf die Gegenwartssituation des Menschen noch einen
zusitzlichen Inhalt. Im allgemeinen ist es fiir die Bewohner der westlichen Welt gegen-
wirtig nicht allzu schwer einzusehen, da der Weg in die Zukunft nicht in der Steige-
rung des Haben-Wollens gefunden werden wird, sondern allein in der willentlichen
Determinierung dieses Urtriebes; zweifellos bedeutet diese Determinierung auch den
freiwilligen Verzicht. Fiir den sikularistisch gestimmten Menschen mag sich diese
Determinierung vornehmlich als eine Frage nach den vertretbaren Quantititen dar-
stellen; der Christ aber wird in der offen zu Tage liegenden Diskrepanz zwischen den
Dimensionen des Haben-Wollens (avaritia) und den Dimensionen der Welt, an die er
seine Anspriiche nicht selten ohne Erfolg herantrigt, unschwer die Auswirkungen der
Ursiinde entdecken und sich iiberlegen miissen, ob nicht auch um der Welt willen zur
Gestalt seines Lebens in dieser Welt der die Gestalt dieses Lebens prigende christliche
Bufgeist als integrierendes Element hinzugehtrt. Man kann jedenfalls den Gedanken,
daf die Christen in der Gegenwart mit der prophetischen Botschaft von dem Verzicht,
der in das Ganze des Lebens wirksam eingreift, aufzuwarten hitten?, nicht ohne
weiteres abtun; denn Tatsache ist, da die groflen Probleme, von denen die Welt
gegenwirtig bedringt wird, aus dem Mangel an Selbstbeschrinkung und dem Mangel
an Verzicht erwachsen sind.

Freilich, dieser prophetische Verzicht, der dem Freitag als BuBitag seinen Inhalt geben
konnte, ist unpopulir; so unpopulir, da die Bischofskonferenzen es vorgezogen
haben, das FG entweder weitgehend aufzuheben oder ihm im grofen und ganzen die
Gestalt zu lassen, die es bisher schon hatte. Oder sind die Bischofskonferenzen bei der
Beratung der neuen Buflordnung — anders als die Verfasser der AKPaen — von der
Tatsache ausgegangen, daf die anspruchsvollere Gestaltung des Freitags als Bufltag
immer schon, vor allem auch in den ersten Jahrhunderten, Sache einiger weniger

% Vgl. Art. Fasten, in: Lexikon der christlichen Moral 375. Fiir die Auflocdkerung des Be-
griffs der Abstinenz von Fleisch und Fleischspeisen zugunsten des Begriffs der Abstinenz
von iippiger Nahrung beruft sich K. Hérmann mit Recht auf Thomas von Aquin, STh II
11 q. 147, a. 8.

7 Vgl. Ch. Ranwez 286—291.

254



Frommer war und auch in Zukunft nur die Sache einiger weniger sein wird?'? In
diesem Fall wire es abwegig, von einer neuen Bufordnung zu sprechen und nach der
Bedeutung zu fragen, die der Freitag als Bufitag erhalten soll. Der Geschichte des FG
wiirde durch die AKPaen nur ein neues Kapitel seines Verfalls hinzugefiigt.

" Zur Diskrepanz zwischen der Romischen Lehrverkiindigung und der Lehrverkiindigung der
Bischofskonferenzen vgl. R. Bleistein, Kirchliche Autoritit im Widerspruch, in: StdZ 101
(1976) 145 f. Zur Frage, wie weit das Fasten in der christlichen Friihzeit nur von bestimm-
ten Kreisen oder besonders eifrigen Christen geiibt worden ist, vgl. R. Arbesmann,
Art. Fasten, in: RAC VII 471—493, und Art. Fasttage, in: RAC VII 500—524.

FRANZ HAIDINGER

Kirche von innen her erneuern helfen
Ein Erfahrungsbericht von Jugendarbeit*

Es ist schwer, ja geradezu unméglich, exakt auszudriidken, wie es tatsichlich um die
Situation der Kirche in Europa, konkret in Osterreich, bestellt ist. Mir personlich
reichen die Erfahrungen aus der Jugendarbeit fiir die Uberzeugung, da die Kirche
in einer gewaltigen Krise steht, deren Ausmaff man sich selbst kaum einzugestehen
wagt. Manchmal habe ich bei einem Besinnungstag eine geschlossene Abschlu8klasse
vor mir, 18jdhrige Maturanten oder Fachschiiler, Krankenschwestern oder Kinder-
girtnerinnen, buntgewiirfelten Durchschnitt. Ich sage ihnen: , Es interessiert mich, was
Ihr iiber das Christentum denkt, wie es Euch geht mit Gebet, Messe, Christus. Was
bedeutet Euch Kirche?”” Nach 12 Jahren RU ist das Ergebnis jedesmal geradezu
erschiitternd. Sicher ist es zu frith, in dieser Altersstufe Entschiedene zu suchen. Aber
wann, wo, wie kommen diese Menschen nach ihrem Schulaustritt in die Méglichkeit,
Glaubende zu werden? Schafft es die Sonntagspredigt, die Morgenandacht im Radio,
die ,,Orientierung” im Fernsehen? Wenn nicht, wie soll es in 20, 30, 50 Jahren
christliche Gemeinden geben?

Ich bin fest iiberzeugt, da Marcel Légaut Recht hat, wenn er in all seinen Biichern
immer wieder betont, daf der Hauptgrund der Krise die mangelhafte Spiritualitit der
Kirche ist. Die Uberzeugung ist zu diinn, die religiésen Erfahrungen sind zu schwach.
Selbst wir Priester sind weithin von aufen geleitet, aber nicht von innen gefiihrt. Die
vielgeschmihte Amtskirche glaubt anscheinend tatsichlich, mit neuen Verordnungen,
Rundschreiben, kosmetischen Operationen — mit einer Steuerung von auflen — eine
Erneuerung in Gang zu bringen. Ein Neubeginn wird in der Tat eine aulergewshn-
liche geistliche Vitalitiit erfordern. Mich plagt die Frage: Wie kommen wir zu Menschen,
die in unseren Gemeinden Triger der Erneuerung sein kénnen?

Manche behaupten: Wir diirfen bei jungen Menschen von heute nicht zu frith von
Christus, von Gebet, von Kirche sprechen. Und ich habe es tatsichlich selber mehrere
Jahre so versucht: Man kann jungen Menschen immer wieder die Konsequenzen des
Christseins bewuflt machen, ohne sie zu einer Begegnung mit Gott selber hinzufiihren.
Man kann immer dort halt machen, wo der Glaube beginnt. Christsein wird so zur
Uberforderung, weil jeder nur auf seine eigene Kraft verwiesen ist. Etwas anderes ist
es, Bedingungen zu schaffen, daB junge Menschen eine personale Beziehung zu Gott

255



