PAUL M. ZULEHNER

Voraussetzungen fiir die sonntigliche Eucharistiefeier

»Da uns die Beforderung der Ehre Gottes, und die genaueste Erfiillung derjenigen
Gebote, wodurch die christkatholische Religion von ihrem heiligsten Urheber ins-
besondere bezeichnet ist, ungemein am Herzen liegt; so haben Wir in Erwegung
verschiedentlich bereits eingeschliechener Miflbriuche, unter andern auch wahrgenom-
men, dafl die zubeobachtende Heiligung, und Feyerung der Sonn- und gebotenen
Festtage durch mehrere Wege, sonderlich von dem gemeinen Manne vernachliBiget
werde.” So beginnt eine Verordnung Maria Theresias fiir Osterreich und Bshmen
vom 14. Juli 1770!. Die Absenz vom sonntiglichen Gottesdienst der Kirche ist also
auch in Usterreich nicht vollig neu. Selbst in ,,christentiimlichen Zeiten” hat es offenbar
Leute gegeben, die nicht in die Kirche gingen. Unsere heutige Situation ist freilich
insofern neuartig, als in den Jahren nach dem 2. Weltkrieg, noch mehr aber seit den
fiinfziger Jahren, auffallend rasch schlieBlich in der 2. Hilfte der sechziger Jahre der
Kirchenbesuch stark zuriickging: In Usterreich um etwa ein Zehntel, in der BRD ein
Vierzehntel. Das sind in absoluten Zahlen in der BRD mehr als dreieinhalb Millionen
und in Osterreich iiber siebenhunderttausend Personen weniger, die regelmiBig zur
Sonntagsmesse gehen?.

In der Verordnung Maria Theresias werden als Ursachen fiir die Vernachlissigung des
Kirchgangs durch den ,,gemeinen Mann” MiiBiggang und schlechte Unterrichtung im
Christentum genannt und daraus die entsprechenden Konsequenzen gezogen: ,Wir
wollen dahero einerseits demselben die Gelegenheit zum Miiliggange, und denen
hieraus entspringenden Ausschweifungen an obbesagten Tagen, so viel thunlich,
benehmen, auch anderseits dasjenige ankehren, wodurch ein jeder zu besserer Unter-
richtung im Christenthume, und schuldiger Andacht am Tage des Herrn, und seiner
Heiligen geleitet werden moge. In Folge dessen gebieten wir hiemit alles Ernstes, dafl
von nun an in keinem Orte weder ein Jahr- noch Wochenmarkt an Sonn- und gebo-
tenen Feyertagen gehalten, sondern auf den nichstvorhergehenden oder kommenden
Arbeitstag versetzet werden solle . . . Nebst dem wollen wir unter einem, da8 kiinftighin
nicht allein in Stiddten, und grossen Mirkten, sondern auch in allen Pfarreyen, und
Filialen, so weit es das Personale der Geistlichkeit zulassen, wie auch in denen
Beneficiatkirchen, oder Kapellen, wo diese letzteren in einem Orte allein sind, an den
Sonn- und gebotenen Feyertagen Nachmittags die Khristenlehre, und nach dieser die
Vesper gehalten, oder der Rosenkranz gebetet werde, womit das Volk derley Tage nicht
in MiiRiggange, oder in Wirthshiusern zubringen mdge, wie dann die Wirthshduser
fruhe sowohl als Nachmittag, wihrenden Gottesdienste, gesperret, hernach aber erdfnet
werden sollen.” Die Analyse der Ursachen fillt dem heutigen Fachmann ungleich
schwerer, zumal sich mit dem gesellschaftlichen Standort der Kirche eine der wichtigsten
Voraussetzungen des religids-kirchlichen Verhaltens der Menschen (und damit des
Kirchgangs) verindert hat. Dementsprechend geniigt es heute wohl auch nicht mehr,
wihrend der Gottesdienste die Wirtshiuser zu schliefen, Wochenmirkte zu verbieten,
Vorschriften fiir die Olerer und Peruckenmacher zu erlassen und zu regeln, ,,wie sich
an den Sonn- und Feyertagen wegen schweren Fuhren zu achten” und ,wie sich wegen

1 P. 1. Riegger, Nachtrag zum Corpus luris Ecclesiastici Bohemici et Austriaci, Wien 1774,
12—15.

2 Der Riickgang des Kirchenbesuches ist je nach Didzesen sehr verschieden: An der Spitze
liegen Feldkirch (— 31,4%o), Innsbruck (—19,4%) und Salzburg (— 18,9 %), im Mittel-
feld finden wir Graz (—12,1%), Klagenfurt (—10,6%) und Wien (—10,2%); am
geringsten ist der Riikgang in den Diézesen Linz (— 8,6 %), St. Plten (— 7,9 %) und im
Burgenland (— 7,0 %).

264



des Auf- und Abladen in der Postwagens Expedition zu verhalten”3. Die Aufgaben
der folgenden Ausfiihrungen sind damit deutlich abgesteckt: Die gegenwirtige Kirch-
gangssituation soll analysiert und daraus sollen situationsgerechte pastorale Anregungen
fiir die Motivierung zur sonntéglichen Eucharistiefeier abgeleitet werden.

I. Wann Kirchgang verdunstet und wann nicht

Am Beginn der siebziger Jahre wurden in Usterreich und in der BRD grofangelegte
Untersuchungen iiber das religios-kirchliche Verhalten der Kirchenmitglieder durch-
gefiihrtt. Diese Untersuchungen haben eine Reihe verwandter, fiir unsere Fragestellung
wertvoller Erkenntnisse erbracht.

1. Kirchgang und Kirchlichkeit

Kirchgang ist (nach wie vor) einer der maBigeblichen Indikatoren fiir die Kirchlichkeit
eines Menschen, d. h. fiir seine Beziehung zur Kirche und seine Teilnahme an ihrem
Glauben und Leben. ,Auskiinfte iiber den Kirchenbesuch und die Einstellung zur
Kirche sind, wie die Vorginge der Korrelationsanalyse zeigen, weitgehend austausch-
bar. Es spielt kaum eine Rolle, ob man die Frage nach dem Kirchenbesuch, die Frage
nach der Bindung an die Kirche, die Frage, ob man enttiuscht ist, oder eine andere
Testfrage zur Bestimmung der Kirchentreue oder Kirchenferne nimmt: gegeniiber
anderen Kriterien verhalten sich diese Indizes im wesentlichen gleich’5. Der Riickgang
des Kirchenbesuchs kann damit als Hinweis auf ein Verdunsten von Kirchlichkeit
insgesamt angesehen werden. Wer aufhort, regelmiBig zur Kirche zu gehen und
beginnt, nur mehr unregelmifig oder allmihlich selten bzw. nie zu gehen, lockert
damit seine Bindung an die Kirche. Am Ende dieser Entwicklung steht heute bei
zunehmend vielen Kirchenmitgliedern der formelle Abschied von der Kirche®.

2. Kirchgang und gesellschaftlicher Standort der Kirche

Dieses Verdunsten von Kirchlichkeit ist kein isoliertes Phinomen, sondern hat einen
einflufreichen gesellschaftlichen Hintergrund. G. Schmidtchen hat diesen Background das
Verhiltnis zwischen , kirchlichem und gesellschaftlichem Wertsystem” genannt. Wir kén-
nen auch vom gesellschaftlichen Standort der Kirche reden. Fiir ein besseres Verstindnis
dieser Zusammenhinge bieten sich wissens-soziologische Erkenntnisse an. Hier ist
davon auszugehen, daB8 die Menschen — um sinnvoll und gliicklich leben zu kdnnen —,
die Grundfragen ihrer Existenz l8sen miissen. Dazu zihlen die Fragen nach der
Beschaffung materieller Giiter und ihrer Verteilung, die Fragen der Lebensweitergabe
und Sexualitit, der Ordnung des Zusammenlebens, der Uberlieferung von erworbenem
Wissensvorrat sowie schlieBlich die Frage nach dem umfassenden Sinn der Wirklichkeit.
Die Antworten auf diese Fragen kénnen als , Lebenswissen” beschrieben werden, das
allgemein zuginglich und verbindlich ist sowie iiber Generationen hinweg tradiert
wird. ,Gesellschaft” kann mit solchem bewihrten und sinnvollen ,,Lebenswissen
gleichgesetzt werden, wihrend Teilbereiche dieses ,Lebenswissens” als gesellschaftliche

3 Riegger, Nachtrag, 13 f; 36—47.

4 G. Schmidtchen, Zwischen Kirche und Gesellschaft, Freiburg 1972; ders., Gottesdienst in
einer rationalen Welt, Stuttgart/Freiburg 1973, Wie stabil ist die Kirche? hg. v. H, Hild,
Gelnhausen/Berlin 1974. Kirche und Priester zwischen dem Auftrag Jesu und den Erwar-
tungen der Menschen. Ergebnisse der Umfragen des Instituts fiir kirchliche Sozial-
forschung in Wien iiber ,Religion und Kirche in Usterreich”” und ,Priester in Osterreich”,
bearbeitet und interpretiert von P. M. Zulehner, Wien 1974.

5 Schmidtchen, Zwischen Kirche und Gesellschaft, 115. Diese Austauschbarkeit hat eine
Grenze, indem bei jiingeren Katholiken der Kirchenbesuch die Kirchenbindung iiberwiegt,
bei dlteren Katholiken hingegen die Kirchenbindung stirker ist als der Kirchenbesuch:
a. a. O. 116. — Vgl. auch Kirche und Priester, 36.

8 Es steht fest, daf sich der Riickgang des (regelmiBigen) Kirchgangs und die Zunahme
der Kirchenaustritte in den letzten Jahren sehr dhnlich entwickelt haben: P. M. Zulehner,
Verfillt die Kirchlichkeit in Usterreich? Graz 1971.

265



(Haupt-)Institutionen verstanden werden kénnen (also Wirtschaft, Ehe und Familie,
Politik, Bildung und Erziechung, Religion).

a) ,,christentiimliches Lebenswissen”

Typisch fiir die Gesellschaft, aus der die eingangs zitierte Verordnung Maria
Theresias stammte, war, da8 es in dieser Gesellschaft lediglich ein einziges Lebens-
wissen gab und dieses zumal ,christentiimlich” war, d. h. aus der Tradition der
christlichen Kirche entnommen wurde. Diese Gesellschaft sorgte mit allen ihr zur
Verfiigung stehenden Mitteln (Staat, Schule, Kirche) fiir die Befolgung dieses Lebens-
wissens und trat Vernachldssigungen und noch mehr dem Widerspruch entschieden
entgegen: ,Ketzerey” wurde daher als gesellschaftliche Bedrohung bewertet und
,ausgerottet’”’, der Ketzer wurde ,,am Leib und Leben gestrafft” bzw. er verlor ,alle
seine Freyheyt, so den Christen gegeben seynd?. Auf diese Weise ,produzierte’ diese
<hristentiimliche Gesellschaft”” mehr oder minder ,,vollkirchliche Christen”, damit aber
auch Kirchginger. Das Problem stellten nicht unkirchliche Menschen dar, sondern
lediglich solche, die zwar ihre Christenpflichten kannten und aud1 anerkannten, sie
aber aus Hang zum , MiiBliggang” vernachlissigten.

b) Vielfalt von Lebenswissen

Heute hat sich aus vielfiltigen Griinden, die hier nicht zu diskutieren sind®, die
Situation tiefgreifend verindert. Es gibt nicht mehr ein einziges, zumal christliches
Lebenswissen, sondern im Raum der Gesellschaft gibt es viele davon. Das bedeutet
deshalb konkret: Die grundlegenden Fragen der Menschen nach Gestaltung der
Sexualitit, der Beschaffung materieller Giiter und ihrer Verteilung, der Ordnung des
politischen Zusammenlebens, der Erziehung und Bildung sowie der umfassenden
Lebensdeutung werden von verschiedenen weltanschaulichen Gruppen recht unter-
schiedlich beantwortet. Wie nun die deutsche Synodenumfrage ergeben hat, empfinden
nicht wenige Katholiken zwischen dem Lebenswissen, das im Raum der Kirche von
Christus her tradiert wird, und jenen Lebenswissen im Raum der Gesellschaft eine
nicht unerhebliche teilweise Spannung/Dissonanz. Die wichtigsten Spannungsfelder
sind dabei Sexualitit, Autoritit und Freiheit sowie gesellschaftlicher und wissen-
schaftlicher Fortschritt.

Fiir unser Thema ist aber nun von entscheidender Wichtigkeit, da8 vom Ausmafl
dieser Dissonanzerfahrung auch der Kirchenbesuch erheblich mitbestimmt wird: ,Je
stirker sich kirchliches und gesellschaftliches Wertsystem decken, desto stirker ist der
Kirchenbesuch” (Abbildung 1)°. Schmidtchen deutet diesen auffilligen Zusammenhang
mit der Theorie der affektiv-kognitiven Balance: Dissonanz zwischen kirchlichem und
gesellschaftlichem Wertsystem (etwa in Fragen der Gestaltung der Sexualitit vor oder
in der Ehe, also voreheliche Sexualitit, Geburtenregelung, Abtreibung, eheliche Treue,
etc.) schafft Spannungen und Widerspriiche fiir jene Personen, die beiden Systemen
angehdren (also Kirchenmitglieder und Biirger sind); diese Spannungen verlangen
aber danach, abgebaut zu werden. Das geschieht bei vielen Menschen dadurch, dafl
sie sich dem stirkeren System konformistisch anpassen. Fiir zunehmend viele Men-
schen ist aber dieses stirkere System nicht die Kirche. So kommt es zu einem Abriicken
von der Kirche. Die Bindung an sie wird gelodert. Die gréflere Distanz vermindert
nicht zuletzt auch die Teilnahme am Sonntagsgottesdienst.

3. Typologien des Kirchengangverhaltens

Wir sind nunmehr in der Lage, gleichsam das Bisherige zusammenfassend, ein paar
Typologien des Kirchgangverhaltens festzuhalten.

? P, ]. Riegger, Corpus luris Ecclesiastici Bohemici et Austriaci, Wien 1770, 230.

8 P, M. Zulehner, Sikularisierung von Gesellschaft, Person und Religion. Religion und
Kirche in Usterreich, Wien 1973.

9 Schmidtchen, Zwischen Kirche und Gesellschaft, 68 f.

266



Abbildung 1; Verhiltnis Kirche — Gesellschaft und Kirchgang

63 % Es gehen jeden Sonntag zur Kirche.. .
54 9%,
389%
20 %
8%
B 2 3 4 5

weitgehend | wertsystem: Kirche — Gesellschaft . . . Weitgehend
kongruent inkongruent

Abbildung 2:  Kirchgang und Glidubigkeit

Ritualisten (nichtgliubige
Mitglieder)
»Ich bin glaubiges
Mitglied meiner Kirche ——
und stehe zu ihrer Lehre”
28 %
I T [] I
4 3 2 Kirchginge/Monat

a) Hiufigkeit

Zunichst 146t sich der quantitative Aspekt einer Typologie zugrunde legen. Demnach
gibt es Katholiken, die jeden Sonntag, fast jeden Sonntag, ab und zu, selten oder
auch nie zur Kirche gehen. Was die Katholiken unter dieser Kirchgangsfrequenz selbst
verstehen, zeigt die deutsche Synodenumfrage: Jeden Sonntag bedeutet konkret 3,7
Sonntage im Monat, fast jeden Sonntag 2,8, ab und zu 1,3 Sonntage!®.

10.A.0.0,97.

267



b) Glaubigkeit

Die Kirchgangsfrequenz gibt fiir gewdhnlich eine relativ verliflliche Auskunft iiber
das allgemeine Verhiltnis zur Kirche sowie iiber die (selbsteingeschitzte) Gliubigkeit.
Das bedeutet, daf8 Kirchginger meist gliubige Christen sind, Nichtkirchginger sich
hingegen eher als wenig gliubig einstufen. Davon gibt es aber nicht unwichtige
Ausnahmen (Abbildung 2). Diese finden wir weniger unter den Nichtkirchgingern,
unter denen es 7 Prozent gibt, die sich als gliubige Mitglieder der Kirche ansehen.
Viel grofer ist hingegen der Anteil solcher Ausnahmen unter den regelmiigen Kirch-
gingern, unter denen 24 Prozent ohne Glaubensfestigkeit sind. G. Schmidtchen nennt
diese interessante Gruppe ,Ritualisten”!!. Wir kénnen in diesem Kirchgangstyp jene
Kirchenmitglieder erblicken, bei denen das Kirchgangsverhalten labil ist und bei
wadhsender Dissonanzerfahrung verdunsten wird. Die Griinde fiir die erhohte
Labilitit des Kirchgangs bei Ritualisten liegen in den Tatsachen, daf die Ritualisten
kein ungetriibtes Verhiltnis zur Kirche haben, die Bindung an die Pfarrgemeinde
gelockert ist (Abbildung 3) sowie persénliche Glaubensiiberzeugung fehlt (weshalb sie

Abbildung 3: Charakterisierung der Ritualisten
im Vergleich zu den gliubigen Kirchgingern und den Nichtkirchgingern
gliubige Ritualisten  ungliubige

Kirchginger Nichtkirchginger
gutes Verhiltnis
zur Kirche 76 %o 19 % 29,
enge oder mittlere
Bindung an die Pfarrgemeinde 89 % 63 %o 8%
hat Aufgaben im kirchlichen
Leben / wire dazu bereit 40 % 26 %o 890
gesell. und kirchl. Wertsystem
weitgehend inkongruent 14 % 30 %o 60 %o

ja Ritualisten genannt werden, die ohne Glaubensiiberzeugung am ,rituellen” Tun
der Kirche teilnehmen). Diese Tatsachen lassen uns vermuten, daf der Kirchgang
der Ritualisten nur schwach abgepolstert ist. Dabei ist wertvoll zu sehen, daf es diese
Ritualisten eher unter den jungen Personen gibt, mehr in den Dérfern und Klein-
stidten, weniger aber in Grof8stidten, eher unter Minnern als unter Frauen sowie
bei Personen mit mittlerer Reife und Abitur:2.

4. ,,unwahrscheinliche Kirchgéinger”

Eben diese Merkmale, die den Ritualisten fehlen, sind aber die Bedingungen dafiir,
daB trotz vorhandener Dissonanzerfahrung zwischen Kirche und Gesellschaft regel-
miBiger Kirchgang beibehalten wird bzw. méglich ist. Dies geht aus der Analyse des
,unwahrscheinlichen Kirchgingers” hervor, wie sie gleichfalls Schmidtchen im Rahmen
der Auswertung der deutschen Synodenumfrage vorgenommen hat. Als unwahrschein-
licher Kirchgiinger gilt dabei jener, der unter starker Spannung zwischen kirchlichem
und gesellschaftlichem Lebenswissen steht, diesem Druck aber gegen alle statistische
Wahrscheinlichkeit (sind doch unter Personen mit starker Dissonanzerfahrung
lediglich 20 Prozent, mit sehr starker Spannung iiberhaupt nur 8 Prozent Kirchgénger:
vgl. Abbildung 1) standhilt. Der Vergleich dieser unwahrscheinlichen Kirchginger mit
jenen anderen, die unter sozialem Konformititsdruck eben aufhéren zur Kirche zu
gehen, zeigt jene Bedingungen auf, die fiir den Kirchgang in der heutigen Gesellschaft
offenbar eine mafBgebliche Rolle spielen (Abbildung 4). Nimmt man die Differenz

1A a 0,110. 1A a O,225.

268



Abbildung 4: Charakterisierung der ,unwahrscheinlichen Kirchginger” im Vergleich
mit den Nichtkirchgingern
unwahrscheinliche Nichtkirchginger Differenz

Kirchginger
Bindung an die Gemeinde 76 °/o 17 %o 59
religiose Erziehung und Praxis 71 %o 22 9% 49
religidse Problematik 66 %o 29 % 37
Glaube an Jesus Christus!? 41 % 11 % 30

in den Prozentwerten als MaBstab fiir die Wichtigkeit der einzelnen Bedingungen,
dann steht an erster Stelle die Bindung an die Gemeinde, gefolgt von religitser
Erziehung und Praxis, religioser Problematik (im Sinn von Sensibilitit fiir Trans-
zendenz: iiber den Tod nachdenken, nicht nur fiir das Heute leben, sondern an die
Ewigkeit denken) und schlieflich personlicher Glaubensiiberzeugung. Zieht man wie-
derum wissenssoziologische Deutungskategorien bei, dann kann man sagen: Unter
ungiinstigen gesellschaftlichen Bedingungen (wie wir sie heute zum Teil bereits haben
und noch mehr morgen haben werden) bleibt derjenige Kirchginger (und damit in
der Kirche glaubender Christ), dessen Kirchgang innerlich wie duflerlich plausibel ist.
Innere Plausibilitit (Glaubwiirdigkeit, Einsichtigkeit) meint dabei, daf sein Kirchgang
in einer persénlichen religiosen Sensibilitit wurzelt und durch primir-religisse Motive
(Glaubensiiberzeugungen) abgedeckt ist. AuBere Plausibilitit besagt, daR religise
Dauersozialisation (von der Familie hin bis zur erfahrbaren Christengemeinde) dieses
sozial abweichende Verhalten trigt und bewahrt.

II. Pastorale Bemiihungen um den Kirchgang

Es ist nunmehr moglich, ausgehend von der differenziert und behutsam analysierten
Kirchgangssituation einige Folgerungen fiir das pastorale Bemiihen um den Kirchgang
zu ziehen.

1. Bemiihen um gliubiges Christenleben

Unsere wichtigste Konsequenz besteht wohl darin, da8 pastorale Bemiihungen um
den Kirchgang nur sehr begrenzten Erfolg haben, wenn sie sich auf den Kirchgang
allein beziehen. Vielmehr muB eine Kirchgangspastoral eingebettet sein in eine
umfassende Sorge um das christliche Leben insgesamt, also um gelebten Glauben,
Hoffnung und Liebe. Zurecht nennt die Liturgiekonstitution des II. Vatikanum die
Liturgie Quelle und Héhepunkt des ganzen christlichen Lebens!4. Aber es redet von
Quelle und Hohepunkt des christlichen Lebens: Fehlt dieses, dann gibt es auch nicht
Quelle und Héhepunkt.

2. typengerechtes Bemiihen

Diese Hauptkonsequenz mufl an Hand unserer Kirchgangstypologie weiter differenziert
werden. Das Bemiihen um ein christliches Leben und damit um den Kirchgang wird
nimlich anders ausfallen miissen bei gliubigen Kirchgingern, anders bei den Ritua-
listen und wieder etwas anders bei den nichtgliubigen Nichtkirchgingern.

a) gliubige Kirchginger: Gemeindebildung

Wie die Untersuchungsergebnisse hinlinglich aufgedeckt haben, wird der Kirchgang
selbst glidubiger Kirchenmitglieder durch die erfahrbare Bindung an die Christen-
gemeinde nachhaltig gestiitzt, getragen und damit vor Verfall bewahrt. Nur 10 Prozent
unter ihnen haben entweder eine nur ganz lose oder iiberhaupt keine Gemeinde-

13 Dijeses Item stammt aus der Protestantenumfrage, in der die Analyse des unwahrschein-~
lichen Kirchgingers, wie sie in der Katholikenumfrage begonnen wurde, eine Fortfith-
rung fand: Schmidtchen, Gottesdienst, 48.

U Liturgiekonstitution, Nr. 10.

269



bindung, 54 Prozent gaben eine mittlere und 35 Prozent eine enge Bindung an.
Erfahrbare Bindung zur Gemeinde meint Vielfiltiges: da8 man den Priester kennt!®,
befreundeten Gemeindemitgliedern begegnet!®, zu einer kirchlichen Gruppe gehort
oder an gemeindlich-kirchlichen Aktionen teilnimmt. Anonyme Eucharistiefeiern, zumal
wenn sie die Regel sind oder gar die einzige Mefform wiren, konnen die tragende
Funktion der Gemeinde fiir gliubiges Christenleben und daraus erwachsende Eucha-
ristiefeier auf die Dauer nur schwer erfiillen. Dabei ist schon mitberiicksichtigt, daf
das (auch theologisch erforderliche) Ausmaf der sozialen Einbindung des einzelnen
Christen in seine Gemeinde recht unterschiedlich ausfallen kann!® und sich nur relativ
bestimmen l48t: Erforderlich ist ndmlich jenes Ausmafl, das sowohl vom Leben und
der Wirksamkeit der Gemeinde/Kirche her!? als auch von Angewiesensein des
einzelnen auf tragenden Gemeinschaftsschutz bestimmt wird. Unbeschadet dieses
Prinzips iiber die erforderliche Integration des einzelnen in seine Gemeinde kann man
P. We8 beipflichten, ,,da8 es diese Feier einer Gemeinschaft des Glaubens nur geben
kann, wenn ihr ein gemeinsames gliubiges Leben vorausgeht*18,

An dieser Stelle wird im iibrigen auch deutlich, daR unser Kirchgangsproblem auf
keinen Fall auf der Ebene des Kirchengebots zur Sonntagspflicht gelést werden kann?®,
Im allgemeinen dosieren niimlich die Katholiken ihren Kirchenbesuch in Entsprechung
zu ihrer Gliubigkeit und Kirchlichkeit, die wiederum in enger Bezichung zum
gesellschaftlichen Standort der Kirche stehen. Die Stellung zum kirchlichen Kirchgangs-
gebot ist selbst bereits ein Ausflu8 der zunidchst schon vorhandenen Kirchlichkeit und
nicht umgekehrt2°,

b) Ritualisten: Glaubensfestigung

Zur Sorge um die Verbindung der Kirchenmitglieder mit der Kirchengemeinde und
dementsprechend der Sorge um lebendige Gemeinden () kommt bei den Ritualisten
das Ringen um deren Glaubensfestigkeit hinzu. Von einem Viertel der regelmifigen
Kirchenbesucher wissen wir, da88 sie (wohl auch unter dem Randdruck der Spannung
zwischen kirchlichem und gesellschaftlichem Lebenswissen) in ihrer Gliubigkeit unsicher
geworden sind. Die Fundamente des christlichen Glaubens inmitten einer sikularen
bzw. zum Teil sikularistischen Welt miissen also selbst bei nicht wenigen Kirch-
gingern gefestigt werden. In diesem Zusammenhang wird u. a. verstindlich, daf§
Jugendliche u. a. folgende Griinde nennen, warum junge Menschen (iibrigens im Durch-
schnitt mit 15 Jahren!) aufhéren zur Kirche zu gehen: ,,Weil man auch ohne Messe
ein guter Christ sein kann” (76 Prozent), ,,weil man untitiger Zuschauer ist” (67 Pro-
zent), ,weil die Messe veraltet ist” (65 Prozent), ,weil man nichts hért, was fiir das
Leben wichtig ist” (56 Prozent), ,weil die Verkiindigung des Gotteswortes unver-
stindlich ist” (56 Prozent) und ,man nicht zur Nichstenliebe angeleitet wird” (33 Pro-
zent). Zumal bei den Ritualisten wird es daher darum gehen, einen Glauben zu
begriinden, der innerlich glaubwiirdig ist, der also mit der Lebensnot des Menschen

15 40 %o von Jugendklubmitgliedern in Wien gaben an, junge Leute gingen auch deshalb
zur Messe, weil sie den Priester kennen: P, M. Zulehner, R, Erhard, R. Kruspel, H. Schmidt-
mayr, Jugendklubs, Ein Weg in die Zukunft, Wien 1972, 69.

16 43 0/o derselben Jugendlichen nennen als Kirchgangsmotiv das Zusammenkommen mit
Freunden. Umgekehrt sagen 55 %, manche junge Menschen héren deshalb mit dem Kir-
chengehen auf, weil die Freunde auch nicht gehen: a. a. O., 67—71.

17 A, Miiller, Die spezifischen Lebensfunktionen der Pfarrei, in: Handbuch der Pastoral-
theologie III (Freiburg 1968), 152 ff.

18 P, Wess, Befreit von Angst und Einsamkeit, Graz 1973, 253.

1 Vgl. dazu K. Rahner / W. Thilsing / E. ]. Lengeling, Eucharistiefeier der Kirche und Sonn-
tagspflicht der Christen, in: Fragen der Kirche heute, hg. v. A. Exeler, Wiirzburg 1971,

35—49.
2 Je unkirchlicher Personen sind, desto hiufiger stimmen sie dem Satz zu: ,,Wenn ein Christ

nicht jeden Sonntag zur Kirche geht, begeht er eine schwere Siinde”; unkirchliche Per-
sonen 59 %o, kirchliche Personen 7 %o. Kirche und Priester, 101.

270



zu tun hat, diese abwenden hilft und damit ,lebensnot-wendig” ist und auch den
Anforderungen heutigen Lebens, d. h. auch konkurrierendem Lebenswissen im Raum
der ‘Gesellschaft standhilt. Da der Seelsorger im Gottesdienst die Ritualisten nicht
von den gliubigen Kirchgingern scheiden kann, ist eher nur von Vorteil, weil auch
die gliubigen Kirchginger von einer derartigen Glaubensbegriindung Nutzen ziehen
kénnen, -

c) nichtgliubige Nichtkirchgiinger (Auswahlchristen?!) : Kontrasozialisation

In voller Schirfe stellt sich das pastorale Problem bei jenen Kirchenmitgliedern, die
weder gliubig sind noch die Kirche besuchen, also am Glauben und Leben der Kirche
kaum mehr teilnehmen. Es gibt von ihnen nicht wenige inmitten der Kirche, und es
sind manche darunter, die in letzter Zeit einen Austritt aus der Kirche erwogen
haben (Abbildung 5)%2 oder tatsichlich ausgetreten sind.

Abbildung 5; Austrittsbereitschaft vor allem bei Nichtkirchgingern vorhanden

Es haben in den letzten 519%,
Jahren einmal ernsthaft
daran gedacht, aus der
Kirche auszutreten...

0 Kirchginge/Monat
2.

o

Sejuuog
uapaf
Sejuurog
uapaf 1sey
nz pun qe
U2}J35

Bei den Nichtkirchgingern fehlen offenbar alle Voraussetzungen fiir eine (volle) Teil-
nahme am Glauben und Leben der Kirche: die religitse Erzichung und Praxis hat
(in der Familie) zumeist gar nicht stattgefunden, die religitse Sensibilitdt ist vielfach
verschiittet, eine personliche Glaubensiiberzeugung kam nie zustande, die Bindung an
die Christengemeinde wurde nach einem kurzen Intermezzo wihrend der Volks-
schulzeit bald wieder gelst. Was sich hier als pastorale Aufgabe stellt, ist nichts Gerin-
geres als eine ,Pastoral der Bekehrung” erwachsener Menschen, die zumal weithin
nichtchristliches Lebenswissen bereits fest iibernommen haben. Es geht somit um eine
tiefgreifende Neuformung, in deren Verlauf der ,alte Mensch abgelegt” und der ,,neue”

2 P, M. Zulehner, Religion nach Wahl. Grundlegung einer Auswahlchristenpastoral, Wien
1974.
22 Schmidtchen, Zwischen Kirche und Gesellschaft, 124.

271



an Christus orientierte Mensch, ,angezogen” werden soll. Diese Konversion, die
wissenssoziologisch als Transformation®® oder Kontrasozialisation?* bezeichnet
werden kann, verlangt (3hnlich wie die Primirsozialisation im Kindesalter) nach
»signifikant”, also bedeutsamen anderen, die in Begegnung und Gesprich ein
christliches Lebenswissen vermitteln, das von der sozialen Wirklichkeit der Kirche
getragen ist und in ihr auch vom einzelnen gelebt werden kann. Es kann hierorts nicht
darum gehen, iiber diese ersten Hinweise hinaus eine ,Pastoral der Bekehrung” zu
entwickeln (was ich andernorts versucht habe®®). Hier sollte lediglich die Erkenntnis
vermittelt werden, da es enormer neuartiger pastoraler Anstrengungen bedarf, soll
die Verdunstung des Kirchgangs wenigstens aufgehalten oder gar umgekehrt werden.
Einerseits bedarf dafiir die bisher geiibte ,Pastoral an schon Bekehrten” einer spiir-
baren Modifizierung in Richtung sowohl auf Gemeindebildung und Aktivierung dieser
Gemeinden nach aufen als auch auf Glaubensbegriindung. Andererseits muf8 eben
eine ,,Pastoral der Bekehrung” (Konversion) entwickelt werden.

Damit ist auch angedeutet, daB sich die Verdunstung von Kirchlichkeit auf vielen
Bereichen des kirchlichen Lebens nicht von heute auf morgen aufhalten oder gar
in ihr Gegenteil verkehren liBt. Die Ursachen liegen zu tief in der Struktur der
pluralistischen Gesellschaft, auf die sich aber das pastorale Handeln der Kirche noch
sehr unzulinglich eingestellt hat. Was wir vornehmlich betreiben, ist immer noch
Pastoral aus der nachjosefinischen Zeit. Insofern trigt unsere veraltete Pastoral erheblich
Mitschuld am Verfall der Kirchlichkeit und des Kirchgangs. Wenn wir daher sagen,
daB sich der pastorale Erfolg kaum von heute auf morgen einstellen wird, dann ist
auch schon mitgesagt, daB es darum geht, in weitsichtiger und geduldiger Kleinarbeit
in den einzelnen Gemeinden und ihren Mitgliedern heute das zu siden, was vielleicht
erst eine Kirche von morgen ernten wird.

2 P. L. Berger | T. Ludkmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, Frank-
furt 1973, 167 ££.

24 P, M. Zulehner, Kontrasozialisation, in: Jugend und Kirche 8 (1975), 14—17.

2 P, M. Zulehner, Heirat, Geburt Tod. Eine Pastoral zu den Lebenswenden, Wien 1976.

272



