
muit den Augen eines Sympathisanten, s des gen Rassentheoretikers, des
wenngleich e1InNes kritischen, geschrieben, und Frater Georg Lanz-Liebentels (30, 165),
besitzt von daher eher eine| Vorschuß in ihrer Beziehun ZUu Neumann ZWar erwähnt,
Kredit. Wir finden den Horizont der U, jedoch nicht identifiziert wird? Die rage
Monarchie VO uns5, StTEe| wie waäre diesem Zusammenhang: Ist Ne1u-
Jbstverstäns der Ral' der Orient Na Entgegenkommen für die randalie-
überhaupt, [ sprachlichen, wissenschaftli- renden Korps-Studenten und damit schließ-
chen kulturellen Interesse, gibt in auch S@1Ne Resignation als Rektor eiNZIg
dem konservativen terreich erstaunliche auf eın „Goldenes Wiener Herz“ zurück-
internationale und ökumenische Kontakte führen, oder gab > auch eutsch-nationale

Klostergelehr:er der esin- Vorlieben?
NUNg, historisch-kritische Methode, eher Des- 4, bedürfte die hochinteressante Beziehung  o
interesse die spekulative eologie, der ZUu Rudolf£ Steiner einer problembe-
typisch nachva:  che Regreß der katho- wußteren Erläuterung. Neumanns Verhältnis
lischen elehrsamkeit die positiven Wis- Rampolla wurde dagegen VvVom
enschaften ologie, ologie), Skep- Vf. wenngleich ungelöste Detailfrage
S15 gegenüber sogenannten wissenschaftlichen enn! gemacht.
Ergebnissen, fromme Gläubigkeit, Respekt des Aufbaus pfindet der

das Magisterium 71) ZUTr tung GT gelegentlich etwas nbehagen, Le-
durch Überschneidungen. Der biographischedes Antimodernisteneids finden sich
Vorspann ermüdet anchmal durch Details,

Öösterreichischen ara hätte das nicht
jer bunt vereint. Mancher eologe außer-

deren Gi nicht ersehen
nachzuvollziehen vermocht. „Au Felix Austria andererseits könnten die Sachkapitel ( reıin
nube !” wird 41 auch hier in Abwandlung referierender Biographik entlastet werden, O

k  onnen.  . der Cl der Erörterung besser ZUT Ge
St. ordnet dlie paArchivbestän weit- käme. Die abschließende eristik
hin kritis: und trachtet, die zeitgenössischen 138 ıst das chwächste anı dem Bu  - Her-
uellen (besonders auch verschiedenen vorragend erscheinen mır die Passagen LA  ber
Pressestimmen) so prasentieren, ( sich die wissenschafts-theoretischen UÜberlegungen
der Leser einen em. guten en Neumanns. Vielleicht hä:  r auf seine

dialektische Denk- und Sprechweise nochanı ware  1{ DPS  SG edoch unumgang- er eingehen können Im übrigen kann
BEeWEESECN, etwas mehr Distanz VOor der

12An em VE un seinen ModeratorenQuellenpräsentation spürbar und dieser Arbeitchen gratulieren. Vivant sequentes!wird AuUuS$s der Darstellung selbst der rela- Regensburg Gerhard Winklertive en wissenschaftliche Rang
euUumanns nich  er klar, bzw. entspre-
en!| Urteile müßten noch besser begründet
werden. (Rez. meinte 89 f entnehmen FDE] PETER, Gottes Reich 171 dieser Welt.
müssen, dalß  S der Gelehrte unter einer die Pustet, Salzburg 1975, Brosch. 112.—,
nachval  anische Zeit charakteristischen Ver-
öffentlichungsangst gestanden hat.) Die Das Buch verlangt einen erk-
Wegbereitscha für Lagrange (84) nicht en Leser, den reichen Inhalt U157ZU-

evident.
Wie stand mit der wissenschaftlichen

schöpfen wenngleich jede in eicht-
Rlicher Sprache geschrieben ıst. Sachlich und

„Liberalität” Neumanns? Gt bringt gründlich beantwortet der
deutungsweise, in den Stiften ama ragen Zeit Weiß doch
in höheres Malr theologischer Meinungsfrei- derne Mensch jelfach 1 en Leben
heit möglich v  W  FAr alc in den Diözesen. Da müit cseiner Religion 9- mehr anzufangen.
hätten einige kloster- und ordensges:  t- Er fragt Existiert dieses Reich ‚ottes der
iche Aspekte beigebracht werden müssen. zivilisierten, automatisiıerten, technisierten
n wieweit Wa  AL die Heiligenkreuzer damals Welt? Was haben Welt und Gottesherrschaft
„liber: mibeinander Mußfß eines dem anderen

stand mit Neumanns Nationalis- weichen? geht Um die Harmonisierung
mus? l1ese Frage stellt sich spontan [1=- dieser beiden Seinsbereiche Reich in
läßhch der Beschreibung er Studentenunru- dieser Welt. Die Aus  ngen gliedern sich
hen, die zu ceiner Amtsniederlegung alg In 4 Abschnitte, Von denen sich der letzte
versitätsrektor führten Sein Konflikt mit dem mit praktischen Konsequenzen auseinander-

Verbandskatholizismus, mit „Reich- Se[z! |_')1 sind Wem gehört
post” und „Vaterland” 3 doch mehr als diese IT Herrschaft und Reich ottes.
ällig Hier würde der Leser noch mehr 111 Gottesherrschaft Kirche Die Got-

t+esherrschaft verpflichtet.Profil wünschen. St. identifiziert gewissen-
haft die verschiedenen e  enOssen, die 10
Gesichtsfeld auftauchen. ©5 ein

Das Buch ist  - -  —_- einer theologischen
DiszipHn allein zuzuordnen. Da Sein e  S  C

oßes Versehen, die 'agwürdige Ge- Dogmatik, Exegese, Mo:  d und c”».eHk be-

O

ist mit den Augen eines Sympathisanten, 
wenngleich eines kritischen, geschrieben, und 
besitzt von daher eher ein,en Vorschuß an 
Kredit. Wiir mnden den Horizont der k. u. k. 
Monarchie vor uns. Im Blickfeld steht wie 
selbstverständlich der Balkan und der Orient 
überhaupt, im sprachlichen, wissenschaftli­
chen und kulturellen Lnteresse. Es ~bt in 
dem konservativen Osterreich erstaunliche 
internationale und ökumeni,sche Kontakte 
eines Klostergelehrten. Liberalität der Gesin­
nung, historisch-kritische Methode, eher Des­
interesse für die spekulative Theologie, der 
typisch nachvatimnische Regreß der katho­
lischen Gelehrsamkeit in die positiven Wis­
senschaften (Archäologie, Philologie), Skep­
sis gegenüber sogenannten wissenschaftlichen 
Ergebnissen, fromme Gläubigkeit, Respekt 
für das Magisterium (71) bis zur Leistung 
des Antimodemisteneids (138) .Ein:den sich 
hier bunt vereint. Mancher Theologe außer­
österreichischen Charal«ens hätte das nicht 
nachzuvollziehen vermocht. ,,Tu ,felix Austria 
nube !" wird man auch hier in Abwandlung 
sagen können. 
St. ordnet die packenden Ar<hivbestände weit­
hin kritisch und trachtet, die zeitgenössischen 
Quellen (besonders auch die ve11Schiedenen 
Pressestimmen) so zu präsentieren, daß sich 
der Leser einen ziemlich guten Reim bilden 
kann. Manchmal wäre es jedoch unumgäng­
lich gewesen, etwas mehr Distanz vor der 
bloßen Quellenpräsentation spürbar zu ma­
chen: 
1. wird aus der Darstellung selbst der r-ela­
tive und bleibende wissenschaftliche Rang 
Neumanns nicht ganz klar, bzw. entspre­
chende Urteile müßten noch besser begründet 
werden. (Rez. meinte S. 82 f entnehmen zu 
müssen, daß der Gelehrte unter einer für die 
nachvatikaniische Zeit charakteristischen Ver­
öffentlichungsangst gestanden hat.) Die 
Wegbereitschaft für Lagrange (84) wird nicht 
g:anz evident. 
2. Wie stand es mit der wissenschaftlichen 
,,Liberalität" Neumanns? St. bringt S. 71 an­
deutungsweise, daß in den Stiften damals 
ein höheres Maß theologlscher Meinungsfrei­
heit mögUch war als in den Diözesen. Da 
hätten einige kloster- und ordensgeschicht­
liche Aspekte beisebmcht werden müssen. 
Inwieweit waren die Heiligenkreuzer damals 
,,liberal"? 
3, Wie stand es mit Neumanns Nationalis­
mus? Diese Frage stellt sich spontan an­
läßlich der Beschreibung der Studentenunru­
hen, die zu seiner Amtsniederlegung als Uni­
versitätsrektor führten. Sein Konflikt mit dem 
neuen Verbandskatholizismus, mit „Reich­
post" und „Vaterland" sind doch mehr als 
zufällig. Hier würde sich der Leser noch mehr 
Profil wünschen. St. identinzier.t gewissen­
haft die verschiedenen Zeitgenossen, die im 
Gesichtsfeld Neumanns auftau<hen. Ist es ein 
bloßes Vemehen, daß die fragwürdige Ge-

298 

stalt des künftigen Rassentheoretikers, des 
F11ater Georg Lanz-Liebenfels (30, 165), in 
ihrer Beziehung zu Neumann zwar erwähnt, 
jedoch nicht identifiziert wird? Die Frage 
wäre in diesem Zusammenhang: Ist Neu­
manns Entgegenkommen für die randalie­
renden Korps-Studenten und damit sdtließ­
lich auch seine Resignation als Rektor einzig 
auf sein „Goldenes Wiener Herz' zurück­
zuführen, oder gab es auch deutsch-nationale 
Vorlieben? 
4. bedürfte die hochinteressante Beziehung 
zu Rudolf Steiner (140 ff) einer problembe­
wußteren Erläuterung. Neumanns Verhältnis 
zu Kardinal Rampolla wurde dagegen vom 
Vf. als wenngleich ungelöste Detailfrage 
kenntlich gemacht. 
Hinsichtlich des Aufbaus empfindet der Le­
ser gelegentlu:h etwas Unbehagen, bedingt 
durch Oberschneidungen. Der biographische 
Vorspann ermüdet manchmal durch Details, 
deren Signifikanz man nicht ersehen kann, 
andererseits könnten die Sachkapitel von rein 
referierender Biographik entlastet werden, so 
daß der Stil der Erörterung besser zur Gel­
tung käme. Die abschließende Charakteristik 
(138 ff) ist das Schwächste an dem Buch. Her­
vorragend erscheinen mir die Passagen über 
die wissenschafts-theoretischen Oberlegungen 
Neumanns. Vielleicht hätte man auf seine 
dialektische Denk- und Spredtweise noch 
liebevoller eingehen können. Im übrigen kann 
man dem Vf. und seinen Moderatoren 
(F. Loidl und H. Watzel) zu dieser Arbeit 
gratulieren. Vivant sequentes 1 
Regensburg Gerhard B. Winkler 

DOGMATIK 
EDER PETiER, Gottes Reich in dieser Welt. 
(156.) Pustet, Salzburg 1975. Brosch. S 112.-, 
DM16.-. 
Das schlichte Buch verlangt einen aufmerk­
samen Leser, um den reichen Inhalt auszu­
schöpfen - wenngleich jede Seite in leicht­
faßldcher Sprache geschrieben ist. Sachlich und 
gründlich beantwortet E. aus der HI. Schrift 
Fragen unserer Zeit: Weiß doch der mo­
derne Mensch vielfach im praktischen Leben 
mit seiner Religion nichts mehr anzufangen. 
Er fragt: Existiert dieses Reich Gottes in der 
zivilisierten, automatäerten, technisierten 
Welt? Was haben Welt und Gottesher11Schaft 
mibeinander zu tun 7 Muß eines dem anderen 
weichen 7 E. geht es um die Harmonisierung 
dieser beiden Seinsbereiche: Gottes Reich in 
dieser Welt. Die Ausführungen gliedern sich 
in 4 Abschnitte, von denen sich der letzte 
mit praktischen Konsequenzen auseinander­
setzt. Die Abschnitte sind: I. Wem gehört 
diese Welt? II. Herrschaft und Reich Gottes. 
III. Gottesherrschaft und Kirche. IV. Die Got­
tesherrschaft verpflichtet. 
Uas Buch ist nicht einfach einer theologischen 
Disziplin allein zuzuordnen. Da sein Inhalt 
Dogmatik, E,oegese, Moral und Aszetik be-



rührt, erreicht dadurch schon eine Praxis- vidualistische Religion zeichnet (75), wäh-
nähe und gibt dem Seelsorger viele Anre- rend das uden auf Gemeinscha bezo-

Verkündigung. nicht c@{., Für Lie religiöse Praxis mMag das
erliade Sachregister leistet hiefür gute stimmen, eine Behauptung istlicher Theo-

nen ıst wertvoll
e, Das Buch bringt keine „Sensatio-

DPenz wird auch 1m Dere! Messianismus
logie ıst e5 aber icht. Eine wich Diffe-

Wels Johann Grausgruber aufgezeigt, weil die Christen „anstelle der
Hoffnung auf den Kommenden die offnung

BEN-CHORINM,Jüdischer Glaube auf den Wiederkommenden setzen“”
Strukturen einer Theologie des Judentums Damit wird söfort ein anderer Unterschied
anhand des Maimonidischen Credo. (Tübin- zwischen jüdischen und christlichen Grund-

Vorlesungen) Mohr, Tübingen konzeptionen berührt „Geschichtsphilosophie
1975. Kart, DM 27,.50. und ogie sind uden ineinan-

ergehende Größen, viel mehr 1mM Chri-im Vorwort bemerkt Vf£., laß seine LU stentum ; (289 Dabei erscheint vielleichtdruckt erschienenen Vorlesungen stitu- Z wenig klar, 50 Positionen icht{l  mM Iudaicum in Tübingen (im das
Sallz unproblematisch sind. 50 kann die heils-„Bekenntnisbuch eines engagzlıerten Denkers” geschi Sicht der je konkreten Gegen-SN  d. Er t sich el aber bewußt in die Wa:  - ens des gläubigen Judentums, vongroße Tradition und an d Glau- den Fakten bedingt, in Aporien ren. Esensar'! des Maimonides S1e

3  rr als Denkmal „religionsgeschichtlicher ist  . eben nicht ZanZ einfach „Dogmen zUu ha-
Vergangenheit” (29) sehen, sondern 61e v  £ ben, ber keine Dogmatik“”, Das zeig! csich
Sinne „lebendigen Glaubens‘ nterpretieren. auch, wenn der Autor über die christlichen
>durch die Hau hemen vorgegeben, Bereich en! pannung zwischen Auf-
cdie auch Kapitelübersch  ten bilden: Mo- erstehungs- und Unsterblichkeitslehre spricht.
notheismus, Einzigkeit Gottes, Körperlosig- Die dazu den jüdischen Raum getroffene
keit („ottes, Ewigkeit Gottes, alleinige AÄAn- Feststellung dürfte überhaupt der SS
betung Gottes, Prophetie, Moses, Torah, End- um Verständnis dieser Art Theologie

sein, die sich „einer Keuschheit be-gültigkeit der Torah, der Mensch, und fleißigte, sich davor scheute, icher ineStrafe, Messias, Auferstehung, ors  ung BeNn die andere auszuspielen“DDiese Einzelaspekte des Judentums Schon Beginn hatte der Autor eındurch Maimonides von bestimmten histori- Prinzip formuliert: „Das Paradoxschen Voraussetzungen her WOT- mu(ß als Paradox hingenommen werden“ (41)den. Naturgemäß sind diese er Von daher ist auch SeiNe Forderung nachnicht eın Kompendium jüdischen Glaubens. einer „Re-Mythologisierung uUuNnser« Den-Wenn Ü nach der Bedeutung dieser Sätze
fragt, erhebt sich das Problem, ob im

kens, den ussagen des Glaubens in den
Judentum Dogmen gibt. Der Autor beantwor- klassischen Zeugnissen der Offenbarungs-
tei die Tage S0° „Das udentum hat Dogmen religionen gerecht werden  C (44) urchaus
aber keine Dogmatik” 17) Damıit bezieht konsequent. wird solches Ver-

ständnis der Theologie kaum ge  se raho-eInNne Gegenposition dischen odo- ale und schon Sal nicht rationalistische Be-
X1e vgl 13), die das als ıne unbillige Kon- ürfnisse gen können. Mit dem Hin-zession n die Systematisierung des Glau- wels des Autons £reilich auf eine ‚„narrativebens ansehen dürfte. de| miüißte die- Theologie“, die An der Erzählung mehr [5=Zusammenhang klarer betont werden, ‚BB als jede systematische Dog-laß Maimonides selbst durch seine Schriften matik““ 164) wird jed. eın entschiedenereiıne epochale Kontroverse ausgelöst hat Be- Vorzug dieser Denkweise die existen-rücksichtigt nun, durch den kon- tiellen Lebensfragen aufgewiesen,kreten historischen Rückbezug auch eine Aus-
wahl der Fülle aubens VOTI - In den altlichen Darstellungen jüdischen
SCNOMMEN wurde, n das Buch aubens W:  rd der Leser e.‘  ber
als eine wertvolle Hinführung wesent- lange Strecken die weitgehenden (‚emein-
en spekten üdischen Glaubens NS@e- csamkeiten feststellen. Vom religionswissen-
hen dürfen. schaftlichen Standpunkt wird aber doch
Da das Werk ein christliches Leserpubli- die historische Frage nicht unterdrücken kön-
kum bestimmt ist, der Autor auch nen, ob das Dargestellte nicht doch die Ideen
eıne eihe VvVon stlich-jüdischen Unter- Maimonides zZu cehr zurücktreten läßt.
scheidungslehren. Um welch fundamentale Ob N wirklich Sagecn kann, schon
Unterschiede hier geht, wird sichtbar, ‚Am ersten Gatz des ubensbekenntnisses

die terschiedliche Offenbarungsauf- des Maimonides ‚Abschied vVom Teufel‘
fassung dargestellt wird (66) Im Christen- feiern“ problematisch erscheint
tum ıst es Person Jesu, Judentum auch O  © Annahme des Autors, laß die (3e-
das geschriebene Wort der 'orah. Nicht stalt des Messias ben Joseph schon eit
zustimmen wird 1arı dem Autor H3  k  Öönnen, Jesu bekannt ÄAl (283) lese Vorstellung
wWernn das ristentum ale eine eher indi- erst die Zeit nach dem Bar-

299

rührt, errei<:ht es dadur<:h s<:hon eine Praxis­
nähe und gibt dem Seelsorger viele Anre­
gungen für die Verkündigung. Das ni<:ht 
überladene Sa<:hregister leistet hiefür gute 
Dienste. Das Bu<:h bringt keine „Sensatio­
nen" und ist do<:h wertvoll. 
Wels Johann Grausgruber 

BEN-CHORIN SCHALOM, Jüdischer Glaube. 
Strukturen einer Theologie des Judentums 
anhand des Maimonidis<:hen Credo. (Tübin­
ger Vorlesungen) (320.) Mohr, Tübingen 
1975. Kart. DM 27.50. 
Im Vorwort bemerkt Vf., daß seine nun ge­
druckt ei,s<:hienenen Vorlesungen am Institu­
tum ludaicum in Tübingen (im Jahr 1975) das 
,,Bekenntnisbuch eines engagier.ten Denkers" 
sind. Er stellt sich dabei aber bewußt in die 
große Tradition und schließt an die 1'3 Glau­
bensartikel des Maimonides an. Er will sie 
ni<:ht als Denkmal „religionsgeschichtlicher 
Ve11gangenheit" (29) sehen, sondern sie im 
Sinne „lebendigen Glaubens" interpretieren. 
Dadurch sind die Hauptthemen voi,gegeben, 
die auch die Kapitelüberschriften bilden: Mo­
notheismus, Einzigkeit Gottes, Körperlosig­
keit Gottes, Ewigkeit Gottes, alleinige An­
betung Gottes, Prophetie, Moses, Torah, End­
gültigkeit der Torah, der Mens<:h, Lohn und 
Strafe, Messias, Auferstehung. 
Diese Einzelaspekte des Judentums waren 
durch Maimonides von bestimmten histori­
schen Voraussetzungen her formulied wor­
den. Naturgemäß sind diese Sätze daher 
nicht ein Kompendium jüdischen Glaubens. 
Wenn man nach der Bedeutung dieser Sätze 
fragt, erhebt si<:h das Problem, ob es im 
Judentum Dogmen gibt. Der Autor beantwor­
tet die Frage so: 11Das Judentum hat Dogmen 
aber keine Dogmatik" (17). Damit bezieht er 
eine Gegenposition zur jüdis<:hen Orthodo­
xie (vgl. 13), die das als eine unbillige Kon­
zession an die Systematisierung des Glau­
bens ansehen dürfte. Vdellekht müßte in die­
sem Zusammenhang klarer betont werden, 
daß Maimonides selbst durch seine Schriften 
eine epochale Kontroverse ausgelöst hat. Be­
rfüksichtigt man nun, daß durch den kon­
kreten historischen Rückbezug auch eine Aus­
wahl aus der Fülle jüdis<:hen Glaubens vor­
genommen wurde, dann wird man das Buch 
als eine wertvolle Hinführong zu wesent­
lichen Aspekten jüdischen Glaubens anse­
hen dürfen. 
Da das Werk für ein christlidtes Leserpubli­
kum bestimmt ist, behandelt der Autor au<:h 
eine Reihe von christlich-jüdischen Unter­
scheidungslehren. Um welch fundamentale 
Unters<:hiede es hier geht, wird sichtbar, 
wenn die unter.schiedliche Offenbarungsauf­
.Fassung dargestellt wird (66). Im Christen­
tum ist es die •Person Jesu, im Judentum 
das geschriebene Wort der Torah. Nicht ganz 
.zustimmen wird man dem Autor können, 
wenn er das Christentum als eine eher indi-

vidualistische Religion bezeichnet (75), wäh­
rend das Judentum auf Gemeinschaft bezo­
gen sei. Für die religiöse Praxis mag das 
stimmen, eine Behauptung christlicher Theo­
logie ist es aber nicht. Eine wichtige Diffe­
renz wird auch im ;Berei<:h des Messianismus 
aufgezeigt, weil die Christen „anstelle der 
Hoffnung auf den Kommenden die Hoffnung 
auf den Wiederkommenden setzen" (285). 
Damit wird sofort ein anderer Unterschied 
zwischen jüdischen und christlichen Grund­
konzeptionen berührt. ,,Geschichtsphilosophie 
und Eschatolog,ie •sind dm Judentum iineinan­
dergehende .Größen, viel mehr als im Chri­
stentum ... " (289 f). Dabei erscheint vielleicht 
zu wenig klar, daß sol<:he Positionen nicht 
ganz unproblematisch sind. So kann die heils­
geschichtliche Sicht der je konkreten Gegen­
wart seitens des gläubigen Judentums, von 
den Fakten bedingt, in Aporien führen. Es 
ist eben nicht ganz einfach „Dogmen zu ha­
ben, aber keine Dogmatik". Das zeigt sich 
auch, wenn der Autor über die im christlichen 
Bereich bestehende Spannung zwischen Auf­
erstehungs- und Unsterblichkeitislehre spricht. 
Die daru ffu- den jüdischen Raum getroffene 
Feststellung dürfte überhaupt der Schlüssel 
zum Verständnis dieser Art von Theologie 
sein, die sich „einer gewissen Keuschheit be­
fleißigte, sich davor scheute, allZJU sicher eine 
Vorstellung gegen die andere auszuspielen" 
(319). Schon zu Be~n hatte der Autor ein 
ähnliches Prinzip formuliert: ,,Das Paradox 
muß als Paradox hingenommen werden" (41). 
Von daher ist auch seine Forderung nach 
einer „Re-Mythologisierung unseres Den­
kens, um den Aussagen des Glaubens in den 
klassischen Zeugnissen der Offenbarun~­
religiionen gerecht zu werden" (44) dur<:haus 
konsequent. Freilich wird ein solches Ver­
ständnis der Theologie kaum gewisse ratio­
nale und schon gar nicht rationalistische Be­
dürfnisse befriedigen können. Mit dem Hin­
weis des Autors freilich auf eine „narrative 
Theologie", die ,;in der Erzählung mehr aus­
zusagen vermag als jede systematische Dog­
matik" (164) wird jedoch ein entschiedener 
Vorzug dieser Denkweise für die existen­
tiellen Lebensfragen aufgewiesen. 

In den inhaltlichen Darstellungen jüdischen 
Glaubens wird der christliche Leser über 
lange Strecken die weitgehenden Gemein­
samkeiten feststellen. Vom religionswissen­
schaklichen Standpunkt wird man aber doch 
die historische Frage nicht unterdrücken kön­
nen, ob das Dargestellte nicht doch die Ideen 
des Maimonides m sehr zurücktreten läßt. 
Ob man wirklich sagen kann, daß wir schon 
,,im er,sten Satz des Glaubensbekenntnisses 
des Maimonides ,Abschied vom Teufel' 
feiem" (39) 7 Sa<:hlidt problemattsch erscheint 
auch die Annahme des Autors, daß die Ge­
stalt des Messias ben Joseph schon zur Zeit 
Jesu bekannt war (283). Diese Vorstellung 
dürfte doch erst in die Zeit nach dem Bar-

299 


