
BEINERT

Ich glaube Gott den Schöpfer des Hımmels und der Erde
Schöpfungsglaube heute

Das Schöpfungsdogma in der Theologie der Gegenwart
Der erste Satz des christlichen Glaubensbekenntnisses, Gott der Schöpfer des
Himmels und der Erde, gehörte den etzten Jahren B-  z.ü den Themen, die clie
tachtheologische Diskussion belebten oder der e  reli  giösen Meditation Gtoff
Bedenken boten Daß Got+t SE1, nicht lafß er Schöpfer Sel, sch;  1en Ml Zeitalter der CGott-
ist-tot-Theologie vordringlichste These des esprächs zu @11 Zwar lag da bereits
die rage nach dem Verhältnis Gottes Zu den Menschen einbeschlossen v  Varum s50NM:'
sollte egenstan: Debatten sein? doch wurde m_ B-  r.ü Glaubens-
artikel her beantwortet als vielmehr neuzeitlichen egri. der Partnerschaft ZU
lösen versucht Auch für das ökumenische Gespräch gab das Thema nichts her große
Differenzen zwischen den christlichen Konfessionen ValItenl icht Sicht icht zuletzt
ergab sich nicht unbeträchtliche Gemeinsamkeit unter ihnen der Verlegenheit,
in der sich alle diesem ogma sahen Anders alc die meısten Glaubenssätze
bietet dieser nicht a theologischen Konfliktstoff sondern cteht gleichzeitig
Schnittpunkt des naturwissenschaftlichen des philosophischen Interesses Dadurch
aber wurde ıin den letzten Jahrhunderten die cehr unbefrangen akzeptierte
Wahrheit mehr und mehr verdächtig gemacht Kamen die Naturwissenschaften nicht
ebenso gut besser ohne cdie Hypothese Gott aus? egte philosophisches
Denken cht auch die Möglichkeit 2e11es5 Kosmos ohne Gott als Urheber nahe
Die dogmatische Theologie wurde icht durch derlei Fragen verunsichert die
exegetische Forschung legte dar, die protologischen T exte der Bibel heils-
geschichtlich G-  er kosmologisch verstehen Jedenfalls Jar klar, die bis-
erige eher apologetische als systematische Behandlung des ogmas VOomn der Schöpfung
icht mehr i  S wWar Es 1st ein Präludium ZUT „eigentlichen Dogmatik sondern
deren innerster Bestandteil Die Konsequenzen aus dieser Einsicht ließen sich allerdings
icht sogleich ziehen. icht zuletzt dem mächtigen Einfluß arl Barths bekam die
Dogmatik e christozentrischen Impetus, der gelegentlich B-  Pn frei von christo-
monistischen Tendenzen v  W  Vali,. Die Schöpfungsoffenbarung erschien 1n dieser Sicht als
vVOTgaNgl1g, nicht zZu alc vorläufig gegenüber der Christus erTfo!  en Wort-
öffenbarung, die den Gchatten Z.Uu ctellen cchien. Erschöpfte csich das Schöpfungs-
dogma -  . doch i17 bloßen „natürlichen Theologie‘”? 1 Diese aber WAarTr bekanntlich
dem Verdikt der Dialektischen Theologie verfallen. Bis 111 die sechziger Jahre
hinein finden WIT aTrum in der kath Dogmatik kaum Monographien . CTE
Thema. Nur Gesaämtdarstellungen I1} mehr oder minder traditioneller Weise
ZUFr Sprache. Fine ausgezeichnete INlustration der Lage hbietet die 1968 erschienene, sehr
ertfolgreiche „Einführung 11} das Christentum“” 15 der Feder Joseph Katzingers.
schon csich ausdrücklich als Kommentar Apostolischen Glaubensbekenntnis
versteht, das den Schöpfungsglauben deutlich artikuliert, sich da:  TIn aum U  e
Wort azu: die Darlegungen ZUm Artikel erschöpfen sich der Behandlung der
Gottesfrage.
Die Oituation hat sich inzwischen £reilich rheblich gewandelt. 1967 erschien der 2.
VO „Mysterium Salutis‘, Unter dem Titel „Der Anfang der Heilsgeschichte” wird
dort auf iber 700 Seiten die Protologie un die theologische Anthropologie unter
heilsgeschichtlichem Aspekt abgehandelt Damit WAar eues CGespräch 1n Gang
gebracht Erste Ergebnisse kann INan an den beiden Traktaten ablesen, die 1 Sommer

Heidegger, Einführung in Metaphysik Tübingen 5

413

WOLFGANG BEINERT 

Ich glaube an Gott - den Schöpfer des Himmels und der Erde 
Sdaöpfungsglaube heute 

I. Das Sda6pfungsdogma in der Theologie der Gegenwart 

Der · erste Satz des christlichen Glaubensbekenntnisses, Gott sei der Schöpfer des 
Himmels und der Erde, gehörte in ·den letzten Jahren nicht zu den Themen, die die 
fa~theologische Diskussion belebten oder der religiösen Meditation Stoff zum 
Bedenken boten. Daß Gott sei, nicht daß er Schöpfer sei, schien im Zeitalter der Gott­
ist-tot-Theologie vordringlichste These des Gesprächs zu sein. Zwar lag darin bereits 
die Frage nach dem Verhältnis Gottes zu den Menschen einbeschlossen - warum sonst 
sollte er Gegenstand unserer Debatten sein?-, doch wurde sie nicht vom 1. Glaubens­
artikel her beantwortet als vielmehr vom neuzeitlichen· Begriff der Partnerschaft zu 
lösen ·versucht. Auch für das ökumenische Gespräch gab .das. Thema nichts her: große 
Differenzen zwischen den christlichen Konfessionen waren nicht in Sicht; nicht zuletzt 
ergab sich eine nicht unbeträchtliche Gemeinsamkeit unter: ihnen aus der Verlegenheit, 
in der sich alle vor diesem Dogma sahen. Anders . als die meisten Glaubenssätze 
bietet dieser nicht nur theologischen Konfliktstoff, sondern . steht gleich:zeitig im 
Schnittpunkt des naturwissenschaftlichen wie des philosophischen Interesses. Dadurch 
aber wurde in den letzten Jahrhunderten die einmal sehr unbefangen akzeptierte 
Wahrheif mehr und mehr verdächtig gemacht. Kamen die Naturwissenschaften nicht 
ebenso gut, ja sogar besser, ohne .die Hypothese Gott aus? Legte philosophisches 
Denken nicht auch die Möglichkeit eines Kosmos ohne Gott als Urheber nahe17 
Die dogmatische Theologie wurde nicht nur durch derlei Fragen verunsichert; die 
exegetische Forschung legte dar, daß die protologischen Texte der Bibel heils­
geschichtlich, nicht kosmologisch zu verstehen seien. Jedenfalls war klar, daß die bis­
herige eher apologetische als systematische Behandlung des Dogmas von der Schöpfung 
nicht mehr angängig war. Es ist kein Präludium zur „eige:otlichen" Oogmatik, sondern 
deren innerster Bestandteil. Die Konsequenzen aus dieser Einsicht ließen sich allerdings 
nicht sogleich ziehen. Nicht zuletzt unter dem mächtigen, Einfluß Karl Barths bekam die 
Dogmatik einen christozentrischen Impetus, der gelegentlich nicht frei von christo­
monistischen Tendenzen war. · Die Schöpfungsoffenbarung erschien in dieser Sicht als 
vorgängig, um nicht zu sagen als vorläufig gegenüber der in Christus erfolgten Wort­
bffenbarung,· die sie in den Schatten zu stellen schieri. · Erschöpfte sich· das Schöpfungs­
dogma nicht doch in einer bloßen „natürlichen Theologie"? Diese aber war bekanntlich 
dem strengen Verdikt der Dialektischen Theologie verfallen. Bis in die sechziger Jahre 
hinein finden wir darum in der kath. Dogmatik kaum Monographien . zu unserem 
Thema. Nur in Gesamtdarstellungen kam es in mehr 1oder minder traditioneller Weise 
zur Sprache. Eine ausgezeichnete Illustration der Lage bietet die 1968 erschienene, sehr 
erfolgreiche .,,Einführung in das Christentum" aus der· Feder Joseph Ratzingers. Ob­
schon sie sich ausdrüd<lich als Kommentar zum Apostolischen· Glaubensbekenntnis 
versteht, das den Schöpfungsglauben deutlich artikuliert, findet sich darin kaum ein 
Wort dazu: die Darlegungen zum 1. Artikel erschöpfen sich in der Behandlung der 
Gottesfrage. 

! Die Situation hat sich inzwischen freilich erheblich gewa11delt. 1967 erschien der 2. Bd. 
von „Mysterium Salutis". Unter dem Titel „Der· Anfang der Heilsgeschichte" wird 
dort auf über 700 Seiten die Protologie und die theologische Anthropologie . unter 
heilsgesdtichtlichem Aspekt abgehandelt. Damit war ein rieues Gespräch in Gang 
gebracht. Erste Ergebnisse kann man an den beiden Traktaten ablesen, die im Sommer 

1 M. Heidegger, Einführung in die Metaphysik, Tübingen 31966; s f. 

313 



1975 von ZWEel bekannten Dogmatikern veröffentlicht worden sind. „Die Welt Gottes
chöpfung” nennt Johann Auer den (mit knapp 600 Seiten bisher umfänglichsten)
33 A  f der von und Joseph Ratzinger geMEINSAaM herausgegebenen „Kleinen
katholischen Dogmatik‘? Eine von 1l  :  hrer Zielsetzung her wesentlich appere
„Einführung die Schöpfungslehre“ egte gleichzeitig der Münchener Systematiker
Leo Scheffezyk vVOor®. Auch Ratzinger celbst hat inzwischen nachgeholt, wWas
„Einführung“ zZu kurz gekommen Y In e1iner Rundfunk-Meditation über den

Glaubensartikel hebt er in +iefer eise die Bedeutung der Schöpfungstheologie
hervor* In geht nach : Worten darum, „ob der Mensch die Wirklichkeit

PUrTEeS Material oder als Ausdruck S angehenden 5  1Nnes annımmt ob er
Werte erfinden oder finden mu(8’/5 Das Dogma VO der Schöpfung 'Omm! damit
S existentielle Bedeutung den enschen eute ] 1ST nach Scheffeczyk als
„Anfang der Geschichte es m11 dem Menschen verstehen, der VO  In vornherein
auf das Heil bezogen WAäar und der dieser Beziehung auch jetz: noch
das theologische Verständnis der menschlichen Welt- und Selbstverwirklichung
bedeutsam 15  46 Gott 1St der Urheber der Welt das ıst nich:  err mehr Q
Z umgehende Präambel VOT dem Erkenntnisgang iNn die Geheimnisse der Offenbarung,
sondern grundlegende, ja leitmotivische theologische Erkenntnis selbst Auch der

n dem fundamentalen heilsgeschichtlichen Prinzip, welches das
roße Glaubensbekenntnis mit den Worten „für " [—l enschen und Heil““
umschreibt ] cteht dort eINgAaNgS der Christologie Die heutige Rückbesinnung auf
die HI Schri| und einen breiten, vVenn auch 11 der letzten Zeit V  n Traditions-
STITOmM macht jedoch deutlich [al hristologie und Schöpfungstheologie durch

Konnex miteinander 3 Beziehung stehen?. Gerade €e1] christozentrische e0O10-
gle wird darum Augenmerk auch und VOÖO  In Nneuen  x auf letztere richten.
Diese Ausführungen beabsichtigen, Ergebnisse der Neu ufgebrochenen
Debatte darzustellen Da ci1e Ogl  es Gespräch celbstverständlich der

Schri und deren traditionsgeschichtlicher Explikation wurzelt haben eren
Hauptinhalte zunächst betrachten Wir gehen dabei von den Aussagen der alt-
christlichen Bekenntnisse

<Ööpfungstheologie C ersten Artik:
Das westliche Taufbekenntnis, das Apostolicum bekannt 1St hebt n II’ glaube

Gott, den Vater, den Allmächtigzen, den Schöpfer des Himmels und der Erde.“
Das 111 ÖOsten beheimatete Glaubensbekenntnis VO:  >3 ikaia und Konstantinopel
oder Tro Glaubensbekenntnis sagt 11 ersten Worten TTa  1r glauben den
: ott den Vater, den Allmächtigen, der alles geschaffen hat, Himmel und Erde,
die sichtbare und die unsichtbare Welt ‘ Die schlichte Aussage des Apostolischen
Symbolums 1st v1e auf den Blick cieht reich entfaltet Das ist nicht allein

der epischen Br  eite  s begründet, die eses Bekenntnis auch kennzeichnet,
sondern us einer expliziteren Theologie. Auch christologischen und
pneumatologischen Teil werden n ktisiologische Aussagen gemacht. Über
Christus heißt „Durch in ist alles geschaffen.” Der göttliche Geist erhält das

* ] Auer ger, Kleine ath Dogmatik H1 Die Welt Gottes Schöpfung, Kegens-
bur 1975,

Scheffczyk, nführung die chöpfungslehre (Die Theologie, Einführungen Gegen-
stand, etihoden ul Ergebnisse ihrer Disziplinen Nachbarwissenschaften), Darmstadt
1975.

Ä Sandfuchs (Hrsg.), Ich glaube erzehn Betrachtungen Apostolischen AaubDens-
bekenntnis, Würzburg 1975, 1: 3—

> J tzinger, a. d cheffczyk,
i W. Beinert, Christus und der ‚05M0S5, Perspektiven zu ner Theologie der pfrung

(theologisches seminar), Freiburg - Basel - Wien 1974

314.

1975 von zwei bekannten Dogmatikern veröffentlicht worden sind. ,,Die Welt - Gottes 
Schöpfung" nennt Johann Auer den (mit knapp 600 Seiten bisher umfänglichsten) 
3. Bd. der von ihm und Joseph Ratzinger gemeinsam herausgegebenen „Kleinen 
katholischen Dogmatik"2• Eine von ihrer Zielsetzung her wesentlich knappere 
„Einführung in die Schöpfungslehre" legte gleichzeitig der Münchener Systematiker 
Leo Scheffczyk vor3• Auch Ratzinger selbst hat inzwischen nachgeholt, was in seiner 
„Einführung" zu kurz gekommen war. In einer Rundfunk.:.Meditation über den 
1. Glaubensartikel hebt er in tiefer Weise die Bedeutung der Schöpfungstheologie 
hervor'. In ihr geht es nach seinen Worten darum, ,,ob der Mensch die Wirklichkeit 
als pures Material oder als Ausdruck eines ihn angehenden Sinnes annimmt; ob er 
Werte erfinden oder finden muß"5• Das Dogma von der Schöpfung bekommt damit 
eine existentielle Bedeutung für den Menschen von heute. Es ist nach Scheffczyk als 
„Anfang der Gesdtichte Gottes mit dem Menschen zu verstehen, der von vornherein 
auf das Heil in Christus bezogen war und der in dieser Beziehung auch jetzt noch für 
das theologische Verständnis der menschlichen Welt- und Selbstverwirklichung 
bedeutsam ist"6• Gott ist der Urheber der Welt - das ist nicht mehr eine schlecht 
zu umgehende Präambel vor dem Erkenntnisgang in die Geheimnisse der Offenbarung, 
sondern grundlegende, ja leitmotivische theologische Erkenntnis selbst. Auch der 
1. Artikel partizipiert an dem fundamentalen heilsgeschichtlichen Prinzip, welches das 
Große Glaubensbekenntnis mit den Worten „für uns Menschen und zu unserem Heil" 
umsdtreibt. Es steht dort eingangs der Christologie. Die heutige Rückbesinnung auf 
die HI. Sdtrift und einen breiten, wenn auch in der letzten Zeit vergessenen Traditions­
strom macht jedoch deutlich, daß Christologie und Schöpfungstheologie durch einen 
engen Konnex miteinander in Beziehung stehen 1• Gerade eine dtristozentrische Theolo­
gie wird darum ihr Augenmerk auch und von neuem auf letztere richten. 
Diese Ausführungen beabsichtigen, einige Ergebnisse aus der neu aufgebrochenen 
Debatte darzustellen. Da sie als theologisches Gespräch selbstverständlich in der 
HI. Sdtrift und deren traditionsgeschichtlicher Explikation wurzelt, haben wir deren 
Hauptinhalte zunächst zu betrachten. Wir gehen dabei von den Aussagen der alt­
christlichen Bekenntnisse aus. 

II. Die Schöpfungstheologie des ersten Artikels 
Das westliche Taufbekenntnis, das als Apostolicum bekannt ist, hebt an: ,,Ich glaube 
an Gott, den Vater, den Allmächtigen, den Scnöpfer des Himmels und der Erde." 
Das im Osten beheimatete Glaubensbekenntnis von Nikaia und Konstantinopel 
oder Große Glaubensbekenntnis sagt in seinen ersten Worten: ,,Wir glauben an den 
einen Gott, den Vater, den Allmäcntigen, der alles gescnaff en hat, Himmel und Erde, 
die sichtbare und die unsichtbare Welt." Die schlichte Aussage des Apostolischen 
Symbolums ist, wie man auf den ersten Blick sieht, reich entfaltet. Das ist nicht allein 
in der epischen Breite begründet, die dieses Bekenntnis auch sonst kennzeichnet, 
sondern Ausdrud< einer expliziteren Theologie. Auch im dtristologischen und im 
pneumatologischen Teil werden nämlich ktisiologische Aussagen gemacht. Ober 
Christus heißt es: ,,Durch ihn ist alles geschaffen." Der göttliche Geist erhält das 

1 J. Auer - J. Ratzinger, Kleine Kath. Dogmatik III, Die Welt - Gottes Schöpfung, Regens­
burg 1975. 

s L. Scheffczyk, Einführung oin die Schöpfungslehre (Die Theologie, Einführungen in Gegen­
stand, Methoden u. Ergebnisse ihrer Disziplinen u. Nachbarwissenschaften), Darmstadt 
1975. 

4 W. Sandfuchs (Hrsg.), Ich glaube. Vierzehn Betrachtungen zum Apostolischen Glaubens­
bekenntnis, Würzburg 1975, 13-24. 

G J. Ratzinger, a. a. 0. 20. 0 L. Scheffczyk, a. a. 0. VII. 
1 W. Beinert, Chri~tus und der Kosmos, Perspektiven zu einer Theologie der Schöpfung 

(theologisches seminar), Freiburg - Basel - Wien 1974. 

314 



Attribut „Lebendigmacher“, das durchaus schöpfungstheologisch verstehen ist
heute kennen WILF den Nachklang dieser Tradition im ymnus „Ven Greator

Spiritus”.
Offenbar hatte der ÖOsten eın größeres Interesse Glaubenssatz von der Welt-
schöpfung als das Abendland. Symboltheologische Untersuchungen bestätigen diese
Vermutung. Abgesehen VO der ägyptischen Kirche, die ctark westlichen Einflüssen
ausgesetzt haben die östlichen Symbola im Artikel ausdrücklich eın Bekenntnis
zu Gott Weltenurheber. Ein solches fehlt aber in vielen westlichen Credo-Formeln.
Noch das römische Taufbekenntnis R), der unmittelbare Vorläufer S Aposto-
licum, bescheidet csich mıit dem Gatz: „I glaube an Gott, den Vater, den Allmäch-
tigen“®, Das ist erstaunlich. Die katechetische Tradition des estens ennt nämlich
durchaus schon Bekenntnisformeln, die die fragliche Lehre deutlich bezeugen. 50 heißt
5 der un 150 entstandenen Schrift „Dastor Hermae“: „Glaube, einen
Gott gibt, der alles erscharren und vollendet und Nichts gemacht hat, daß sel,
dem ayıch alles umfaßt, während alle unfa@bar 15  .  + 9 Überdies Var die
Schöpfungsilehre ZUr eit der Ausbildung des römischen Taufbekenntnisses sehr aktuell
Gnostische TEeIsSEe chrieben die Erschaffung der bösen) Materie einem zweiten Prinzip
eben Gott und stellten sich damit die biblische Lehre VC der universalen
Güte des Gotteswerkes. Die orthodoxe Theologie machte 61e auch unverzüglich
geltend. Sollte S1| davon cnhts TEe! niedergeschlagen haben? Hier hat INn

bedenken, anfangs die Bekenntnisformeln keineswegs als streng trinitarisch
gegliedert empfunden wurden. Wenn Gott Vater genann WIT  d, dann ist damit nicht
ausschließlich die erste Unterschied ZU den beiden anderen Personen gemeint,
sondern auch die trinitarische Ckonomie allgemein gedacht Gott ist Vater auch
gegenüber der Welt Insofern impliziert auch der Artikel des Romanum eine
Schöpfungstheologie. Er wird bezeichnenderweise in dem Augenblick ergänz zZzu seıiner
heutigen Gestalt, als der Begriff Vater trinitätstheologisch verstanden WIT:  d. Nun
entsteht einep empfundene Lücke, die freilich aus dem katechetischen Lehrgut
eicht aufgefüllt werden Weil die Spekulation iber die innertrinitarischen Ver-
hältnisse Gott Vater als den absoluten Ursprung und Urheber allen Geins erfaßt hatte,
wird vornehmlich das Schöpfungswerk zugeschrieben. dies Sinne einer
Appropriation, nich‘  . einer Restriktion gemeint ist, zel: die Ausführungen des
Großen Symbolums, das Westen ebenfalls rezipie wurde19,
Der symbolgeschichtliche Befund zeigt, laß die uns geläufige Formel, ott habe 1e
Welt Vater erschaffen, alc Sohn erlöst und als Geist geheiligt!!, wenigstens eine
bedenkliche Verkürzung darstellt. Zusammen mıit dem Westen immer sechr starken
soteriologischen teresse hat s1e wesentlich dazu eigetragen, die Schöpfungslehre auf

kosmologisches Abstellgleis schieben, sS1e den Glauben kaum mehr
beleben konnte. egensatz dazu beachtete der sten den kosmischen Rahmen des
Heilswerkes seit und je erheblichem Eine auch einbeziehende ökır-
menische Theologie läßt daher eine Befruchtung westlichen theologischen Denkens
erhoffen. Linie hat dies Freili durch eine Rückbesinnung auf die ffen-
barungsbotschaft der Schrift ZUu geschehen. Gie diesem Rahmen nicht
extensiv dargelegt werden, doch insofern S1e Fundament und Folie des Artikels wIıe
auch jeder modernen Meditation ist, muß deren Grundthematik ZUFX Sprache gebracht
werden.

DS und 12.
(zitiert nach BKV, Die Apostolischen ater 203)

Zum (‚anzen vgl Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. Geschichte und
Theologie, Göttingen 1972, 133—140, 362-—368,
Neuerdings wiederholt „Evangelischen Erwachsenenkatechismus”, Gütersloh 1975, 410

315

Attribut ,,Lebendigmacher", das durchaus schöpfungstheologisch zu verstehen ist. 
Nodi heute kennen wir den Nadiklang dieser Tradition im Hymnus „Veni Creator 
Spiritus"~ 

Offenbar hatte der Osten ein größeres Interesse am Glaubenssatz von der Welt­
schöpfung als das Abendland. Symboltheologische Untersuchungen bestätigen diese 
Vermutung. Abgesehen von der ägyptischen Kirche, die stark westlichen Einflüssen 
ausgesetzt war, haben die östlichen· Symbola im 1. Artikel ausdrücklich ein Bekenntnis 
zu Gott als Weltenurheber. Ein solches fehlt aber in vielen westlichen Credo-Formeln. 
Nodt das römische Taufbekenntnis (R), der unmittelbare Vorläufer unseres Aposto­
licum, besdteidet sich mit dem Satz: ,,Ich glaube an Gott, den Vater, den Allmäch­
tigen"8. Das ist erstaunlidt. Die katechetische Tradition des Westens kennt nämlich 
durdtaus schon Bekenntnisformeln, die die fragliche Lehre deutlidt bezeugen. So heißt 
es in der um 150 entstandenen Schrift „Pastor Hermae": ,,Glaube, daß es einen 
Gott gibt, der alles erschaffen und vollendet und aus Nichts gemacht hat, daß es sei, 
indem er auch alles umfaßt, während er allein unfaßbar ist"9• überdies war die 
Sdtöpfungslehre zur Zeit der Ausbildung des römisdten Taufbekenntnisses sehr aktuell. 
Gnostische Kreise schrieben die Erschaffung der (bösen) Materie einem zweiten Prinzip 
neben Gott zu und stellten sidt damit gegen die biblische Lehre von der universalen 
Güte des Gotteswerkes. Die orthodoxe Theologie machte sie auch unverzüglich 
geltend. Sollte sich davon gar nichts im Credo niedergeschlagen haben? Hier hat man 
zu bedenken, daß anfangs die Bekenntnisformeln keineswegs als streng trinitarisch 
gegliedert empfunden wurden. Wenn Gott Vater genannt wird, dann ist damit nicht 
ausschließlidt die erste im Untersdtied zu den beiden anderen Personen gemeint, 
sondern auch an die trinitarische Ökonomie allgemein gedacht: Gott ist Vater audt 
gegenüber der Welt. Insofern impliziert audt der 1. Artikel des Romanum eine 
Sdtöpfungstheologie. Er wird bezeichnenderweise in dem Augenblick ergänzt zu seiner 
heutigen Gestalt, als der Begriff Vater trinitätstheologisdt verstanden wird. Nun 
entsteht eine peinlich empfundene Lücke, die freilich aus dem katechetisdten Lehrgut 
leicht aufgefüllt werden kann. Weil die Spekulation über die innertrinitarisdten Ver­
hältnisse Gott Vater als den absoluten Ursprung und Urheber allen Seins erfaßt hatte, 
wird ihm vornehmlich das Schöpfungswerk zugeschrieben. Daß dies im Sinne einer 
Appropriation, nicht einer Restriktion gemeint ist, zeigen die Ausführungen des 
Großen Symbolums, das im Westen ebenfalls rezipiert wurde10• 

Der symbolgeschichtliche Befund zeigt, daß die uns geläufige Formel, Gott habe die 
Welt als Vater erschaffen, als Sohn erlöst und als Geist geheiligt11, wenigstens eine 
bedenkliche Verkürzung darstellt. Zusammen mit dem im Westen immer sehr starken 
soteriologischen Interesse hat sie wesentlich dazu beigetragen, die Schöpfungslehre auf 
ein kosmologisches Abstellgleis zu schieben, von. wo aus sie den Glauben kaum mehr 
beleben konnte. Im Gegensatz dazu beamtete der Osten den kosmischen Rahmen des 
Heilswerkes seit eh und je in erheblichem Maß. Eine auch ihn einbeziehende öku­
menische Theologie läßt daher eine Befrudttung westlichen theologischen Denkens 
erhoffen. In erster Linie hat dies freilidt durch eine Rückbesinnung auf die Offen­
barungsbotschaft der HI. Schrift zu geschehen. Sie kann in diesem Rahmen nicht 
extensiv dargelegt werden, doch insofern sie Fundament und Folie des 1. Artikels wie 
auch jeder modernen Meditation ist, muß deren Grundthematik zur Sprache gebracht 
werden. 

11 OS 11 und 12. 
11 Mand. I (zitiert nadt BKV, Die Apostolisdten Väter 203). 

10 Zum Ganzen vgl. J. N. D. Kelly, Altdtristlidte Glaubensbekenntnisse. Geschichte und 
Theologie, Göttingen 1972, 133-140, 362--368. 

11 Neuerdings wiederholt im „Evangelisdten Erwadtsenenkatedtismus", Gütersloh 1975, 410. 

315 



Die ausführlichste Darstellung findet csich in den beiden bekannten Schöpfungserzäh-
lungen auf den ersten GCeiten der Bibell® Wie die LIEeUGeIE Forschung zeigt, mussen  .. S1€e
ım Zusammenhang mıiıt der Urgeschichte gelesen werden. Dann zeigt sich, daß 1n
ihnen icht u kosmogonische, sondern Il heilsgeschichtliche Fragen geht. Im Vorder-
grund steht der Bundesschluß mit Noe und allem mi} Abraham. Die Verfasser
sind icht primär 1171 er der Welt, sondern am Warum des Bundeshandelns
Gottes interessiert. Wie die gesamte altisraelische Theologie kreist auch die Schöpfungs-
ehre den Bund, durch den CGott sich 6Se1n Volk erwählt hat Deutlich spiegelt sich
dies Psalm „Er hat gema ihm gehören WIF,; sein Volk, seiner Weide
Herde sind WIr.  H Der rund des kreatorischen Tuns Gottes ıst somut ın Seiner Liebe
suchen. Obschon der in sich selig ruhende ott ist, ruft GCeiendes 1Ns ein, unr
.mit sich einen und SCe1inN! Seligkeit teilnehmen lassen. Indem er iın
SOuUuveraner  + Freiheit Sein stiftet, ctiftet auch dessen Sinn. Die Welt erscheint als
Ordnungsgefüge, cdas durch Se1n schaffendes Wort gebildet wird dabei gibt
nichts, nicht durch ihn und seiner Ordnung geschaffen ist. Alles ist durch ihn
geworden z und alles ist gut. edem Dualismus ist damit der Boden entzogen.
Die altesten Schichten des bedienen sich der mythologischen Sprache und scheuen
G nı  cht, viele Parallelen der Umwelt heranzuziehen, den Sachverhalt zu
eschreiben ber während s den zeitgenössischen Erzählungen primär die Her-
kunft der Welt und eıstens auch die Herkunft der Götter geht, richtet sich der
Blick der biblischen Autoren limine auf das Heilshandeln es Erst die jüngsten
Bücher des greifen einer mehr rationalen Sprache die kosmologische Problematik
auf. Gie cstehen dabei schon unter dem hellenistischen Einfl das Geschaffene celbst
bekommt dabei MNeues ewi In Anlehnung das griechische Denken wird die
Schöpfung als Kosmos, als Ordnung und Zweckmäßigkeit bewundert. Die Weisheits-
literatur treibt jedoch die theologische Explikation insofern weiter, als die geheimnis-
volle Gestalt der Sophia, der göttlichen Weisheit schöpferisches Koprinzip eingeführt
wird Das erleichtert dem die Darstellung der Rolle Christi im Schöpfungswerk.
Diese Frkenntnis ist denn auch das eigentlich eue der nt] Ktisiologie. S großer
Gelbstverständlichkeit übernimmt sie die Lehre des Al, entwickelt cle aber christologisch
weiter, indem der Herr als r Mittler und Ziel der Schöpfung eingeführt wird
„Dur ihn, An  A ihm und „auf ihn S ist alles geschaffen, SO E die Zusammen-
fassung von allem 1 und auf der Erde ist, Diese Bestimmungen sind eın
Grundzug der paulinischen Theologie, der csich aber auch Hebräerbrief und be;
Johannes findet!3 rst allmählich sich ın der theologischen Reflexion das
Bewußtsein dem chöpfungswirken des Geistes, dessen Personalität ja auch erst
Von der Christologie her deutlicher gesehen wurde. 5ie sich dabei aber „auf eın
Gewebe V«d Schriftstellen‘ stützen, „das als Ganzes trägt  ‚0 und ebenfalls der Weis-
heitsliterattur seinen Ursprung hat „Der Geist des Herrn erFüllt den Erdkrei  S'‘',  CO heißt
©5 Weish 1, 7; von seinem belebenden auch spricht das Buch Jljob (27, 3; 34, 14)
Im erweist sich dann der Geist „als das Ur-Geschenk der innergöttlichen Liebe,
das 1n allem schenkenden Schaffen Gottes ‚nach außen‘ wirkt‘/14,
Ein wesentlicher biblischer Gedanke Schöpfungstheologie ıst clie Lehre VO der
Koextension von Schöpfungswerk und Zeit. Gott ist als der Ewige zeittranszendent
(Ps 90, 2) erst mit der Kreatur entsteht auch die Zeit „AIm Anfang schuf Gott Himmel
un: Erde“ (Gen 1, 1 Sie ist SOM e1n Ordnungsfaktor der Kreaturen, die dadurch 1n
ei1ıne eigene Dynamik versetz! werden. In der eıit und durch die eit lenkt Gott senmin

Gen 1, 1 — 2, der 5S08. priesterschriftliche Schöpfungsbericht, Gen 2, 4b —3, 24 derjahwistische Bericht,
Vgl inert, Christus und der KOosmos, 0—51

Kern, Zur theologischen Auslegung des Schöpfungsglaubens: ySal IT, 479; vgl auch
die Ausführungen dortselbst 47 O7

316

Die ausführlichste Darstellung findet sich in den beiden bekannten Schöpfungserzäh­
lungen auf den ersten Seiten der Bibel12• Wie die neuere Forschung zeigt, müssen sie 
im Zusammenhang mit der Urgeschichte gelesen werden. Dann zeigt sich, daß es in 
ihnen nicht um kosmogonische, sondern um heilsgeschichtliche Fragen geht. Im Vorder­
grund steht der Bundesschluß mit Noe und vor allem mit Abraham~ Die Verfasser 
sind nicht primär am Woher der Welt, sondern am Warum des Bundeshandelns 
Gottes interessiert. Wie die gesamte altisraelische Theologie kreist auch die Schöpfungs­
lehre um den Bund, durch den Gott sich sein Volk erwählt hat. Deutlic:h spiegelt sic:h 
dies im Psalm 100, 3: ,,Er hat uns gemacht, ihm gehören wir, sein Volk, seiner Weide 
Herde sind wir." Der Grund des kreatorischen Tuns Gottes ist somit in seiner Liebe zu 
suchen. Obschon er der in sich selig ruhende Gott ist, ruft er Seiendes ins Sein, um es 
,mit sic:h zu einen und so an seiner Seligkeit teilnehmen zu lassen. Indem er in 
souveräner Freiheit Sein stiftet, stiftet er auch dessen Sinn. Die Welt erscheint als 
Ordnungsgefüge, das durch sein schaffendes Wort gebildet wird - dabei gibt es 
nichts, was nic:ht durch ihn· und in seiner Ordnung geschaffen ist. Alles ist durch ihn 
geworden; und alles ist gut. Jedem Dualismus ist damit der Boden entzogen. 
Die ältesten Sc:hichten des AT bedienen sich der mythologisc:hen Sprache und scheuen 
sich nicht, viele Parallelen aus der Umwelt heranzuziehen, um den Sachverhalt zu 
beschreiben. Aber während es den zeitgenössischen Erzählungen primär um die Her­
kunft der Welt und meistens auch um die Herkunft der Götter geht, ric:htet sich der 
Blick der biblischen Autoren a limine auf das Heilshandeln Gottes. Erst die jüngsten 
Bücher des AT greifen in einer mehr rationalen Sprache die kosmologische Problematik 
auf. Sie stehen dabei schon unter dem hellenistischen Einfluß; das Geschaffene selbst 
bekommt dabei neues Gewicht. In Anlehnung an das griechische Denken wird die 
Schöpfung als Kosmos, als Ordnung und Zweckmäßigkeit bewundert. Die Weisheits­
literatur treibt jedoch die theologische Explikation insofern· weiter, als die geheimnis­
volle Gestalt der Sophia, der göttlichen Weisheit als schöpferisc:hes Koprinzip eingeführt 
wird. Das erleichtert dem NT die Darstellung der Rolle Christi im Schöpfungswerk. 
Diese Erkenntnis ist denn auch das eigentlich Neue der ntl Ktisiologie. Mit großer 
Selbstverständlichkeit übernimmt sie die Lehre des AT, entwickelt sie aber christologisch 
weiter, indem der Herr als Urbild, Mittler und Ziel der Schöpfung eingeführt wird. 
,,Durc:h" ihn, ,,in" ihm und „auf ihn hin" ist alles geschaffen, so daß er die Zusammen­
fassung von allem im Himmel und auf der Erde ist. Diese Bestimmungen sind ein 
Grundzug der paulinisc:hen Theologie, der sich aber auch im. Hebräerbrief und bei 
Johannes nndet13• Erst allmählich entfaltet sich in. der theologischen Reflexion das 
Bewußtsein von dem Schöpfungswirken des Geistes, dessen Personalität. ja auc:h erst 
von der Christologie her deutlicher gesehen wurde. Sie kann sich dabei aber „auf ein 
Gewebe von Schriftstellen" stützen, ,,das als Ganzes trägt" und ebenfalls in der Weis­
heitsliteratur seinen Ursprung hat. ,~Der· Geist des Herrn erfüllt den Erdkreis", heißt 
es .Weish. 1, 7; von seinem belebenden Hauch spricht das Buch ljob (27, 3; 34, 14). 
Im NT erweist sich dann der 1-ß. Geist „als das Ur-Geschenk der innergöttlichen Liebe, 
das in allem sc:henkenden Schaffen Gottes ,nach außen' wirkt"14• 

Ein wesentlicher biblischer Gedanke zur Schöpfungstheologie ist die Lehre von der 
Koextension von Schöpfungswerk und Zeit. Gott ist als. der Ewige zeittranszendent 
(Ps 90, 2); erst mit der Kreatur entsteht auc:h die Zeit: ,,Im Anfang schuf Gott Himmel 
und Erde" (Gen 1, 1). Sie ist somit ein Ordnungsfaktor der Kreaturen, die dadurch in 
eine eigene Dynamik versetzt werden. In der Zeit und durch die Zeit lenkt Gott sein 

l! Gen 1, 1 - 2, 4a der sog. priesterschriftliche Schöpfungsbericht, Gen 2, 4b - 3, 24 der 
jahwistische Bericht. · 

13 Vgl. W. Beinert, Christus und der Kosmos, 20-51. 
14 W. Kern, Zur theologischen Auslegung des Schöpfungsglaubens: MySal II, 479; vgl. auch 

die Ausführungen dortselbst 479---487. 

316 



Werk nach freien Willen eit 1s5t dadurch zielgerichtet und als Ordnungsmacht
lenkt 661e auch die Schöpfung Diese heilsgeschichtliche Komponente der Schöp-
fungstheologie manifestiert sich unübersehbar, T  - die Schrift des Alten wWI1It Neuen
1 estamentes von der euen Schöpfung, dem NeuenNn Bun: dem Himmel und der
PUeI Erde redet Gottes Schöpfungshandeln erweiıst S]! als Heilshandeln S

Liebe, die die Welt 11 Dasein Mme:  f erFüllt 31 111 der Vollendung der Kreaturen bei
ihm selbst D:  hese stehen nel väterlichen orge von Anfang bis ZUumm Ende „J
bin das Alpha und das Omega, der Anfang und das Ende“” 13f+ der Seher VvVon Patmos
den „auf dem TIhron Sitzenden“‘ Apk 271

Alle esp Gedanken schwingen E des Symbolum mMI1r ist nichts anderes
als handsame Kurztormel der regula fidei, v den Dokumenten der chri
enthalten 1st, ınte:  It VÖO der lebendigen Kirche Betrachten wWITFE unter diesem
Aspekt noch einmal läßt sich etiwa Folgendes feststellen
1, Der L, ist 1Ur verständlich vVvon dem allgemeinen Vorzeichen des Bekennt-
N1SsSes credo ich glaube. Die Schöpfungsaussagen sind dadurch 11 Sprachspiel
zugeordnet, das nich  er das der Naturwissenschaften und nicht das der Philosophie ist
Übersieht Man dies, gerät 1la unüberwindliche Schwierigkeiten. Naturwissenschaft-
iche Sätze werden dann zZzu (pseudo-)theologischen ussagen umfunktioniert, VI€ dies
im Positivismus geschieht Dami  Pr wird der gleiche Fehler gemacht der seinerzeıt zu

rüchtigten Fail alilei geführt hat U wurden ort theologische ussagen für
naturwissenschaftliche uUunze  s ausgegeben. Beide Wissenschaften decken mit ihren
Sätzen verschiedene Bereiche der Wirklichkeit Je anderer Perspektive ab Diese
S1iN| nich‘  . auf den jeweils anderen Gektor übertragbar, wohl aber offen für Sätze, die
für gelten Kosmologie und Schöpfungstheologie stehen arum grundsätzlich nicht
miteinander i Widerspruch
Schwieriger ist die Relation Ur Philosophie bestimmen Die rage nach dem
Ursprung, dem Ziel und dem Sinn der Welt und der menschlichen Existenz ist beiden
Disziplinen aufgegeben Denn der Glaube kann nach der alten anselmianischen efini-
H105 der Theologie cht ohne die ernunft auskommen fides QUaAETENS intellectum
Philosophisches Fragen kann darum nich  en vernachlässigen Umgekehrt hat die
losophie das Sein auf Letztursachen zZu durchforschen und kann darum 3-  Pn
umhin, nach Gott fragen 5ie stößt dann allerdings cehr bald Grenzen, die n
mıit ihrer ethodik legitim nicht mehr überschreiten kann Sache der Theologie ist eS
darauf hinzuweisen, A der anselmianische atz umkehrbar ® die Vernunft kann
durch den Glauben erhellt werden Intellectus quaerırf fidem Sie eistet freilich 16
falschen Dienst, wenn diesem Z weck 1115 Gewand der Philosophen schlüpft und
dann die Schöpfungslehre ZUF Prolongation der Metaphysik acht Das „credo unter
das sich stellen muß würde dabei verraten werden Die Theologie ist keine uper-
Philosophie, sondern S10 gibt auf gleiche bragen Antworten, die die des Philo-
sophen icht abwerten, sondern komplettieren Der Begriff Schöpfung zeilg sich
sprachtheoretisch betrachtet alsc transzendentaler egr1 der die kategoriale Begrifflich-
eit der beiden anderen Wissenschaften überschreitet Während diese nach dem e1n
und Raum und eit fragen, die Theologie Wirklichkeit nicht
entfalten, sondern begründen, indem sich dem Warum des GSeins Öffnet
2 Die gläubige Antwort des Credo egnü: cich nich  e einfa: mıit dem Hinweis, Gott

der Schöpfer, sondern charakterisiert ihn als Vater und Allmächtigen Die
ökumenische Neuübersetzung Vormn 1970 hat von eutlich gemacht daß der
etztgenannte egri: B-  en Attribut des Vaters ist „allmächtiger Vater“), sondern
eın eigenständiger Gottesname, der häufig 1n der eptuaginta gebraucht wird VOTr
allem aber charakteristisch für die Theologie der Apokalypse 1st Dort dient das gNE-
chische Wort Pantokrator, Allherrscher, ZUF on des Gedankens, Gottes
Herrschaftsmacht sich nichts entziehen kann Sie durchwaltet die Geschichte und die

317

Werk nach seinem freien Willen. Zeit ist dadurch zielgerichtet, und als Ordnungsmacht 
lenkt sie auch die Schöpfung final. Diese heilsgeschichtliche Komponente der Schöp­
fungstheologie manifestiert sich unübersehbar, wenn die Schrift des Alten wie Neuen 
Testamentes von der neuen Schöpfung, dem neuen Bund, dem neuen Himmel und der 
neuen Erde redet. Gottes Schöpfungshandeln erweist sich als Heilshandeln: seine 
Liebe, die die Welt ins Dasein rief, erfüllt sich in der Vollendung der Kreaturen bei 
ihm selbst. Diese stehen in seiner väterlichen Sorge von Anfang bis zum Ende. ,,Ich 
bin das Alpha und das Omega, der Anfang und das Ende", läßt der Seher von Patmos 
den „auf dem Thron Sitzenden" sagen (Apk 21, 6). 

Alle diese Gedanken schwingen im 1. Artikel des Symbolum mit. Es ist nichts anderes 
als eine handsame Kurzformel der regula fidei, wie sie in den Dokumenten der Schrift 
enthalten ist, interpretiert von der lebendigen Kirche. Betrachten wir es unter diesem 
Aspekt noch einmal, so läßt sich etwa Folgendes feststellen. 
1. Der 1. Artikel ist nur verständlich von dem allgemeinen Vorzeichen des Bekennt­
nisses: credo - ich glaube. Die Schöpfungsaussagen sind dadurch einem Sprachspiel 
zugeordnet, das nicht das der Naturwissenschaften und nicht das der Philosophie ist. 
übersieht man dies, gerät man in· unüberwindliche Schwierigkeiten. Naturwissenschaft­
liche Sätze werden dann zu (pseudo-)theologischen Aussagen umfunktioniert, wie dies 
im Positivismus geschieht. Damit wird der gleiche Fehler gemacht, der seinerzeit zum 
berüchtigten Fall Galilei geführt hat; nur wurden dort theologische Aussagen für 
naturwissenschaftliche Münze ausgegeben. Beide Wissenschaften decken mit ihren 
Sätzen verschiedene Bereiche der Wirklichkeit unter je anderer Perspektive ab. Diese 
sind nicht auf den jeweils anderen Sektor übertragbar, wohl aber offen für Sätze, die 
für ihn gelten. Kosmologie und Schöpfungstheologie stehen darum grundsätzlich nicht 
miteinander im Widerspruch. · 
Schwieriger ist die Relation zur Philosophie zu bestimmen. Die Frage nach dem 
Ursprung, dem Ziel und dem Sinn der Welt und der menschlidten Existenz ist beiden 
Disziplinen aufgegeben. Denn der Glaube kann nach der alten anselmianisdten Defini­
tion der Theologie nidtt ohne die Vernunft auskommen: fides quaerens intellectum. 
Philosophisdtes Fragen kann er darum nidtt vernadtlässigen. Umgekehrt hat die Phi­
losophie das Sein auf seine Letztursadten hin zu durdtforschen und kann darum nidtt 
umhin, nadt Gott zu fragen. Sie stößt dann allerdings sehr bald an Grenzen, die sie 
mit ihrer Methodik legitim nkht mehr übersdueiten kann. Sache der Theologie ist es 
darauf hinzuweisen, · daß der anselmianische Satz umkehrbar ist: die Vernunft kann 
durch den Glauben erhellt werden. Intellectus quaerit fidem. Sie leistet freilich einen 
falschen Dienst, wenn sie zu diesem Zweck ins Gewand der Philosophen schlüpft und 
dann die Schöpfungslehre zur Prolongation der Metaphysik macht. Das „credo", unter 
das sie sich stellen muß, würde dabei verraten werden. Die Theologie ist keine Super­
Philosophie, sondern sie gibt auf gleiche Fragen neue Antworten, die die des Philo­
sophen nicht abwerten, sondern komplettieren~ Der · Begriff · Schöpfung zeigt sich, 
spradttheoretisch betrachtet, als transzendentaler Begriff, der die kategoriale Begrifflich­
keit der beiden anderen Wissenschaften überschreitet. Während diese nach dem Sein 
und seinem Wandel in Raum und Zeit fragen, will die Theologie Wirklichkeit nicht 
entfalten, sondern begründen, indem sie sich dem Warum des Seins öffnet. 
2. Die gläubige Antwort des Credo begnügt sich nicht einfach mit dem Hinweis, Gott 

_.. sei der Schöpfer, sondern sie charakterisiert ihn als Vater und Allmächtigen. Die 
ökumenische Neuübersetzung von ·1970 hat von neuem deutlich gemacht, daß der 
letztgenannte Begriff nicht ein Attribut des Vaters ist (,,allmächtiger Vater"), sondern 
ein eigenständiger Gottesname, der häufig in der Septuaginta gebraucht wird, vor 
allem aber charakteristisch für die Theologie der Apokalypse ist. Dort dient das grie­
chische Wort Pantokrator, Allherrscher, zur Artikulation des Gedankens, daß Gottes 
Herrschaftsmacht sich nichts entziehen kann. Sie durchwaltet die Geschichte und die 

317 



wirkenden Kräftel5 Die griechischen Symbola haben o übernommen. Im Late'  1
NIS!  chen bediente - sich dagegen des Wüortes omnipotens, das exakt mit „alles
könnend“ wiederzugeben waäare.  ‚ hat st+atischen arakter: Gott hat alle Potenzen;:
Tr kann alles machen. Das Griechische agegen betont mehr die Dynamik Gottes, der

allem Werk ist, zugleich aber herrscherlich ber allem steht. Diese Komponente
WITC: mitzuhören sein, wenn das Credo sprechen.
In jedem aber der L. Artikel jeden Atheismus und jeden Pantheismus Zzurück.
Gott i1st der Urgrund der Wirklichkeit: ese ohne ihn erklären 711 wollen, erweist sich
darum als Holzweg. Gott und Welt können dennoch nicht miteinander verquickt werden,
cla dami:  . etztlich die Welt oberster Souverän deklariert würde und Gott als Grund
eliminiert bliebe. Positiv hat die Schöpfungstheologie ın ihrer weiıteren Ausgestaltung
diesen VEer' durch die beiden Gätze beschrieben, Gott habe die Welt adQu>5 dem
Niıchts geschaffen WIT fanden schon Pastor Hermae Zeugnis dafür
und habe SIEe absoluter Freiheit 1NSs  E Sein gerufen Die Problematik, wıe der selige
Gott dennoch außergöttliches Sein wollen kann, wird Einklang mıiıt den biblischen
Lehren dahingehend gelöst, e AUS Liebe Im WEeI5 auf den Vater wird
dies Glaubensbekenntnis noch einmal ausdrücklich betont. Zugleich wird damit
ersichtlich, die Schöpfungstheologie der Fundamentalansatz der christlichen Anthro-
pologie ist Liebe ist e1ne personale Kategorie. Gott ruft der Schöpfer die Existenz
des enschen anl
z Die Universalität der göttlichen Schöpfungsaktivität ommt explizit ZUXTI Darstellung

der Namhaftmachung der Kreaturen: Gott hat alles geschaffen, Himmel und
Erde, die sichtbare und die unsichtbare Welt. Die Finheit aller Wirklichkeit wird amit
konstatiert. Wer alsg nach dem Himmel strebt, ıst nich‘  yn unrealistisch; aber auch 1  A
auf der Erde WIF|  kt. bleibt Gott nich:  Pr fern. Realitätsblind WAaTr'  , der, der empi-
ristischer Verkürzung sich weigerte, offen  zur Transzendenz z sSein. Geschichte des
Heils ereignet sich überall, unsichtbaren Wirken Gottes wıe kosmisch-welt-
lichen Geschehen. Wo immer sich der 22175 also hinwendet, er Gott suchen
und Gott finden den Gott, der alles schuf und bei allem ist. D  jJese letztere Dimension
findet ihren klassischen usdruck der Lehre Vom INCUFSUS divinus: die Universalität
des göttlichen Wirkens erstreckt sich nich:  er NUFr auf den nfang, sondern ist ein
beständiger Faktor der Wirklichkeit.

Der Artikel ist also nichts weniger ein! bloße Einleitung ın das System
des christlichen Glaubens. ielmehr WIT:  d hier der Grund gelegt dessen weitere
Entfaltung, erf: die Vielheit der Glaubenssätze eiıne Konzentration auf ihre
innerste trinitarische eit, die ım Bekenntnis manifest wird. ] ist gleichsam die
Grundmelodie des Glaubens, die leitmotivisch und hinter den anderen 4S  ätzen des
Credo erklin: theologisch ausge der Protologie gründen Soteriologie
und Gnadenlehre, Ekklesiologie und Gakramentenlehre und nich  ern zuletzt die Eschato-
logie. L  OÖste  e den 15 dem Credo, blieben alle ese Traktate gleichsam

der schweben. Sie würden zu ideologischen Statements degradiert.
H. Die Schöpfungstheologie und z von heute
Bereits dieser Versuch e1nes Kurzkommentars ZUMmM Artik: der altchristlichen lau-
bensbekenntnisse ] die weitgespannte Problematike die dem urzen
Gatz VoTr Schöpfer verborgen ist ] dem Vorhaben, ihre Bedeutung

Situation zZzu erschließen, muß INn  il cich im vorgegebenen Rahmen notgedrungen
mit eıner Auswahl zufriedengeben. Nun ccheint e5, Q die anthropologische Wende,
die die Neuzeit kennzeichnet, insbesondere drei Fragen akıut hat werden lassen, die

Pfammatter, Eigenschaften und Verhaltensweisen 1m Neuen Testament MySal 1,
2}

in ihr wirkenden Kräfte15• Die griechischen Symbola haben es übernommen. Im Latei­
nischen bediente man sich dagegen des. Wortes omnipotens, das exakt mit „alles 
könnend" wiederzugeben wäre. Es hat statischen Charakter: Gott hat alle Potenzen; 
er kann alles machen. Das Griechische dagegen betont mehr die Dynamik Gottes, der 
in allem am Werk ist, zugleich aber herrscherlich über allem steht. Diese Komponente 
wird mitzuhören sein, wenn wir das Credo sprechen. 
In jedem Fall aber weist der 1. Artikel jeden Atheismus und jeden Pantheismus zurück. 
Gott ist der Urgrund der Wirklichkeit; diese ohne ihn erklären zu wollen, erweist sich 
darum als Holzweg. Gott und Welt können dennoch nicht miteinander verquid<t werden, 
da damit letztlich die Welt als oberster Souverän deklariert würde und Gott als Grund 
eliminiert bliebe. Positiv hat die Schöpfungstheologie in ihrer weiteren Ausgestaltung 
diesen Sachverhalt durch die beiden Sätze beschrieben, Gott habe die Welt aus dem 
Nichts geschaffen - wir fanden schon im Pastor Hermae ein erstes Zeugnis dafür -
und er habe sie in absoluter Freiheit ins Sein gerufen. Die Problematik, wie der allselige 
Gott dennoch außergöttliches Sein wollen kann, wird im Einklang mit den biblischen 
Lehren dahingehend gelöst, daß er aus Liebe schafft. Im Hinweis auf den Vater wird 
dies im Glaubensbekenntnis noch einmal ausdriid<lich betont. Zugleich wird damit 
ersichtlich, daß die Schöpfungstheologie der Fundamentalansatz der christlichen Anthro­
pologie ist: Liebe ist eine personale Kategorie. Gott ruft als der Schöpfer die Existenz 
des Menschen an. · 
3. Die Universalität der göttlichen Schöpfungsaktivität kommt explizit zur Darstellung 
in der Namhaftmachung der Kreaturen: Gott hat alles geschaffen, Himmel und 
Erde, die sichtbare und die unsichtbare Welt. Die Einheit aller Wirklichkeit wird damit 
konstatiert. Wer also nach dem Himmel strebt, ist nicht unrealistisch; aber auch wer 
auf der Erde wirkt, bleibt Gott nicht fern. Realitätsblind wäre nur der, der in empi­
ristischer Verkürzung sich weigerte, offen .zur Transzendenz zu sein. Geschichte des 
Heils ereignet sich überall, im unsichtbaren Wirken Gottes wie im kosmisch-welt­
lichen Geschehen. Wo immer sich der Mensch also hinwendet, kann er Gott suchen 
und Gott finden - den Gott, der alles schuf und bei allem ist. Diese letztere Dimension 
findet ihren klassischen Ausdrud< in der Lehre vom concursus divinus: die Universalität 
des göttlichen Wirkens erstred<t sich nicht nur auf den Anfang, sondern ist ein 
beständiger Faktor der Wirklichkeit. 
4. Der 1. Artikel ist also nichts weniger als eine bloße Einleitung in das System 
des christlichen Glaubens. Vielmehr wird hier der Grund gelegt für dessen weitere 
Entfaltung. In ihm erfährt die Vielheit der Glaubenssätze eine Konzentration auf ihre 
innerste trinitarische Einheit, die im Bekenntnis manifest wird. Er ist gleichsam die 
Grundmelodie des Glaubens, die leitmotivisch in und hinter den anderen Sätzen des 
Credo erklingt. Mehr theologisch ausgedriid<t: in der Protologie gründen Soteriologie 
und Gnadenlehre, Ekklesiologie und Sakramentenlehre und nicht zuletzt die Eschato­
logie. Löste man den 1. Artikel aus dem Credo, blieben alle diese Traktate gleichsam 
in der Luft schweben. Sie würden zu ideologischen Statements degradiert. 

m. Die Schöpfungstheologie und die Probleme von heute 

Bereits dieser Versuch eines Kurzkommentars zum 1. Artikel der altchristlichen Glau­
bensbekenntnisse läßt die weitgespannte Problematik ermessen, die in dem kurzen 
Satz von Gott als Schöpfer verborgen ist. Bei dem Vorhaben, ihre Bedeutung für 
unsere Situation zu erschließen, muß man sich im vorgegebenen Rahmen notgedrungen 
mit einer Auswahl zufriedengeben. Nun scheint es, daß die anthropologische Wende, 
die die Neuzeit kennzeichnet, insbesondere drei Fragen akut hat werden lassen, die 

15 J. Pfammatter, Eigenschaften und Verhaltensweisen Gottes im Neuen Testament: MySal II, 
288f. 

318 



durch eine. ktisiologische Besinnung der Antwort zugeführt werden können. In dem
Moment, cla das Subijekt der vorzügliche Gegenstand der orschung allen ihren
Bereichen wurde, trat die Problematik der Sinnhaftigkeit der menschlichen Existenz
1n den Vordergrund., 5ie VarTr ja nun nich  .. mehr wie der Antike und 1m Mittelalter
eingebettet einen objektiven Ordnungsbezug, der fraglos vorgegeben WAar und
auch akzeptiert wurde, sondern erschien losgelöst VOo ihm. Damit ußte S1e sich aber
1eu begründen. diesem Unternehmen wurde die Dimension der Zukunft VO  5
höchster Relevanz. Das autonome Subjekt verstand sich als Entwurf, dessen olle
Realisierung noch ausständig st. D  1ese aber sieht sich neuestens von einem globalen
Scheitern bedroht. der ungeahnten ‚Xpansion Kräfte en der Mensch jetzt
ın die CGrenzen des achstums gekommen sSe1nN. Die Erkenntnis VOoO der Endlich-
keit seiner Ressourcen hat einen „Zukunftsschock“ ausgelöst!®, ıne bisher verdrängte
Frage macht sich breit: Darf der Mensch, wWas T kann? Damit wird das Problem der
Freiheit angesprochen. Wo liegen Grund und Grenzen des menschlichen Selbstandes?
D  hese Frage wird heute Schlüsselfrage schlechthin.
Die meısten AÄAntworten, die heute gegeben werden, führen LUr tiefer In die porie
hinein. Kann die qAristliche eologie Von der Schöpfung Materialien n die Hand
geben, s die eben angeschnittenen Fragen, die 1m Grund einem einzigen
Problemkreis ammen, einer befriedigenden Ösung äher bringen? Man S  5
vielleicht schon Z  o diese Fragestellung Bedenken haben, da 1a sich ihr mit
Aussicht auf Erfolg LUr stellen kann, wenn Man die Tamnusse des credo limine bejaht.
Dem steht jedoch gegenüber, Cl S1@e -  ern akademischem Interesse die Debatte
eingebracht wird, sondern der Erkenntnis, d  q der Antwort auf S1e
erleben abhängt.
Schöpfungsglaube und innfrage
Anläßlich der Brandkatastrophe Niedersachsen V«( August 1975 schrieb eın Kom-
entator: „Der Boden, auf dem Gesellschaft steht, ist dünn geworden. Die
ürgerliche Wohlstandsmentalität, der INnan S1'  ch, trotz aller Stiürme draußen, ange
Jahre geborgen und csicher fühlte, ıst vernehmbar angeknackst, Wir wWI1ssen ja, v
i 61 il auf Katastrophen genügen vorbereiten Das Unglück ommt
unheimlich und überraschend. Es gibt kein etztes Vertrauen 1n die Sicherheit dieser
Welt, iNan 4 OTSOTgEN, wıe Il  ( auch will‘“1 AÄAhnliche Erwägungen konnte

verschiedenen Blättern lesen. Gie beschreiben treffend das augenblickliche
Lebensgefühl. Die Abgründigkeit der Welt, die Labilität ihres Gleichgewichtes, die
Vergeblichkeit aller Harmonisierungsversuche drängen sich ın steigendem Ma{i
Bewußtsein, das ange auf die Machbarkeit der Welt vertraut hat. Trotz aller guter
Absichten brechen iın allen Ecken und Enden Leid und Not auf. Angesichts des
Un-Sinns der Welt bricht die rage nach ihrem Sinn machtvoll auf.

ist vernehmlich auch der Theologie gestellt; diese hat c1e auch Von rtikel her
Ü beantworten. Das £311t nicht leicht. 5ie kann sich nicht dem nal:‘ Optimismus
der Physiko-Theologen der Aufklärungszeit anschließen, die eine lückenlose Teleo-
logie der Schöpfung meıinten aufzeigen können. In ihr eibt auch das Sinnlose,
das ene, das Widerständliche. ennoO: kann man -  r leugnen, sich auch
Sinn zeigt. Es gibt konkludente Geschehensabläufe und geordnete Gesetzmäßigkeiten

der Welt. Sinn und Un-Sinn stehen csich gegenüber, rag nach dem, -
letztlich gilt, ıst VÖO eine Entscheidung gestellt. Verschlingt das Unsinnige das
Sinnhafte, v letztlich alles nichtig Unı belanglos WI1  rd, oder ist schlußendlich auch
das Sinnlose noch vom Sinn griffen?

Vegl. das gleichnamige E  h S Toffler, ern München Wien 1971
17 Christ in der Gegenwart 27 (1975),

419

durch eine. ktisiologische Besinnung der Antwort zugeführt werden können. In dem 
Moment, da das Subjekt der vorzügliche Gegenstand der Forschung in allen ihren 
Bereichen wurde, trat die Problematik der Sinnhaftigkeit der menschlichen Existenz 
in den Vordergrund. Sie war ja nun nicht mehr wie in der Antike und im Mittelalter 
eingebettet in einen objektiven Ordnungsbezug, der fraglos vorgegeben war und so 

:.. auch akzeptiert wurde, sondern erschien losgelöst von ihm. Damit mußte sie sich aber 
neu begründen. Bei diesem Unternehmen wurde die Dimension der Zukunft von 
höchster Relevanz. Das autonome Subjekt verstand sich als Entwurf, dessen volle 
Realisierung noch ausständig ist. Diese aber sieht sich neuestens von einem globalen 
Scheitern bedroht. In der ungeahnten Expansion seiner Kräfte scheint der Mensch jetzt 
an die Grenzen des Wachstums gekommen zu sein. Die Erkenntnis von der Endlich­
keit seiner Ressourcen hat einen ,,Zukunftsschock" ausgelöst16• Eine bisher verdrängte 
Frage macht sich breit: Darf der Mensch, was er kann? Damit wird das Problem der 
Freiheit angesprochen. Wo liegen Grund und Grenzen des menschlichen Selbstandes? 
Diese Frage wird heute zur Schlüsselfrage schlechthin. 

Die meisten Antworten, die heute gegeben werden, führen nur tiefer in die Aporie 
hinein. Kann die christliche Theologie von der Schöpfung Materialien an die Hand 
geben, um die eben angeschnittenen Fragen, die im Grund aus einem einzigen 
Problemkreis stammen, einer befriedigenden Lösung näher zu bringen? Man mag 
vielleicht schon gegen diese Fragestellung Bedenken haben, da man sich ihr mit 
Aussicht auf Erfolg nur stellen kann, wenn man die Prämisse des credo a limine bejaht. 
Dem steht jedoch gegenüber, daß sie nicht aus akademischem Interesse in die Debatte 
eingebracht wird, sondern aus der Erkenntnis, daß von der Antwort auf sie unser 
Oberleben abhängt. 

Schöpfungsglaube und Sinnfrage 

Anläßlich der Brandkatastrophe in Niedersachsen vom August 1975 schrieb ein Kom­
mentator: ,,Der Boden, auf dem unsere Gesellschaft steht, ist dünn geworden. - Die 
bürgerliche Wohlstandsmentalität, in der man sich, trotz aller Stürme draußen, lange 
Jahre geborgen und sicher fühlte, ist vernehmbar angeknackst. - Wir wissen ja, daß 
man sidt nie auf Katastrophen genügend vorbereiten kann. Das Unglück kommt 
unheimlidt und überrasdtend. - Es gibt kein letztes Vertrauen in die Sicherheit dieser 
Welt1 man mag vorsorgen, wie man auch will"11• Ähnliche Erwägungen konnte 
man in verschiedenen Blättern lesen. Sie beschreiben treffend das augenblickliche 
Lebensgefühl. Die Abgründigkeit der Welt, die Labilität ihres Gleidtgewichtes, die 
Vergeblidtkeit aller Harmonisierungsversuche drängen sich in steigendem Maß in unser 
Bewußtsein, das zu lange auf die Machbarkeit der Welt vertraut hat. Trotz aller guter 
Absidtten bredten an allen Ecken und Enden Leid und Not auf. Angesidtts des 
Un-Sinns in der Welt bricht die Frage nach ihrem Sinn machtvoll auf. 

Sie ist vernehmlich auch der Theologie gestellt; diese hat sie auch vom 1. Artikel her 
zu beantworten. Das fällt ihr nidtt leicht. Sie kann sich nicht dem naiven Optimismus 
der Physiko-Theologen der Aufklärungszeit anschließen, die eine lückenlose Teleo­
logie in der Sdtöpfung meinten aufzeigen zu können. In ihr gibt es auch das Sinnlose, 
das Gebrochene, das Widerständliche. Denno~ kann man nicht leugnen, daß sich auch 
Sinn zeigt. Es gibt konkludente Geschehensabläufe und geordnete Gesetzmäßigkeiten 

.> in der Welt. Sinn und Un-Sinn stehen sich gegenüber. Fragt man nach dem, was 
letztlich gilt, ist man vor eine Entscheidung gestellt. Verschlingt das Unsinnige das 
Sinnhafte, so daß letztlich alles nichtig und belanglos wird, oder ist schlußendlich auch 
das Sinnlose noch vom Sinn umgriffen7 

10 Vgl. das gleichnamige Buch von A. Toffler, Bern- München-Wien 1971. 
11 Chr.ist in der Gegenwart 27 {1975), 265. 

319 



Die Schöpfungstheologie Hinweise zZu geben, die die Antwort erleichtern. In der
großen Analyse des zeitgenössischen Heidentums Anfang @]: Römerbriefes
kommt Paulus Schluß, der Grund Se1N! Perversion resultiere A u55 seiner Abwen-
dung vVon Gott. Ohne erde orientierungslos und gerate notwendig in den
50g aller möglichen Laster (Röm 1, Die rage nach dem Sinn wird dieser
Situation unlösbar. Gottlosigkeit sel s1e theoretisch oder praktisch die
Ausweglosigkeit, Und ”  IU e sich Gott entscheidet? In der Anerkennung
Gottes bekennt sich seinem Schöpfersein, da alle weılıteren Beziehungen
zwischen ihm und beschlossen sind. Damit ıst eın dialektisches Verhältnis
konstituiert. Insofern der Schöpfer Pantokrator ist, bekennen uns ZU seiner abso-
Iuten Mächtigkeit, die csich menschlichem Verstehen entzieht: „Me  ıine Gedanken S1IN!|
icht Gedanken und Wege sind icht weg x Jes 55, Auch der
Glaubende kann nich‘  . 1MMer verstehen. Auch für ihn bleibt Weltgeschehen rätsel-

auch ihm kann sich die rage nach dem Sinn als ge!  T'}  e Versuchung stellen.
Doch der Pantokrator ist Vater. Der rgrund allen G,  2115 ist eine dunkle Macht,
sondern eın Liebender. In der Unnahbarkeit des Objektiven zeig sich eın Subjekt, das
unser Partner sSe1in Der Schöpfer schließt den Bund mıiıt seinen Geschöpfen. So
ist die Abgründigkeit der Welt nicht erundlos. Was aber Grund hat, hat auch Sinn.
Mit allem Ernst muUusSssen  a“ WIT darauf insıstieren, daß eine solche Argumentation eine
rein intellektuelle Erkenntnis ist, die sich zwangsläufig den Prämissen der Schöp-
fung ergibt. Sie vielmehr eın gnadenhaftes kanntsein durch . den väterlichen
Gott VOTAaUS, einen Anruft Gottes elbst, der glaubend allein beantwortet werden kann.
Die Entscheidung den Sinn cet die Entscheidung VOoTaus, die du  G, das eredo
bekannt wird Unter dieser Prämisse schließt die Sinnzusage auch diee jenes
Kreuzes ein, das Kreuz des Sohnes dieses Vaters alles vordergründige . Harmonisie-
rungsdenken wahrsten Sinn des Wortes urch-kreuzt. Die Theologie der
Schöpfung entläfßt egitim sich den Glauben die göttliche orsehung, Wir
sehen aber, dafß damit nich:  n die urchsichtigkeit der göttlichen Weltlenkung behauptet
wird, sondern die finale Konvergenz des Heilsgeschehens: auch aus dem Kreuz kann
noch Erlösung werden.
Damit ist aber auch eın deistisches Verständnis der Schöpfung ausgeschlossen. Diese
geht nicht 15 einem einmaligen Gottes hervor, sondern ı1st beständig auf sein
en angewilesen. Während jedoch die klassische Theologie eher ein bewahren-
des Handeln cah sprach VO  n der cConservatio der Welt durch Gott sehen WIr
heute deutlicher clie das evolutive Moment. Schöpfung ist -  pn Ende,
sondern ıst fortdauerndes Geschehen. Freilich greift Gott B-  n aktualistisch
andauernd kausal die Schöpfung eın wıe e1n antiker Deus PeX machina Naturabläufe
vollziehen sich nach immanen)  ten Gesetzen, menschliche Freiheitsentscheidungen blei-
ben möglich bis damit vollzogenen Abkehr Schöpfer. Die Ursächlichkeit
Gottes, die alc Vorsehung bezeichnen, ist eher darin ZU sehen, daß die Konse-
QUECILZ! aller kreatürlichen Prozesse koordinieren und disponieren kann, (}
aller Wahrung der Freiheit und Autonomie der eschöpfe Se1In Heilsplan urchgesetzt
wird. Go# auf krummen Zeilen gerade chreiben Dieser Gedankengang etet
keine arung, wohl aber Vorstellungsmodell an, wıe und daß aus Unsinn
5Sinn, S Verzweiflung noch ung geboren werden ann.

Schöpfungsglaube und Weltverständnis der Christen
Die heute viel berufene Krise des Christentums ist nicht sehr eiıne des Glaubens
alec ine des Weltbildes. aAbendländischen Denken wurde nich:  er die biblische, sondern
die griechische S]i maßgebend, die csehr statischen Charakter hatte Dem-
nach hat alles Ceiende Gesamtgefüge des Seins ınen Locten und unverrückbaren
atz Welt WaTr Kosmos, geordnete Fügung allen Seins. Von der S  S her Wäarl bewußt

320

Die Schöpfungstheologie vermag Hinweise zu geben, die die Antwort erleichtern. In der 
großen Analyse des zeitgenössischen Heidentums am Anfang seines Römerbriefes 
kommt Paulus zum Schluß, der Grund seiner Perversion resultiere aus seiner Abwen­
dung von Gott. Ohne ihn werde man orientierungslos und gerate so notwendig in den 
Sog aller möglichen Laster (Röm 1, 18-32). Die Frage nach dem Sinn wird in dieser 
Situation unlösbar. Gottlosigkeit - sei sie theoretisch oder praktisch - führt in die 
Ausweglosigkeit. Und wenn man sich für Gott entscheidet? In der Anerkennung 
Gottes bekennt man sich zu seinem Schöpfersein, da darin alle weiteren Beziehungen 
zwischen ihm und uns beschlossen sind. Damit ist ein dialektisches Verhältnis zu ihm 
konstituiert. Insofern der Schöpfer Pantokrator ist, bekennen wir uns zu seiner abso­
luten Mächtigkeit, die sich menschlichem Verstehen entzieht: ,,Meine Gedanken sind 
nicht eure Gedanken und eure Wege sind nicht meine Wege" (Jes 55, 8). Auch der 
Glaubende kann sie nicht immer verstehen. Auch für ihn bleibt Weltgeschehen rätsel.: 
haft, auch ihm kann sich die Frage nach dem Sinn als gefährliche Versuchung stellen. 
Doch der Pantokrator ist Vater. Der Urgrund allen Seins ist keine dunkle Macht, 
sondern ein Liebender. In der Unnahbarkeit des Objektiven zeigt sich ein Subjekt, das 
unser Partner sein will. Der Schöpfer schließt den Bund mit seinen Geschöpfen. So 
ist die Abgründigkeit der Welt nicht grundlos. Was aber Grund hat, hat auch Sinn. 

Mit allem Ernst müssen wir · darauf insistieren, daß eine solche Argumentation keine 
rein intellektuelle Erkenntnis ist, die sich zwangsläufig aus den Prämissen der Schöp­
fung ergibt. Sie setzt vielmehr ein gnadenhaftes Erkanntsein durch , den väterlidten 
Gott voraus, einen Anruf Gottes selbst, der glaubend allein beantwortet werden kann. 
Die Entscheidung für den Sinn setzt die Entscheidung voraus, die durdt das credo 
bekannt wird. Unter dieser Prämisse schließt die Sinnzusage auch die Annahme jenes 
Kreuzes ein, das als Kreuz des Sohnes dieses Vaters alles vordergründige. Harmonisie­
rungsdenken im wahrsten Sinn des Wortes durch-kreuzt. Die Theologie der 
Schöpfung entläßt so legitim aus sidt den Glauben an die göttliche Vorsehung. Wir 
sehen aber, daß damit nicht die Durdtsichtigkeit der göttlidten Weltlenkung behauptet 
wird, sondern die finale Konvergenz des Heilsgesdtehens: auch aus dem Kreuz kann 
noch Erlösung werden. 
Damit ist aber audt ein deistisdtes Verständnis der Sdtöpfung ausgeschlossen. Diese 
geht nidtt aus einem einmaligen Akt Gottes hervor, sondern ist beständig auf sein 
Wirken angewiesen. Während jedoch die klassisdte Theologie darin eher ein bewahten­
des Handeln sah - man sprach von der conservatio der Welt durch Gott-, sehen wir 
heute deutlicher die Dynamik, das evolutive Moment. Schöpfung ist nidtt zu Ende, 
sondern ist ein fortdauerndes Gesdtehen. Freilich greift Gott nicht aktualistisch 
andauernd kausal in die Sdtöpfung ein wie ein antiker Deus ex madtina. Naturabläufe 
vollziehen sidt nadt immanenten Gesetzen, menschliche Freiheitsentscheidungen blei­
ben möglich bis hin zur damit vollzogenen Abkehr vom Schöpfer. Die Ursächlichkeit 
Gottes, die wir als Vorsehung bezeichnen, ist eher darin zu sehen, daß er die Konse­
quenzen aller kreatürlichen Prozesse koordinieren und disponieren kann, so · daß bei 
aller Wahrung der Freiheit und Autonomie der Gesdtöpfe sein Heilsplan durdtgesetzt 
wird. Gott kann auf krummen Zeilen gerade sdtreiben. Dieser Gedankengang bietet 
keine Erklärung, wohl aber ein Vorstellungsmodell an, wie und daß aus Unsinn doch 
Sinn, aus Verzweiflung noch Hoffnung geboren werden kann. 

Schöpfungsglaube und Weltverständnis der Christen 

Die heute so viel berufene Krise des Christentums ist nicht so sehr eine des Glaubens 
als eine des Weltbildes. Im abendländisdten Denken wurde nidtt die biblisdte, sondern 
die griechische Weltsicht maßgebend, die einen sehr statischen Charakter hatte. Dem­
nach hat alles Seiende im Gesamtgefüge des Seins einen festen und unverrückbaren 
Platz. Welt war Kosmos, geordnete Fügung allen Seins. Von der Bibel her war bewußt 

320 



geworden, lafß S1Pe ınter der Günde steht. Um sich aUuSs ihrer Gebrochenheit, ZAUS ihrer
Unvollkommenheit zZzu befreien, blieb LLUIX Weg frei, der automatisch Fluchtweg
erschien. Es War der Weg nach oben Um Gott kommen, mußte mMan sich also
Von der Welt entfernen. Die christliche Verkündigung wurde S{ Von einer mung
geprägt, die die Weltdistanz predigte. üicht celten schlug s1e den contempftus
mundi, die Weltverachtung. Für den neuzeitlichen Subjektivismus Wal weder das
eine noch ers recht das andere mehr vollziehbar. Für WAar der Mensch eın Entwurf,
dem aufgegeben csich selber zZzu realisieren. Die Richtung, die einzuschlagen

nich!‘  . mehr oben, sondern vVorn. Der Weg des Menschen hieß Emanzipation, Hoff-
NUNS, Zukunft. Der Richtungswechsel, der dadurch bedingt wurde, atte erhebliche
Konsequenzen die Christen. Hellsichtig bemerkte bereits P  jerre Teilhard de Chardin:
„Der neohumanistische Glaube eines Nach-Vorne (en avant) stößt auf den christlichen
Glauben eines Nach-Oben (en haut) diesem offenbaren ontflikt zwischen dem
ten Glauben an einen transzendenten Gott und ein! ‚Jungen‘ Glauben an eın
ıimmanentes Universum liegt genau die moderne w..  reli  giöse Krise“/18
Es gehört den Verdiensten des großen Paläontologen und Theologen gezeigt zZu
haben, > christlicher Glaube und evolutives Weltbild keine Widersprüche sind Der
Dynamismus, der den christlichen Schöpfüungsgedanken kennzeichnet, transzendiert
jedes einbahnige chtungsdenken. Gott ist Anfang und Ende, Alpha uncd mega
werl sucht, findet oben und Vrn und der Tiefe der Dinge; dennoch ist er
der bsolut alles Übersteigende. Der eine Gott wirkt nach Paulus „alles allem‘“‘
(1 Kor 12, und herrscht „über alles allem“ (1 Kor 15, 28) Weil aber der anto-
krator der Vater ist, ist „alles” Erweis seiner Liebe Andre Dumas Sagt treffend
„Neuen Glaubensbuch“ „Schöpfungsglaube bedeutet: der (begrenzten) Verfügungs-
gewalt des Menschen ber den Kosmos und der (begrenzten) Wohnlichkeit des
Kosmos ein Zeichen der Huld des Bundesgottes gegenüber menschlichen artner

erkennen 19
Daraus ergibt cich eın differenziertes Weltverhältnis Verneinung der Welt liefe auf
eine Verneinung des schöpferischen Willens Gottes hinaus. Rückhaltlose Bejahung
WAaTr:‘  y nicht MN  2  der atheistisch, weil damit die Welt und nicht Urheber „alles

allem“” deklariert würde. Der Glaube Lebt die Erde, weil sie, aber auch NUTr insotfern
G1e Gottes ist und un Gottes willen exıshert. weiß, s’ie unlösbar mit dem
enschen verbunden ist, der nach dem Schöpfungsverständnis der Bibel ihre Müitte
und ihre Zusammenfassung ıst. Die Welt ist dann nicht IUr die Bühne, auf der
sich zufällig di  1e5se Geschichte abspielt, obschon sich auch andere BENAUSO gut ereignen
könnten. Sije gehört zZzu diesem Spiel wesentlich dazıu, einem  S, Spiel, das durch die
Fakten der Sünde und Erlösung bestimmt 1st Der Römerbrief kann darum Sagell:
„Die Schöpfung ist der Vergänglichkeit unterworfen, nicht eigenem Willen, sondern
durch den, der Sie unterworfen at; zugleich gab er ung auch Cie Schöpfung
coll von der echtschaft der Vergänglichkeit befreit werden ZUF Freiheit und Herrlich-
eit der Kinder Gottes” (Röm S, 20
D  hese S1IN! also ZUuU Weltsorge ausgerufen. Akzeptieren 612 den S  ınn, der S]: aus dem
Schöpfungshandeln Gottes ergibt, cdann hat auch die Erde Sinn Verweigern 561e sich
ihm, hat 661e ihn auch verloren. ÄAuftrag lautet konkret auf Mithilfe Erlösungs-
werk. $ die Welt einbezieht, ersehen 61e der Auferstehung esu Christi, 1e
Anbruch der z EUE.: Schöpfung“” ist vgl Kor 15, Dienst an der Welt
erscheint ıunter diesem Aspekt als Sonderform der Mission, durch die maniftfest wird,

Science er Christ, Paris 1965, 260 (zitiert nach Haas, Der Mensch, Evolutionsprodukt
u  $ Schöpfungstat Gottes: Hüttenbügel (Hrsg.), Gott, Mensch, Universum, Graz ien
Köln 1974, 441.,

Feiner Vischer (Hrsg.), Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame christliche Glaube,
Freiburg ürich 1973, 43,

21 321

geworden, daß sie unter der Sünde steht. Um sich aus ihrer Gebrochenheit, aus ihrer 
Unvollkommenheit zu be&eien, blieb nur ein Weg &ei, der automatisch als Fluchtweg 
erschien. Es war der Weg nach oben. Um zu Gott zu kommen, mußte man sich also 
von der Welt entfernen. Die christliche Verkündigung wurde so von einer Strömung 
geprägt, die die Weltdistanz predigte. Nicht selten schlug sie um in den contemptus 
mundi, in die Weltverachtung. Für den neuzeitlichen Subjektivismus war weder das 
eine noch erst recht das andere mehr vollziehbar. Für ihn war der Mensch ein Entwurf, 
dem es aufgegeben war, sich selber zu realisieren. Die Richtung, die einzuschlagen war, 
hieß nicht mehr oben, sondern vorn. Der Weg des Menschen hieß Emanzipation, Hoff­
nung, Zukunft. Der Richtungswechsel, der dadurch bedingt wurde, hatte erhebliche 
Konsequenzen für die Christen. Hellsichtig bemerkte bereits Pierre Teilhard de Chardin: 
,,Der neohumanistische Glaube eines Nach-Vome (en avant) stößt auf den christlichen 
Glauben eines Nach-Oben (en haut): in diesem offenbaren Konflikt zwischen dem 
alten Glauben an einen transzendenten Gott und einem ,jungen' Glauben an ein 
immanentes Universum liegt genau .•• die moderne religiöse Krise"18• 

Es gehört zu den Verdiensten des großen Paläontologen und Theologen gezeigt zu 
haben, daß christlicher Glaube und evolutives Weltbild keine Widersprüche sind. Der 
Dynamismus, der den christlichen Schöpfungsgedanken kennzeichnet, transzendiert 
jedes einbahnige Richtungsdenken. Gott ist Anfang und Ende, Alpha und Omega: 
wer ihn sucht, findet ihn oben und vom und in der Tiefe der Dinge; dennoch ist er 
der absolut alles übersteigende. Der eine Gott wirkt nach Paulus „alles in allem" 
(1 Kor 12, 6) und herrscht ,,über alles in allem" (1 Kor 15, 28). Weil aber der Panto­
krator der Vater ist, ist „alles" Erweis seiner Liebe. Andre Dumas sagt treffend im 
,,Neuen Glaubensbuch": ,,Schöpfungsglaube bedeutet: in der (begrenzten) Verfügungs­
gewalt des Menschen über den Kosmos und in der (begrenzten) Wohnlichkeit des· 
Kosmos ein Zeichen der Huld des Bundesgottes gegenüber seinem menschlichen Partner 
zu erkennen"19• 

Daraus ergibt sich ein differenziertes Weltverhältnis. Verneinung der Welt liefe auf 
eine Verneinung des schöpferischen Willens Gottes hinaus. Rückhaltlose Bejahung 
wäre nicht minder atheistisch, weil damit die Welt und nicht ihr Urheber als „alles 
in allem" deklariert würde. Der Glaube liebt die Erde, weil sie, aber auch nur insofern 
sie Gottes ist und um Gottes willen existiert. Er weiß, daß sie unlösbar mit dem 
Menschen verbunden ist, der nach dem Schöpfungsverständnis der Bibel ihre Mitte 
und ihre Zusammenfassung ist. Die Welt ist dann nicht nur die Bühne, auf der 
sich zufällig diese Geschichte abspielt, obschon sich auch andere genauso gut ereignen 
könnten. Sie gehört zu diesem Spiel wesentlich dazu, einem Spiel, das durch die 
Fakten der Sünde und Erlösung bestimmt ist. Der Römerbrief kann darum sagen: 
„Die Schöpfung ist der Vergänglichkeit unterworfen, nicht aus eigenem Willen, sondern 
durch den, der sie unterworfen hat; zugleich gab er ihr Hoffnung: auch die Schöpfung 
soll von der Knechtschaft der Vergänglichkeit befreit werden zur Freiheit und Herrlich­
keit der Kinder Gottes" (Röm 8, 20 f). 
Diese sind also zur Weltsorge ausgerufen. Akzeptieren sie den Sinn, der sich aus dem 
Schöpfungshandeln Gottes ergibt, dann hat auch die Erde Sinn. Verweigern sie sich 
ihm, hat sie ihn auch verloren. Ihr Auftrag lautet konkret auf Mithilfe am Erlösungs­
werk. Daß es die Welt einbezieht, ersehen sie aus der Auferstehung Jesu Christi, die 

„ Anbruch der „neuen Schöpfung" ist (vgl. 1 Kor 15, 23-28). Dienst an der Welt 
erscheint unter diesem Aspekt als Sonderform der Mission, durch die manifest wird, 

19 Science et Christ, Paris 1965, 260 (zitiert nach A. Haas, Der Mensch, Evolutionsprodukt 
und Sdiöpfungstat Gottes: J. Hüttenbügel (Hrsg.), Gott, Mensch, Universum, Graz - Wien -
Köln 1974, 441. 

19 J. Feiner - L. Vischer (Hrsg.), Neues Glaubensbud,. Der gemeinsame christliche Glaube, 
Freiburg - Zürich 1973, 438. 

21 321 



„Ke: anderer Name ınter dem Himme]l gegeben 15  t” als der Christi, „‚durch
den ewerden sollen“ (Apg 4, 12)
D:  hese theologische und christologische Dimension der Welt wird vornehmlich ın der
Liturgie geltend gema ihr werden die Dinge dieser Welt TOF und We  1n,
und Wasser zu Zeichen des Anbruchs der Erde und des mMmmels.
Wenn die Gemeinde Gottes Lob erklingen läßt, dann rühmen „die Himmel aller
Himmel und die Wasser über der Feste““ (Ps 148, 4) Viele Texte des Meßbuchs
werden esem kosmischen Anspruch gerecht: VOTr allem die Präfationen können 1er
genannt werden?®. FEs ist aber wohl csicher noch eine Liturgieretorm der Mentalität
nach der efIorm der 1exte nötig, un U15 dem Buchstaben lebendiges Wort der
Feiernden werden Zu lassen.
Das aätte weiteren Folge, die Christen sich VO der A  z1e€ her sehr praktisch
miı+t den Problemen dieser Welt befassen und zZzu ihrer Bewältigung beitragen würden.

der egenwärtigen Situation WIT!  d die Verantwortung die Welt ZUTX Verantwor-
die Zuk; des ens: Die Umweltkrise geht auch den Menschen afl,

der Christ ist. Man darf feststellen, lafß eine Reihe Theologen den etzten
Jahren die Implikationen erkannt hat, die sich V der Schöpfungslehre her ergeben.

scheint, aß VO  5 diesem Thema 3 die Ktisiologie nich  m. ZU) 1i Interesse findet,
csondern auch ] Einsichten gewinnt“!, Das Verhängnis AUS der Zuk:; das die
futurologischen Forschungen prophezeien, kann nich  en allein und nicht primär
durch el  U1 TOogramıme und Planungen abgewendet werden, sondern ebenso und
erster Linie muß aNgCHANSECN werden durch die Schaffung einer neuen entalität.
Es 1st sicher eine Verkennung der Schöpfungstheologie, V ö1@e etwa Amery

die gegenwartige Krise verantwortlich gemacht WITC|  d;: muß esem Kritiker aber
beipflichten, wenn N l den Christen als Beitrag ZUT Behebung die Einleitung e1nes
„grundlegenden Prozesses der ‚metanoia”  “ der Gesellschaft fordert®?. In
eise würde dann die traditionelle Weltdistanz der Christen Hilfe die Welt werden.

Schöpfungsglaube und menschliche Freiheit
Der konkrete Weg eine menschlichere Welt das ist die allgemeine Über-

der Gegenwart, einer Befreiung des Menschen allen den vielen
physischen, psychischen und sozialen Abhängigkeiten, die seıine Selbstverwirklichung
hemmen. Die christliche orge die Welt mul sich also n Freiheits-
kampf der Menschen artikulieren. Go9 konstatierte das Il atikanum „Niemals hatten
die Menschen einen 50 wWwachen Sinn Freiheit wIe heute“33, aber die Gileich-
gewichtsstörungen der modernen Welt lassen den Ausgang des Freiheitsstrebens noch
offen: „r  &r ist der Weg offen Zu Freiheit oder Knechtschaft, Fortschritt oder Rück-
schritt, Brüderlichkeit oder aß Das Konzil weıs arau! hin, angesichts eser
Lage die Freiheitsbotschaft des Christentums Geltung gebracht werden muß
„Indem (die T die Wahrheit des Evangeliums verkündet und alle Bereiche
menschlichen Handelns durch ihre Lehre und das ‚eugnis der Christen erhellt, achtet

Vgl Z. die Präfationen von We:  en IL, ür die Osterzeit IV, für die Sonntage
ahreskreis V, die Wochentage 1, 111, V, sSsOwile die Marien-Präfation
Vgl Z Lohfink, acht euch Erde untertan?: Orientierung (1974), 137—142;
ds., Die Priesterschrift und die Grenzen ©6 achstums StdZ 02 (1974), D0;
H.-R. Müller-Schwefe, und Glaube Eine ermanente Herausforderung, G  OÖttin-  s
BeCH Mainz 1971; chaefter, Das rogrammierte Ende Umweltschutz Au christ-
icher Sicht, uppertal 1973; Schloemann, achstumsto: und Eschatologie. Die Heraus-
orderung christlicher Theologie durch die Umweltkrise, Stuttgart 1973
Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums, Hamburg 1972, 183

s Q,Pastoralkonstitution „Gaudium spes”

322

daß „kein anderer Name unter dem Himmel gegeben ist" als der Christi, ,,durch 
den wir gerettet werden sollen" (Apg 4, 12). 

Diese theologische und christologische Dimension der Welt wird vornehmlich in der 
Liturgie geltend gemacht. In ihr werden die Dinge dieser Welt - Brot und Wein, öl 
und Wasser - zu Zeichen des Anbruchs. der neuen Erde und des neuen Himmels. 
Wenn die Gemeinde Gottes Lob erklingen läßt, dann rühmen ihn „die Himmel aller 
Himmel und die Wasser über der Feste" (Ps 148, 4). Viele Texte des neuen Meßbuchs 
werden diesem kosmischen Anspruch gerecht: vor allem die Präfationen können hier 
genannt werden20• Es ist aber wohl sicher noch eine Liturgiereform der Mentalität 
nach der Reform der Texte nötig, um aus dem Buchstaben lebendiges Wort der 
Feiernden werden zu lassen. 

Das hätte zur weiteren Folge, daß die Christen sich von der Liturgie her sehr praktisch 
mit den Problemen dieser Welt befassen und zu ihrer Bewältigung beitragen würden. 
In der gegenwärtigen Situation wird die Verantwortung für die Welt zur Verantwor­
tung für die Zukunft des Menschen. Die Umweltkrise geht auch den Menschen an, 
der Christ ist. Man darf feststellen, daß eine Reihe von Theologen in den letzten 
Jahren die Implikationen erkannt hat, die sich von der Schöpfungslehre her ergeben. 
Es scheint, daß von diesem Thema aus die Ktisiologie nicht nur neues Interesse ßndet, 
sondern auch neue Einsichten gewinnt21• Das Verhängnis aus der Zukunft, das die 
futurologischen Forschungen prophezeien, kann nicht allein und nicht einmal primär 
durch neue Programme und Planungen abgewendet werden, sondern ebenso und in 
erster Linie muß es angegangen werden durch die Schaffung einer neuen Mentalität. 
Es ist sicher eine Verkennung der Schöpfungstheologie, wenn sie etwa bei C. Amery 
für die gegenwärtige Krise verantwortlich gemacht wird; man muß diesem Kritiker aber 
beipflichten, wenn er von den Christen als Beitrag zur Behebung die Einleitung eines 
„grundlegenden Prozesses der ,metanoia111 in der Gesellschaft fordert22• In ganz neuer 
Weise würde dann die traditionelle Weltdistanz der Christen Hilfe für die Welt werden. 

Schöpfungsglaube und menschliche Freiheit 

Der konkrete Weg in eine menschlichere Welt führt, das ist die allgemeine Ober­
zeugung der Gegenwart, zu einer Befreiung des Menschen aus allen den vielen 
physischen, psychischen und sozialen Abhängigkeiten, die seine Selbstverwirklichung 
hemmen. Die christliche Sorge für die Welt muß sich also als Teilnahme am Freiheits­
kampf der Menschen artikulieren. So konstatierte das II. Vatikanum: ,,Niemals hatten 
die Menschen einen so wachen Sinn für Freiheit wie heute"23; aber die Gleich­
gewichtsstörungen der modernen Welt lassen den Ausgang des Freiheitsstrebens noch 
offen: ,,Für sie ist der Weg offen zu Freiheit oder Knechtschaft, Fortschritt oder Rück­
schritt, Brüderlichkeit oder Haß'124• Das Konzil weist darauf hin, daß angesichts dieser 
Lage die Freiheitsbotschaft des Christentums zur Geltung gebracht werden muß: 
„Indem (die Kirche) die Wahrheit des Evangeliums verkündet und alle Bereiche 
menschlichen Handelns durch ihre Lehre und das Zeugnis der Christen erhellt, achtet 

20 Vgl. z. B. die Präfationen von Weihnadtten II, für die Osterzeit IV, für die Sonntage im 
Jahreskreis V, für die Wodtentage 1, III, V, VI sowie die Marien-Präfation Il. 

21 Vgl. z. B. N. Lohnnk, Madtt eudt die Erde untertan?: Orientierung 38 (1974), 137-142; 
ds., Die Priesterschrift und die Grenzen des Wadtstums: StdZ 192 (1974), 435-450; 
H.-R. Müller-Sdtwefe, Technik und Glaube. Eine permanente Herausforderung, Göttin­
gen - Mainz 1971; F. A. Sdtaeffer, Das programmierte Ende. Umweltsdtutz aus dtrist­
lidter Sidtt, Wuppertal 1973; M. Sdtloemann, Wadtstumstod und Esdtatologie. Die Heraus­
forderung christlidter Theologie durdt die Umweltkrise, Stuttgart 1973. 

n Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums, Hamburg 1972, 183. 
23 Pastoralkonstitution „Gaudium et spes" 4. 2" A. a. 0. 9. 

322 



und fördert G1e auch die politische Freiheit der ürger und hre Verantwortlichkeit““5.
Ist aber nicht gerade der Glaube Gott als Schöpfer eine unübersteigbare Barriere,
We sich die Kirche auf den Weg der Freiheit begeben will? Wer ihn als absoluten
Herrn und Urgrund anerkennt, der ıst fremdbestimmt und B-  er mehr frei Schon
Marx und Teu haben darum die christliche Religion des Glaubensartikels
als wesentlichen Faktor der Entfremdung bezei Jeder halbwegs unbefangene
Betrachter muß zugeben, lafß die £aktische Kirche 3  er LUTI Jh keineswegs
immer erkennen ließ, S1e vVon der Hort der Freiheit ist. Fine vornehm-

uistis: sich verstehende Moral verschob nicht celten die Dialektik zwischen
Pantokrator und Vatergott zugunsten einer Präpotenz des ersteren: der Vater wurde
ZUD Uber-Herrscher. Die Freiheitsbotschaft des Galaterbriefes mufte demgegenüber

kurz OMmMmMen.
FEine UuUSSEeEWOgBENE Theologie der Schöpfung wird G1€e neuerlich UT Geltung bringen
omnnen.  . Sie kann sich arauf berufen, der Mensch als innerweltliche Vollendung
des kreatorischen Aktes Gottes dessen +  S und Gleichnis ist (Gen 1, 26) Krone der
Schöpfung und Ebenbild Gottes kann T sachlich fundiert ]  . ınter der Voraussetzung
seın, frei ıst wesentliches Charakteristikum der Schöpfung ist ihre relative
Eigenständigkeit. Teilhard de Chardin hat 61e mıit der bekannten Formel umschrieben:
„‚Gott macht weniger die Dinge, alc macht, 61@e sich machen“‘27, He Welt
zeigt sich alg semble eigengesetzlicher Abläufe. Die Eigenwirklichkeit e1Nes
Geschöpfes ist dann vollkommensten, wenn PS selbstverantwortliche und selbst-
verantwortete Entscheidungen t+reften kann. Darin ommt die Schöpfung zZuUu
sich celber. In der Freiheit des enschen wird dies Wirklichkeit. Eben darin ZewWnNn!
T den en Rang unter allen irdischen Kreaturen. Zum anderen ist zu en  < wenn
der Mensch tatsächlich Gott ist, dann muß auch die SOUuverane  .. Freiheit
Gottes, z der Schöpfung geworden ist, sein absolutes Herrsein, abbilden. Gottes
Gleichnis der freie Mensch 6@1N. Die Durchsetzung der Freiheit gehört sSsomıiıt
ZU!T Weltaufgabe des Christen der Kirche, weil erst so clie Schöpfung S1Ee celber
wird und also gottgesetztes Ziel erreicht.
Freilich ist der Mensch nicht selber Gott. Dieser bleibt der Grund und SOM auch
die Grenze seiner Freiheit. Wird 611e überschritten durch die Leugnung der Herkünftig-
keit dieser Freiheit von Gott, dann sprechen V{ Sünde, die sich hier als Mißbrauch
VO Freiheit tpuppt Doch bieten nicht solche Erwägungen der neuzeitlichen Kritik
eue Ansatzpunkte? Eine theonome Freiheit ist, kann Ian einwenden, nNur begrenzte
und also Schein-Freiheit. Dagegen ist darauf hinzuweisen, Freiheit als Gelbstver-
wirklichung definiert werden Tel ist, WerTtr bei sich selber ıst und Banz e
celber werden Mit anderen Worten könnte Inan auch gen  °  ® frei ist, WEerT
Sinn gründet. Dann ist Kampf um Befreiung treben nach Sinnstiftung, Wie WIT
sahen, impliziert der qOAhristliche Schöpfungsglaube, Gott der Sinngrund aller Wirk-
lichkeit ist. Sinn ist vorgangig Zu unserem Bemühen 1 mMmMer schon gestiftet; WIT
mMuUssen  \ dies cht mehr tun.
Bekenntnis Gott als Schöpfer ermöglicht den Raum menschlicher Freiheit.
Gerade und NUFr ist Garant,. So der Weg Freiheit iber den Glauben,
der nichts anderes als die Antwort der Liebe auf Gottes vorausgehende Güte ist. Die
Kirche, die ihrem Credo den 1. rtike spricht, ist als Gemeinde der Glaubenden
tatsächlich Wegbereiterin der Freiheit Sie muß das ist sofort hinzuzufügen dies
freili auch immer wieder und Von Neuem ınDerden. Denn sofern in ihr und bei

7! vgl auch und Missionsdekret „Ad gentes divinitus“”
Ausführlicher Z  }  in Folgenden Beinert, ott der Grund UNnsSsSerer Freiheit. Eine

ogmatische Besinnung (1975), 141—158.
27 Der Mensch vu  E Kosmos, München 1959,

3722

und fördert sie auch die politische Freiheit der Bürger und ihre Verantwortlichkeit"25• 

Ist aber nicht gerade der Glaube an Gott als Schöpfer eine unübersteigbare Barriere, 
wenn sich die Kirche auf den Weg der Freiheit begeben will? Wer ihn als absoluten 
Herrn und Urgrund anerkennt, der ist fremdbestimmt und nicht mehr frei. Schon 
Marx und Freud haben darum die christliche Religion wegen des 1. Glaubensartikels 
als wesentlichen Faktor der Entfremdung bezeichnet26• Jeder halbwegs unbefangene 
Betrachter muß zugeben, daß die faktische Kirche - nicht nur im 19. Jh. - keineswegs 
immer erkennen ließ, daß sie von Rechts wegen der Hort der Freiheit ist. Eine vornehm­
lich kasuistisch sich verstehende Moral verschob nicht selten die Dialektik zwischen 
Pantokrator und Vatergott zugunsten einer Präpotenz des ersteren: der Vater wurde 
zum Ober-Herrscher. Die Freiheitsbotschaft des Galaterbriefes mußte demgegenüber 
zu kurz kommen. 
Eine ausgewogene Theologie der Schöpfung wird sie neuerlich zur Geltung bringen 
können. Sie kann sich darauf berufen, daß der Mensch als innerweltliche Vollendung 
des kreatorischen Aktes Gottes dessen Bild und Gleichnis ist (Gen 1, 26). Krone der 
Schöpfung und Ebenbild Gottes kann er sachlich fundiert nur unter der Voraussetzung 
sein, daß er frei ist. Ein wesentliches Charakteristikum der Schöpfung ist ihre relative 
Eigenständigkeit. Teilhard de Chardin hat sie mit der bekannten Formel umschrieben: 
„Gott macht weniger die Dinge, als daß er macht, daß sie sich machen"27• Die Welt 
zeigt sich als Ensemble eigengesetzlicher Abläufe. Die Eigenwirklichkeit eines 
Geschöpfes ist dann am vollkommensten, wenn es selbstverantwortliche und selbst­
verantwortete Entscheidungen treffen kann. Darin kommt die Schöpfung ganz zu 
sich selber. In der Freiheit des Menschen wird dies Wirklichkeit. Eben darin gewinnt 
er den ersten Rang unter allen irdischen Kreaturen. Zum anderen ist zu sagen: wenn 
der Mensch tatsächlich Gott ähnlich ist, dann muß er auch die souveräne Freiheit 
Gottes, aus der Schöpfung geworden ist, sein absolutes Herrsein, abbilden. Gottes 
Gleichnis kann nur der freie Mensch sein. Die Durchsetzung der Freiheit gehört somit 
zur Weltaufgabe des Christen in der Kirche, weil erst so die Schöpfung ganz sie selber 
wird und also ihr gottgesetztes Ziel erreicht. 

Freilich ist der Mensch nicht selber Gott. Dieser bleibt der Grund und somit auch 
die Grenze seiner Freiheit. Wird sie überschritten durch die Leugnung der Herkünftig­
keit dieser Freiheit von Gott, dann sprechen wir von Sünde, die sich hier als Mißbrauch 
von Freiheit entpuppt. Doch bieten nicht solche Erwägungen der neuzeitlichen Kritik 
neue Ansatzpunkte? Eine theonome Freiheit ist, so kann man einwenden, nur begrenzte 
und also Schein-Freiheit. Dagegen ist darauf hinzuweisen, daß Freiheit als Selbstver­
wirklichung definiert werden kann. Frei ist, wer ganz bei sich selber ist und ganz er 
selber werden kann. Mit anderen Worten könnte man auch sagen: frei ist, wer im 
Sinn gründet. Dann ist Kampf um Befreiung Streben nach Sinnstiftung. Wie wir 
sahen, impliziert der christliche Schöpfungsglaube, daß Gott der Sinngrund aller Wirk­
lichkeit ist. Sinn ist vorgängig zu unserem Bemühen immer schon gestiftet; wir 
müssen dies nicht mehr tun. 

Bekenntnis zu Gott als Schöpfer ermöglicht so den Raum menschlicher Freiheit. 
Gerade und nur er ist ihr Garant. So führt der Weg zur Freiheit über den Glauben, 
der nichts anderes als die Antwort der Liebe auf Gottes vorausgehende Güte ist. Die 
Kirche, die in ihrem Credo den 1. Artikel spricht, ist als Gemeinde der Glaubenden 
tatsächlich Wegbereiterin der Freiheit. Sie muß - das ist sofort hinzuzufügen - dies 
freilich auch immer wieder und von neuem werden. Denn sofern es in ihr und bei 

~ A. a. 0. '76; vgl. auch a. a. 0. 58 und Missionsdekret „Ad gentes divinitus" 5. 
2e Ausführlicher zum Folgenden W. Beinert, Gott - der Grund unserer Freiheit. Eine 

dogmatische Besinnung: MThZ 26 {1975), 141-158. 
27 Der Mensch im Kosmos, München 1959, 290. 

323 



ihren Gliedern Cünde gibt, wird Freiheit durch GiE und ihre Gilieder ständig der efahr
der Perversion
pätestens cieser Stelle werden gewahr, wıe ungenügend ist, das Credo
NLUr sprechen, B- zZu eben Das allerdings S die Besinnung über das rechte
Glauben VOTaus., Wenn c1e eute neu  San einsetzt, ist der Glaubensartikel einzube-
ziehen. Wenn der Meditation dann die Aktion geboren wird, ccheint Hoffnung

cie Welt auf, die der herrscherlichen ebe des eieinen Gottes geborgen ist.

GISBERT

Die Beichte
Eine biblisch-anthropologische Hinführung
Gewöhnlich geht die theologische Besinnung auf Beichte von einer in Schrift und
Tradition bezeugten Einsetzung des Bußsakramentes durch Christus aus und eucht dessen
Wesen und Konsequenzen na zZzu und enken. ine 50. kann

offenbarungspositivistisch j  _ 6ie von festen, vorgegebenen („positiven“)
Offenbarungs-Sachverhalten ausgeht, die der Glaubende anzunehmen und ‚„nach‘”-denkend
cich anzueignen Auch diese Methode (als eine un? vielen anderen theologisch
grundsätzlich legitim ist, Sie in Sachen Beichte nicht sehr weit. z  S NUur weil die
Einsetzung des Bußsakramentes (dazu noch der Form der Beichte) durch Christus historisch
frag-würdig 15t (man beachte den sondern weil Betonung einer solchen
Einsetzung und die damit gegebene Glaubensverbindlichkeit noch kein Verstehen ers:  E{
ffen bleiben die Fragen: Was ist eigen ich, u ent, we che Bedeutung ©
Beichte? Was steht Zentrum, Was ist nl akzidentell? elchen ehlformen und
verständnissen ist G1 ausgesetzt? In welcher Richtung ist eın authentisches Verständnis
zZzu sıuchen? Weil mit der offenbarungspositivistischen ode D  — über mwege

wirkli INNeTes Verständnis der Beichte BeWONNEN werden nın und w dieser
methodische Sal eine Begegnung zwischen kirchlicher Be und
Psychotherapie wenig hergibt!, coll olgenden eın anderer Weg eingeschlagen
werden. Wir gehen nicht VON vorgegebenen cakramentalen der Beichte dUuS, sondern
vergegenwärtigen zunächst die Grundzüge der biblischen Botschaft vVomn Schuld
Versöhnung, n Fadenkreuz eser urmenschlichen irklichkeiten einen Verstehens-
ZUZSaNg ZUXC Beichte Gnden.

1. Schuld ım der -
Die Erfahrung von Schuld und ist wıe die von Liebe und e1ine fundamentale
Erfahrung, die überall zu den Grundgegebenheiten des menschlichen Lebens gehört.
ber $  1ese Ur-Daten Schuld und Sühne egen sich verschiedenen, cchr unter-
schiedlichen konkreten Verstehensformen und Handlungszusammenhängen aAuSs Go
finden WIT fast allen archaischen en und Religionen folgendes Ver-
stehensmodell: Der Mensch 1st eıne umgreifende kosmische Ordnung hineingestellt,
1 Diese Begegnung von Beichte und psychotherapeutischer Pri  axis, Von Theologie und

Psychologie also, Y  v  W  VTr Gegenstand einer Tagung, ” /8 Februar 1976 Puchberg
OO.) sfta: und gemeinsam VO:  »3 Prof. Dr. Erwin Ringel und mir ge wurde.
Im Rahmen dieser Veranst tung wurde obiger Beitrag referiert und diskutiert. Nicht
zuletzt deswegen Orlientıer'! 61 der eologische Verstehenszugang Z Beichte primär
den Stichworten Schuld, Bekenntnis, Versöhnung, da gerade diese Wir'  en in das
gemeinsame Gegenstands- und Interessenfeld 0)4' Theologie und Psychotherapie gehören.

324

ihren Gliedern Sünde gibt, wird Freiheit durch sie und ihre Glieder ständig der Gefahr 
der Perversion ausgesetzt. 

Spätestens an dieser Stelle werden wir gewahr, wie ungenügend es ist, das Credo 
nur zu sprechen, nicht zu leben. Das allerdings setzt die Besinnung über das rechte 
Glauben voraus. Wenn sie heute neu einsetzt, dann ist der 1. Glaubensartikel einzube­
ziehen. Wenn aus der Meditation dann die Aktion geboren wird, scheint neue Hoffnung 
für die Welt auf, die in der herrscherlichen Liebe des dreieinen Gottes geborgen ist. 

GISBERT GRESHAKE 

Die Beichte 
Eine biblisch-anthropologische Hinfiihrung 

Gewöhnlich geht die theologische Besinnung auf die Beichte von einer in Schrift und 
Tradition bezeugten Einsetzung des Bußsakramentes durch Christus aus und sucht dessen 
Wesen und Konsequenzen näher zu begründen und zu bedenken. Eine solche Methode kann 
man offenbarungspositivistisch nennen, da sie von festen, vorgegebenen (,,positiven") 
Offenbarungs-Sachverhalten ausgeht, die der Glaubende anzunehmen und „nach"-denkend 
sich anzueignen hat. Auch wenn diese Methode (als eine unter vielen anderen) theologisch 
grundsätzlich legitim ist, führt sie in Sachen Beichte nicht sehr weit. Nicht nur weil die 
Einsetzung des Bußsakramentes (dazu noch in der Form der Beichte) durch Christus historisch 
&ag-wiiroig ist (man beachte den Bindestrich(), sondern weil die Betonung einer solchen 
Einsetzung und die damit gegebene Glaubensverbindlichkeit noch kein Verstehen erschließt. 
Offen bleiben die Fragen: Was ist eigentlich, wozu dient, welche Bedeutung hat die 
Beichte? Was steht im Zentrum, was ist nur akzidentell? Welchen Fehlformen und Miß­
verständnissen ist sie ausgesetzt? In welcher Richtung ist ein authentisches Verständnis 
zu suchen 7 Weil mit der offenbarungspositivistischen Methode nur über etliche Umwege 
ein wirklich inneres Verständnis der Beichte gewonnen werden kann und weil dieser 
methodische Ansatzpunkt für eine Begegnung zwischen kirchlicher Beichtpraxis und 
Psychotherapie nur wenig hergibt1, soll im folgenden ein anderer Weg eingeschlagen 
werden. Wir gehen nicht vom vorgegebenen sakramentalen Ritus der Beichte aus, sondern 
vergegenwärtigen uns zunächst die Grundzüge der biblischen Botschaft von Schuld und 
Versöhnung, um im Fadenkreuz dieser urmensdüichen Wirklichkeiten einen Verstehens­
zugang zur Beichte zu finden. 

I. Schuld im Verständnis der 1D. Schrift 

Die Erfahrung von Schuld und Sühne ist wie die von Liebe und Haß eine fundamentale 
Erfahrung, die überall zu den Grundgegebenheiten des menschlichen Lebens gehört. 
Aber diese Ur-Daten Schuld und Sühne legen sich in verschiedenen, sehr unter­
schiedlichen konkreten Verstehensformen und Handlungszusammenhängen aus. So 
finden wir z. B. in fast allen archaischen Kulturen und Religionen folgendes Ver­
stehensmodell: Der Mensch ist in eine umgreif ende kosmische Ordnung hineingestellt, 

1 Diese Begegnung von· Beichte und psychotherapeutischer Praxis, von Theologie und 
Psychologie also, war Gegenstand einer Tagung, die am 718. Februar 1976 in Puchberg 
(00.) stattfand und gemeinsam von Prof. Dr. Erwin Ringel und mir durchgeführt wurde. 
Im Rahmen dieser Veranstaltung wurde obiger Beitrag referiert und diskutiert. Nicht 
zuletzt deswegen orientiert sich der theologische Verstehenszugang zur Beichte primär an 
den Stichworten Schuld, Bekenntnis, Versöhnung, da gerade diese Wirklichkeiten in das 
gemeinsame Gegenstands- und Interessenfeld von Theologie und Psychotherapie geh6ren. 

324 


