
ihren Gliedern Cünde gibt, wird Freiheit durch GiE und ihre Gilieder ständig der efahr
der Perversion
pätestens cieser Stelle werden gewahr, wıe ungenügend ist, das Credo
NLUr sprechen, B- zZu eben Das allerdings S die Besinnung über das rechte
Glauben VOTaus., Wenn c1e eute neu  San einsetzt, ist der Glaubensartikel einzube-
ziehen. Wenn der Meditation dann die Aktion geboren wird, ccheint Hoffnung

cie Welt auf, die der herrscherlichen ebe des eieinen Gottes geborgen ist.

GISBERT

Die Beichte
Eine biblisch-anthropologische Hinführung
Gewöhnlich geht die theologische Besinnung auf Beichte von einer in Schrift und
Tradition bezeugten Einsetzung des Bußsakramentes durch Christus aus und eucht dessen
Wesen und Konsequenzen na zZzu und enken. ine 50. kann

offenbarungspositivistisch j  _ 6ie von festen, vorgegebenen („positiven“)
Offenbarungs-Sachverhalten ausgeht, die der Glaubende anzunehmen und ‚„nach‘”-denkend
cich anzueignen Auch diese Methode (als eine un? vielen anderen theologisch
grundsätzlich legitim ist, Sie in Sachen Beichte nicht sehr weit. z  S NUur weil die
Einsetzung des Bußsakramentes (dazu noch der Form der Beichte) durch Christus historisch
frag-würdig 15t (man beachte den sondern weil Betonung einer solchen
Einsetzung und die damit gegebene Glaubensverbindlichkeit noch kein Verstehen ers:  E{
ffen bleiben die Fragen: Was ist eigen ich, u ent, we che Bedeutung ©
Beichte? Was steht Zentrum, Was ist nl akzidentell? elchen ehlformen und
verständnissen ist G1 ausgesetzt? In welcher Richtung ist eın authentisches Verständnis
zZzu sıuchen? Weil mit der offenbarungspositivistischen ode D  — über mwege

wirkli INNeTes Verständnis der Beichte BeWONNEN werden nın und w dieser
methodische Sal eine Begegnung zwischen kirchlicher Be und
Psychotherapie wenig hergibt!, coll olgenden eın anderer Weg eingeschlagen
werden. Wir gehen nicht VON vorgegebenen cakramentalen der Beichte dUuS, sondern
vergegenwärtigen zunächst die Grundzüge der biblischen Botschaft vVomn Schuld
Versöhnung, n Fadenkreuz eser urmenschlichen irklichkeiten einen Verstehens-
ZUZSaNg ZUXC Beichte Gnden.

1. Schuld ım der -
Die Erfahrung von Schuld und ist wıe die von Liebe und e1ine fundamentale
Erfahrung, die überall zu den Grundgegebenheiten des menschlichen Lebens gehört.
ber $  1ese Ur-Daten Schuld und Sühne egen sich verschiedenen, cchr unter-
schiedlichen konkreten Verstehensformen und Handlungszusammenhängen aAuSs Go
finden WIT fast allen archaischen en und Religionen folgendes Ver-
stehensmodell: Der Mensch 1st eıne umgreifende kosmische Ordnung hineingestellt,
1 Diese Begegnung von Beichte und psychotherapeutischer Pri  axis, Von Theologie und

Psychologie also, Y  v  W  VTr Gegenstand einer Tagung, ” /8 Februar 1976 Puchberg
OO.) sfta: und gemeinsam VO:  »3 Prof. Dr. Erwin Ringel und mir ge wurde.
Im Rahmen dieser Veranst tung wurde obiger Beitrag referiert und diskutiert. Nicht
zuletzt deswegen Orlientıer'! 61 der eologische Verstehenszugang Z Beichte primär
den Stichworten Schuld, Bekenntnis, Versöhnung, da gerade diese Wir'  en in das
gemeinsame Gegenstands- und Interessenfeld 0)4' Theologie und Psychotherapie gehören.

324

ihren Gliedern Sünde gibt, wird Freiheit durch sie und ihre Glieder ständig der Gefahr 
der Perversion ausgesetzt. 

Spätestens an dieser Stelle werden wir gewahr, wie ungenügend es ist, das Credo 
nur zu sprechen, nicht zu leben. Das allerdings setzt die Besinnung über das rechte 
Glauben voraus. Wenn sie heute neu einsetzt, dann ist der 1. Glaubensartikel einzube­
ziehen. Wenn aus der Meditation dann die Aktion geboren wird, scheint neue Hoffnung 
für die Welt auf, die in der herrscherlichen Liebe des dreieinen Gottes geborgen ist. 

GISBERT GRESHAKE 

Die Beichte 
Eine biblisch-anthropologische Hinfiihrung 

Gewöhnlich geht die theologische Besinnung auf die Beichte von einer in Schrift und 
Tradition bezeugten Einsetzung des Bußsakramentes durch Christus aus und sucht dessen 
Wesen und Konsequenzen näher zu begründen und zu bedenken. Eine solche Methode kann 
man offenbarungspositivistisch nennen, da sie von festen, vorgegebenen (,,positiven") 
Offenbarungs-Sachverhalten ausgeht, die der Glaubende anzunehmen und „nach"-denkend 
sich anzueignen hat. Auch wenn diese Methode (als eine unter vielen anderen) theologisch 
grundsätzlich legitim ist, führt sie in Sachen Beichte nicht sehr weit. Nicht nur weil die 
Einsetzung des Bußsakramentes (dazu noch in der Form der Beichte) durch Christus historisch 
&ag-wiiroig ist (man beachte den Bindestrich(), sondern weil die Betonung einer solchen 
Einsetzung und die damit gegebene Glaubensverbindlichkeit noch kein Verstehen erschließt. 
Offen bleiben die Fragen: Was ist eigentlich, wozu dient, welche Bedeutung hat die 
Beichte? Was steht im Zentrum, was ist nur akzidentell? Welchen Fehlformen und Miß­
verständnissen ist sie ausgesetzt? In welcher Richtung ist ein authentisches Verständnis 
zu suchen 7 Weil mit der offenbarungspositivistischen Methode nur über etliche Umwege 
ein wirklich inneres Verständnis der Beichte gewonnen werden kann und weil dieser 
methodische Ansatzpunkt für eine Begegnung zwischen kirchlicher Beichtpraxis und 
Psychotherapie nur wenig hergibt1, soll im folgenden ein anderer Weg eingeschlagen 
werden. Wir gehen nicht vom vorgegebenen sakramentalen Ritus der Beichte aus, sondern 
vergegenwärtigen uns zunächst die Grundzüge der biblischen Botschaft von Schuld und 
Versöhnung, um im Fadenkreuz dieser urmensdüichen Wirklichkeiten einen Verstehens­
zugang zur Beichte zu finden. 

I. Schuld im Verständnis der 1D. Schrift 

Die Erfahrung von Schuld und Sühne ist wie die von Liebe und Haß eine fundamentale 
Erfahrung, die überall zu den Grundgegebenheiten des menschlichen Lebens gehört. 
Aber diese Ur-Daten Schuld und Sühne legen sich in verschiedenen, sehr unter­
schiedlichen konkreten Verstehensformen und Handlungszusammenhängen aus. So 
finden wir z. B. in fast allen archaischen Kulturen und Religionen folgendes Ver­
stehensmodell: Der Mensch ist in eine umgreif ende kosmische Ordnung hineingestellt, 

1 Diese Begegnung von· Beichte und psychotherapeutischer Praxis, von Theologie und 
Psychologie also, war Gegenstand einer Tagung, die am 718. Februar 1976 in Puchberg 
(00.) stattfand und gemeinsam von Prof. Dr. Erwin Ringel und mir durchgeführt wurde. 
Im Rahmen dieser Veranstaltung wurde obiger Beitrag referiert und diskutiert. Nicht 
zuletzt deswegen orientiert sich der theologische Verstehenszugang zur Beichte primär an 
den Stichworten Schuld, Bekenntnis, Versöhnung, da gerade diese Wirklichkeiten in das 
gemeinsame Gegenstands- und Interessenfeld von Theologie und Psychotherapie geh6ren. 

324 



die VO Gott (von den Göttern) begründet und mır göttlichen Sanktionen versehen ist.
es Zuwiderhandeln S  Ben diese heilige, göttliche Ordnung ıst Sünde und wird
Schuld erfahren. Jedes Zuwiderhandeln ınz gleich, ob clie lat menschlicher Freiheit
und Überlegung oder nicht, gleich, wie Absicht des Handelnden
WAar. Wird eine Handlung S die Ordnung gesetzt, S50 ist ese verletzt, und
Versöhnungsgeschehen muß Gang gebracht werden. Das Subjekt des Versöhnungs-
geschehens ist der Siünder bzw. die der GSünde mitinfizierte Gemeinschaft. Versöh-
HU: geschieht adurch, lafd der Sünder heiligen seın Vergehen eingesteht,
dadurch die Ordnung anerkennt und Zu ihrer Wiederherstellung die auferlegten
t1| willig übernimmt. Solche Sanktionen onnen  . Se1nN: Bußübungen, acketischer
Verzicht, Opter el  en oder fremden ebens, aber auch ritualisierte ]lier- und Sach-
opfer.
Dieses Schuldverständnis und das entsprechende Versöhnungsgeschehen wird
vielfach agisch genannt richtiger ware  4+ objektivistisch. Denn Sünde und ersöhnung
werden hier nich  ern primär alc eın interpersonales Geschehen verstanden, als Abbruch
und Wiederaufnahme personaler Beziehungen zwischen Gott und Mensch, Vorder-
grund steht vielmehr die 6a| Verletzung der vorgegebenen ÖOrdnung und die
cachhafte Wiederherstellung des verletzten umgreifenden Ordnungsgefüges. Darum
spielt e5 auch eiıne sonderliche Rolle, ob der sündige Mensch mıit Freiheit, Wiıssen und
Absicht gehandelt hat und wıe seine Absicht und Lage WAdadr. interessiert vornehmlich
der objektive Bruch und die objektive Wiederherstellung der Ordnung, Exemplarisch
mMag für ese Auffassung auf die alten griechischen Tragödien hingewiesen werden. 50
ist Z Oedipus des nNnzestes schuldig, obwohl er Unwissenheit gehandelt hat:
dennoch mufß die Stratfe für sein Vergehen auf sich nehmen. Gelegentlich scheint,
zumal den altesten Schichten, dieses Schuld- und Versöhnungsverständnis auch noch

durch, SC  O der Geschichte VvVon Bileam (4 Mos 22) Der Prophet schlägt
auf seine Eselin ein, als Gott sich ihr 1n den Weg stellt Bileam weiß nichts davon, aber

Ott sich ihm später erkennen gibt, ruft 4N aus: ‚JJ habe mich angen,
ich wußte nicht, Du auf dem Weg entgegenstandest!“ Bileam hat sich also
EIgaANSEN, hat Schuld auf sich geladen, ODWO. chts davon wußte und 1e Tat icht
sSeiner Freiheit entsprang‘.
Wenn mithin auch d;  1ese objektivistische Sicht VvVorn GCünde und Versöhnung noch
durchscheint, findet csich hier aufs ganze und VC allem auf die weitere Entwicklung der
Glaubensgeschichte gesehen e1ıne völlig andere Perspektive, ]Ja eine grundsätzliche
Korrektur des archaisch-magischen Verständnisses., Das deutlich z.u erkennen, ist des-
halb für rage wichtig, weil das objektivistische, vVvVon der Schrift abgelehnte
Schuld- und Versöhnungsverständnis bis heute noch VO  — manchen Christen auf die
Beichte übertragen wird. Das geschieht Z dann, we! der Beichte den ONn
Gott vorgeschriebenen harten „Ritus” erblickt, dem die verletzte Gottesordnung
wieder hergestellt WITN  d, Venn Vordergrund die formale Gültigkeit, der richtige
Vollzug „mut allen Teilen steht, A  Jenn das Bewußtsein besteht, der Ritus wieder-
holt („eine Wiederholungsbeichte abgelegt”) werden muß, wotfern nicht alles nach
Recht und Ordnung und formaler Gültigkeit geschehen ist, die Sanktion
die verletzte Gottesordnung erfüllt und diese restituiert wird.
Dieses Mißverständnis der Beichte wird noch eingehender beschäftigen. Hier 6@e1
MNUur kontrastierend hervorgehoben, 1 af die Sch: jedenfalls ihren wesentlichen
‚ügen, eın total anderes Verständnis von Schuld und Versöhnung hat Die Günde 16$
hier eine Tat, die sich nicht primär Ben eıne „objektive” Ordnung richtet, auch B-  er
geg eın bstrakt verstandenes Gottesgesetz; die Günde ist auch G-  ar das Verfehlen

selbst, eıne ung das persönliche Ideal, £ SP1N1e eigene bessere

Weitere Beispiele und Genaueres diesem alt-israelitischen Schuldverständnis 51  ehe bei
U Rad, Theologie des Alten estamen({s, I, München 19062,

die von Gott (von den Göttern) begründet und mit göttlichen Sanktionen versehen ist. 
Jedes Zuwiderhandeln gegen diese heilige, göttliche Ordnung ist Sünde und wird als 
Schuld erfahren. Jedes Zuwiderhandeln - ganz gleich, ob die Tat menschlicher Freiheit 
und Oberlegung entsprang oder nicht, ganz gleich, wie die Absicht des Handelnden 
war. Wird eine Handlung gegen die Ordnung gesetzt, so ist diese verletzt, und ein 
Versöhnungsgeschehen muß in Gang gebracht werden. Das Subjekt des Versöhnungs­
geschehens ist der Sünder bzw. die von der Sünde mitinfizierte Gemeinschaft. Versöh­
nung geschieht dadurch, daß der Sünder im heiligen Ritus sein Vergehen eingesteht, 
dadurch die Ordnung anerkennt und zu ihrer Wiederherstellung die auferlegten Sank­
tionen willig übernimmt. Solche Sanktionen können sein: Bußübungen, asketischer 
Verzicht, Opfer eigenen oder fremden Lebens, aber auch ritualisierte Tier- und Sach­
opfer. 
Dieses Schuldverständnis und das ihm entsprechende Versöhnungsgeschehen wird 
vielfach magisch genannt: richtiger wäre objektivistisch. Denn Sünde und Versöhnung 
werden hier nicht primär als ein interpersonales Geschehen verstanden, als Abbruch 
und Wiederaufnahme personaler Beziehungen zwischen Gott und Mensch, im Vorder­
grund steht vielmehr die sachhafte Verletzung der vorgegebenen hl. Ordnung und die 
sachhafte Wiederherstellung des verletzten umgreifenden Ordnungsgefüges. Darum 
spielt es auch keine sonderliche Rolle, ob der sündige Mensch mit Freiheit, Wissen und 
Absicht gehandelt hat und wie seine Absicht und Lage war. Es interessiert vornehmlich 
der objektive Bruch und die objektive Wiederherstellung der Ordnung. Exemplarisch 
mag für diese Auffassung auf die alten griechischen Tragödien hingewiesen werden. So 
ist z. B. Oedipus des Inzestes schuldig, obwohl er in Unwissenheit gehandelt hat; 
dennoch muß er die Strafe für sein Vergehen auf sich nehmen. Gelegentlich scheint, 
zumal in den ältesten 'Schichten, dieses Schuld- und Versöhnungsverständnis auch noch 
im AT durch, so z. B. in der Geschichte von Bileam (4 Mos 22). Der Prophet schlägt 
auf seine Eselin ein, als Gott sich ihr in den Weg stellt. Bileam weiß nichts davon, aber 
als Gott sich ihm später zu erkennen gibt, ruft er aus: ,,Ich habe mich vergangen, 
ich wußte nicht, daß Du mir auf dem Weg entgegenstandestfU Bileam hat sich also 
vergangen, hat Schuld auf sich geladen, obwohl er nichts davon wußte und die Tat nicht 
seiner Freiheit entsprang2• 

Wenn mithin auch diese objektivistische Sicht von Sünde und Versöhnung im AT noch 
durchscheint, findet sich hier aufs ganze und vor allem auf die weitere Entwicklung der 
Glaubensgeschichte gesehen eine völlig andere Perspektive, ja eine grundsätzliche 
Korrektur des archaisch-magischen Verständnisses. Das deutlich zu erkennen, ist des­
halb für unsere Frage so wichtig, weil das objektivistische, von der Schrift abgelehnte 
Schuld- und Versöhnungsverständnis bis heute noch von manchen Christen auf die 
Beichte übertragen wird. Das geschieht z. B. dann, wenn man in der Beichte den von 
Gott vorgeschriebenen harten „Ritus" erblickt, in dem die verletzte Gottesordnung 
wieder hergestellt wird, wenn im Vordergrund die formale Gültigkeit, der richtige 
Vollzug „mit allen Teilen" steht, wenn das Bewußtsein besteht, daß der Ritus wieder­
holt (,,eine Wiederholungsbeichte abgelegt'') werden muß, wofern nicht alles nach 
Recht und Ordnung und formaler Gültigkeit geschehen ist, damit die Sanktion für 
die verletzte Gottesordnung erfüllt und diese restituiert wird. 
Dieses Mißverständnis der Beichte wird uns noch eingehender beschäftigen. Hier sei 
nur kontrastierend hervorgehoben, daß die HI. Schrift, jedenfalls in ihren wesentlichen 
Zügen, ein total anderes Verständnis von Schuld und Versöhnung hat. Die Sünde ist 
hier eine Tat, die sich nicht primär gegen eine „objektive" Ordnung richtet, auch nicht 
gegen ein abstrakt verstandenes Gottesgesetz; die Sünde ist auch nicht das Verfehlen 
seiner selbst, eine Handlung gegen das persönliche Ideal, gegen seine eigene bessere 

2 Weitere Beispiele und Genaueres zu diesem alt-israelitischen Schuldverständnis siehe bei 
G. v. Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. I, München 1962, 276-281. 

325 



Bestimmung Die Sünde ıst vielmehr eine lat, welche die persönliche Beziehung des
Menschen ZU Gott zerstört. GCünde ist also eine Wirklichkeit, die sich „Dialog“,
Jebendigen personalen Verhältnis des Menschen ZU Gott abspielt. Sünde 1st iIm Sinne
der Bibel da, Vo der Mensch zugeben muß „Gegen Dich, BEIL Dich habe ich
gesündigt  ‚E (Ps 5S1, 6)
Sünde 1st also Auflehnung, Rebellion, ngehorsam gen den persönlichen Gott
D:  nHese recht geläufige Orme jedoch wiederum alsı verstanden werden und ist
oft ein:  g verstanden worden. So o B. wenn eine traditionelle Katechismusformu-
lierung \V der Sünde von der „Beleidigung Gottes” spricht. Gerade das hebt die
Schri nicht hervor. Nirgends ist da die Rede von der Beleidigung Gottes. Im Gegenteil!

Buch Hiob heißt „Wenn du sündigst, Wa schadest du Ihm? Und %  v  W  Vernlill deine
Sünden zahlreich werden, wWwas il du Ihm damit?““ (35, 5 Gott also durch
die Sünde nich  PP betroffen?. Was aber heißt dann Sünde Auflehnung SCH ott?
Wer durch die GSünde betroffen, Gott nicht ist? Folgende Überlegungen
könnten uns einer Antwort näherführen.
Der Gott der Offenbarung 1st wesentlich dadurch ausgezeichnet, das eil des
Menschen will, er der Gott des Heiles ist. erwählt den Menschen ZUm Heil,

ihn zu erfülltem Leben führen, beschenkt miıt seinen guten Gaben. Er eröffnet
ihm die Möglichkeit yA| einem heilvollen Leben Bun: mıiıt sich. In der Siünde aber

und darin besteht die Sünde bricht der Mensch die Beziehung Gott ab
entzieht sich dem schenkenden und erwählenden Gott. Er sein Heil nicht vVon Gott
her gewinnen, sondern al 61| selbst heraus haben. S0 ver-sagt sich der Mensch Gott

wahrsten Sinn des Wortes, hört auf j' sagen“”,  “ dem Gott des eils zZ1 ant-
worten; er reißt den Dialog ab, seinen Weg allein gehen, SEetz sich celbst Ziele,
die aqu5 eigener erreichen In der SCünde ehnt der ensch also ab,
seın Leben Gott zZzUu gründen, sich die Erfüllung Se1iN! Lebens (das, S Heil”
genannt wird) VO  S Gott her schenken lassen. 5So aber wird durch die Günde CR
Gott cht Gott elbst, sondern der Mensch betroffen. Denn Sein „Heil” nich:  er

Verfügbaren, Machbaren, durch sich selbst Erreichbaren finden, sondern
Beziehung zZzu Gott. verwirkt Seın 1  A  Venn ©5 QAU5 sich selbst ohne Gott und
gegen Gott erwirken
Mehr noch icht ] der er selbst wird durch seiıne Cünde betroffen, sondern
indem der Mensch sich V Gott lossagt, versagt sich auch den Mitmenschen Da
Gott als tragenden Grund Se1nes Lebens abweist, verliert er zugleich den tragenden
Grund jedes andere Du-Verhältnis und auych dem Du des +menschen

noch eıner größeren oder geringeren Gebrochenheit begegnen bis Ze1-
störerischen Infektion BANZET Gemeinschaften durch die Sünde eines einzelnen. So
betrifft also die Sünde Sünde gCg Gott!) gerade nich;  en Gott selbst, sondern den
Sünder und die verbundene mitmenschliche Gemeinschaft
Dieser Sachverhalt bestätigt sich auch darin, z  W  Fa oft der Bibel davon die Rede
ist, al Gott den Cünder bestraft, aber mindestens ebenso häufig ist eine andere
Wendung, nämlich die, die Gtrafe nicht etwas über den Sünder eigens Von Gott
Verhängtes ist, sondern WIEe 5 Kön S, 32 heißt al „Jahwe das Iun des
B  Osen  - auf das aup des GCünders zurückfallen äßt”, die Gtrafe der Sünde liegt
darin, der Günder die ONnsequenz seiner Sünde, den Verlust heilvollen, erfüllten
Lebens erleiden und tragen muß4

Freilich 1308+ ei|  Q Sagen, laß durch die Siinde Gottes Hoheitsrechte über Israel verletzt 5
Aber diese „Rechte Gottes“” 5 nicht primär Fordermungen Israel, esondern Gottes
Heilsgabe seı1n Volk. das Folgen
„Das bedeutet, Q Unterscheidung VO:  z Sünde und Strafe 1mm at[ Denken weithin
keine Entsprechung hat“ Ü: Rad, 2a0 279, Für das Denken wWar mıit der
bösen Tat g  n Böses in Lauf gesetzt, das sich früher oder später gCcgecn den T äter
oder cseine Gemeinschaft wenden mußte“. D7

326

Bestimmung. Die Sünde ist vielmehr eine Tat, welche die persönliche Beziehung des 
Menschen zu Gott zerstört. Sünde ist also eine Wirklichkeit, die sich im „Dialog", im 
lebendigen personalen Verhältnis des Menschen zu Gott abspielt. Sünde ist im Sinne 
der Bibel da, wo der Mensch zugeben muß: ,,Gegen Dich, gegen Dich habe ich 
gesündigt" (Ps 51, 6). 
Sünde ist also Auflehnung, Rebellion, Ungehorsam gegen den persönlichen Gott. 
Diese recht geläufige Formel kann jedoch wiederum falsch verstanden werden und ist 
oft einseitig verstanden worden. So z. B. wenn eine traditionelle Katechismusformu­
lierung von der Sünde als von der „Beleidigung Gottes" spricht. Gerade das hebt die 
Schrift nicht hervor. Nirgends ist da die Rede von der Beleidigung Gottes. Im Gegenteil! 
Im Buch Hiob heißt es: ,,Wenn du sündigst, was schadest du Ihm? Und wenn deine 
Sünden zahlreich werden, was tust du Ihm damit?" (35, 5 ff). Gott wird also durch 
die Sünde nicht betroffen8• Was aber heißt dann: Sünde = Auflehnung gegen Gott? 
Wer wird durch die Sünde betroffen, wenn es Gott nicht ist? Folgende Überlegungen 
könnten uns einer Antwort näherführen. 
Der Gott der Offenbarung ist wesentlich dadurch ausgezeichnet, daß er das Heil des 
Menschen will, daß er der Gott des Heiles ist. Er erwählt den Menschen zum Heil, 
will ihn zu erfülltem Leben führen, beschenkt ihn mit seinen guten Gaben. Er eröffnet 
ihm die Möglichkeit zu einem heilvollen Leben im Bund mit sich. In der Sünde aber 
- und darin besteht die Sünde - bricht der Mensch die Beziehung zu Gott ab. Er 
entzieht sich dem schenkenden und erwählenden Gott. Er will sein Heil nicht von Gott 
her gewinnen, sondern aus sich selbst heraus haben. So ver-sagt sich der Mensch Gott 
im wahrsten 'Sinn des Wortes, er hört auf „zu sagen", d. h. dem Gott des Heils zu ant­
worten; er reißt den Dialog ab, will seinen Weg allein gehen, setzt sich selbst Ziele, 
.die er aus eigener Kraft erreichen will. In der Sünde lehnt der Mensch also ab, 
sein Leben in Gott zu gründen, sich die Erfüllung seines Lebens (das, was „Heil" 
genannt wird) von Gott her schenken zu lassen. So aber wird durch die Sünde gegen 
Gott nicht Gott selbst, sondern der Mensch betroffen. Denn er kann sein „Heil11 nicht 
im Verfügbaren, Machbaren, durch sich selbst Erreichbaren finden, sondern nur in 
Beziehung zu Gott. Er verwirkt sein Heil, wenn er es aus sich selbst ohne Gott und 
gegen Gott erwirken will. 
Mehr noch: Nicht nur der Sünder selbst wird durch seine Sünde betroffen, sondern 
indem der Mensch sich von Gott lossagt, versagt er sich auch den Mitmenschen. Da er 
Gott als tragenden Grund seines Lebens abweist, verliert er zugleich den tragenden 
Grund für jedes andere Du-Verhältnis und kann darum auch dem Du des Mitmenschen 
nur noch in einer größeren oder geringeren Gebrochenheit begegnen bis hin zur zer­
störerischen Infektion ganzer Gemeinschaften durch die Sünde eines einzelnen. So 
betrifft also die 'Sünde (als Sünde gegen Gott!) gerade nicht Gott selbst, sondern den 
Sünder und die ihm verbundene mitmenschliche Gemeinschaft. 
Dieser Sachverhalt bestätigt sich auch darin, daß zwar oft in der Bibel davon die Rede 
ist, daß Gott den Sünder bestraft, aber mindestens ebenso häufig ist eine andere 
Wendung, nämlich die, daß die Strafe nicht etwas über den Sünder eigens von Gott 
Verhängtes ist, sondern - wie es in 1 Kön 8, 32 heißt - daß „Jahwe das Tun des 
Bösen auf das Haupt des Sünders zurückfallen lä8t11

, d. h. die Strafe der Sünde liegt 
darin, daß der Sünder die Konsequenz seiner Sünde, den Verlust heilvollen, erfüllten 
Lebens erleiden und tragen muß4• 

3 Freilich läßt sich sagen, daß durch die Sünde Gottes Hoheitsrechte über Israel verletzt sind. 
Aber diese ,,Rechte Gottes" sind nicht primär Gottes Forderungen an Israel, sondern Gottes 
Heilsgabe an sein Volk. Vgl. dafür das Folgende. 

4 „Das bedeutet, daB unsere Unterscheidung von Sünde und Strafe im atl Denken weithin 
keine Entsprechung hat" G. 1'. Rad, aaO. 279. Für das biblische Denken war mit der 
bösen Tat selbst „ein Böses in Lauf gesetzt, das sich früher oder später gegen den Täter 
oder seine Gemeinschaft wenden mußte". Ebd. 278. 

326 



Der Gedanke, der Mensch 61 celbst durch die Sünde trifft, steht auch hinter dem
Verständnis VOon Sünde Zuwiderhandlung das göttliche ese Auch ese
Formel leicht mißverstanden werden. Denn der Begriff „Gesetz ist nach unNnseriemm

heutigen Sprachgebrauch eher negativ qualifiziert; Gesetz ist etwas, das Freiheit und
Selbstentfaltung einzuschränken scheint. (Ganz anders hat Israel das, was Gottesgesetz
oder näherhin „Zehn Gebot:  e  ‚04 heißt, verstanden. Israel spricht den zehn „Worten
des Lebens  M4  f Von der „Wegweisung“, durch die Gott Volk den Weg des es
rschließt Durch die „Worte des ens  ‚I4 wird gleichsam der Raum abgesteckt, dem
sich den Menschen heilvolles, gutes und glückliches en vollziehen kann. 50 ist
das Gottesgesetz gerade der Garant einer rdnung der Freiheit. Und deswegen kann
Israel reisen als „Licht” und „Leben” (vgl Ps 119, 105 130 144) Wer darum den
„Worten des Lebens” zuwiderhandelt, die abe der egweisung durch Gott
blehnt, wiederum csich elbst, verfehlt den rechten Weg, den Gott eröffnet,
das Heilsziel, das M verheißen at. Und auch hier verfehlt der Mensch nich:  re Ur den
Je eigenen Weg, sondern ebenso den der Gemeinschaft. Denn die einzelne Günde ist
keine private Sache, die ] den einzelnen und sein Verhältnis Gott berührt, 5
dern durch die Sünde des einzelnen ommt das OSse  H4 überhaupt 1Ns  A Rollen, greift
iber auf die Gemeinschaft und wirkt zerstörerisch auf 61e eın.
Auch V1l Sünde Verständnis der Schrift wesentlich Sünde Gott
ıst, i1st ese Grundbestimmung doch richtig verstanden, wenn gleichzeitig
gt WIT:  d, Gott durch die Sünde betroffen wird, sondern der Mensch
celbst und die menschliche Gemeinschaft., Die Sünde hat SOZUSaHECN eıne doppelte
Schlagrichtung

eine „vertikale”: c]je ist Günde ott, Rebellion den sich Liebe mit-
teilenden Gott, Abbruch der Beziehungen ihm :

aber auch und damit wesentlich verbunden eine „horizontale” Schlagrichtung:
Begen sich selbst und die Gemeinschaft In der GCünde wird das eigene Heil und das
der anderen verfehlt. Dabei stehen vertikale und horizontale Dimensionen der Sünde
nicht beziehungslos nebeneinander, sondern beide aufs engste einander ZUB
ordnet: In der Zerstörung oder Beeinträchtigung des menschlichen Lebens und
Lebensraumes vollzieht sich die sichtbare Konsequenz, Verleiblichung und Konkreti-
SIEerunNgz des zerstörten  HA Gottesverhältnisses die „Horizontalität” der irdischen Wirk-
Kchkeit hinein; umgekehrt gibt die Zurückweisung der Gottesbeziehung durch den
Menschen den inneren Grund an, derer sein en und das der anderen
zerstoört. So gehören beide Aspekte 3 Sünde Das „vertikale” und „horizontale”
Element.
Hier muß Blick auf die Beichte schon gefragt werden, ob B-  er der Vergangenheit
oft die efahr bestand, viel ZU sehr, ja tact ausschließlich cdie Sünde unter rem
vertikalen Gesichtspunkt zZ.U sehen, nämlich als Beleidigung Gottes bzw. alsc Anschlag
auf eiıne abstrakte Gottesordnung; viel wenig wurde herausgestellt, die Cünde
sich ebensosehr zerstörerisch die Menschen und die menschliche Gemein-
schaft richtet. Wird das aber nich‘  . oder nich:  er genügend gesehen, ommt Gott vornehm-

ın die Rolle eines obersten Gesetzgebers, der meis ıner'  en Gründen
V enschen Gehorsam verlangt und dabei oft „die Freude“ verdirbt, da &1
auf peinlichste eo  al  ( S@e11! den enschen einengenden Vorschriften achtet und
S1IEe der Übertretung IMUNUCOS bestraft®. Mehr noch fact ausschließlich die
VE Dimension der Günde betont WITF'  d, ommt entsprechend auch die Versöhnung

den Blick als eın eschehen zwischen Gott und Mensch Gott muß 5
enschen versöhnt werden. Dann aber ist schon Ansatz der Weg verbaut, über-
haupt noch etwas wıe Bußsakrament, nämlich eiıne kirchliche Vermittlung der

5 Man denke LUr das Verständnis der Beichte als es Tribunal und der
Absolutionsgewalt richterlicher Vollmacht.

2277

Der Gedanke, daß der Mensch sich selbst durch die Sünde trifft, steht auch hinter dem 
Verständnis von Sünde als Zuwiderhandlung gegen das göttliche Gesetz. Auch diese 
Formel kann leicht mißverstanden werden. Denn der Begriff „Gesetz" ist nach unserem 
heutigen Sprachgebrauch eher negativ gualißziert; Gesetz ist etwas, das Freiheit und 
Selbstentfaltung einzuschränken scheint. Ganz anders hat Israel das, was Gottesgesetz 
oder näherhin „Zehn Gebote" heißt, verstanden. Israel spricht von den zehn „Worten 
des Lebens", von der „Wegweisung", durch die Gott seinem Volk den Weg des Heiles 
erschließt. Durch die „Worte des Lebens" wird gleichsam der Raum abgesteckt, in dem 
sich für den Menschen heilvolles, gutes und glückliches Leben vollziehen kann. So ist 
das Gottesgesetz gerade der Garant einer Ordnung der Freiheit. Und deswegen kann 
Israel es preisen als „Licht" und „Leben" (vgl. Ps 119, 105. 130. 144). Wer darum den 
„Worten des Lebens" zuwiderhandelt, wer die Gabe der Wegweisung durch Gott 
ablehnt, trifft wiederum sich selbst, er verfehlt den rechten Weg, den Gott eröffnet, 
das Heilsziel, das er verheißen hat. Und auch hier verfehlt der Mensch nicht nur den 
je eigenen Weg, sondern ebenso den der Gemeinschaft. Denn die einzelne Sünde ist 
keine private Sache, die nur den einzelnen und sein Verhältnis zu Gott berührt, son­
dern durch die Sünde des einzelnen kommt das Böse überhaupt ins Rollen, es greift 
über auf die Gemeinschaft und wirkt zerstörerisch auf sie ein. 
Auch wenn Sünde im Verständnis der HI. Schrift ganz wesentlich Sünde gegen Gott 
ist, so ist diese Grundbestimmung doch nur richtig verstanden, wenn gleichzeitig 
igesagt wird, daß nicht Gott durch die Sünde betroffen wird, sondern der Mensch 
selbst und die menschliche Gemeinschaft. Die Sünde hat sozusagen eine doppelte 
Schlagrichtung: 
1. eine „vertikale": sie ist Sünde gegen Gott, Rebellion gegen den sich in Liebe mit­
teilenden Gott, Abbruch der Beziehungen zu ihm; 
2. aber auch - und damit wesentlich verbunden - eine „horizontale" Schlagrichtung: 
gegen sich selbst und die Gemeinschaft. In der Sünde wird das eigene Heil und das 
der anderen verfehlt. Dabei stehen vertikale und horizontale Dimensionen der Sünde 
nicht beziehungslos nebeneinander, sondern beide sind aufs engste einander zuge­
ordnet: In der Zerstörung oder Beeinträchtigung des menschlichen Lebens und seines 
Lebensraumes vollzieht sich die sichtbare Konsequenz, Verleiblichung und Konkreti­
sierung des zerstörten Gottesverhältnisses in die „Horizontalität" der irdischen Wirk­
lichkeit hinein; umgekehrt gibt die Zurückweisung der Gottesbeziehung durch den 
Menschen den inneren Grund dafür an, daß der Sünder sein Leben und das der anderen 
zerstört. So gehören beide Aspekte zur Sünde: Das „ vertikale" und „horizontale" 
Element. 
Hier muß im Blick auf die Beichte schon gefragt werden, ob nicht in der Vergangenheit 
oft die Gefahr bestand, viel zu sehr, ja fast ausschließlich die Sünde unter ihrem 
vertikalen Gesichtspunkt zu sehen, nämlich als Beleidigung Gottes bzw. als Anschlag 
auf eine abstrakte Gottesordnung; viel zu wenig wurde herausgestellt, daß die Sünde 
sich ebensosehr zerstörerisch gegen die Menschen und gegen die menschliche Gemein­
schaft richtet. Wird das aber nicht oder nicht genügend gesehen, kommt Gott vornehm­
lich in die Rolle eines obersten Gesetzgebers, der aus meist unerßndlichen Gründen 
vom Menschen Gehorsam verlangt und ihm dabei oft „die Freude" verdirbt, da er 
auf peinlichste Beobachtung seiner den Menschen einengenden Vorschriften achtet und 
sie im Fall der Obertretung minutiös bestraft5. Mehr noch: wenn fast ausschließlich die 
vertikale Dimension der Sünde betont wird, kommt entsprechend auch die Versöhnung 
nur in den Blick als ein Geschehen zwischen Gott und Mensch: Gott muß vom 
Menschen versöhnt werden. Dann aber ist schon im Ansatz der Weg verbaut, über­
haupt noch so etwas wie ein Bußsakrament, nämlich eine kirchliche Vermittlung der 

5 Man denke nur an das übliche Verständnis der Beichte als göttliches Tribunal und der 
Absolutionsgewalt als rkhterlicher Vollmacht. 

327 



Versöhnung zu begründen und verstehen. Dann kann wirklich zZUu echt gefragt
werden: Warum laßt sich die Vergebung der Schuld nicht mit Gott alle:  ın, ohne
Dazwischenschaltung kirchlicher Instanzen ausmachen? So;  mit hängt bereits 5AilZ
entscheiden! S theologischen Sündenbegriff ab, ob und wiıie inneres Verständnis
des Bußsakramentes erreicht werden
Das hier kurz skizzierte biblische Sündenverständnis beschränkte sich W  JAaTtr auf den
at] Kontext: geht aber 11771 wesentlichen auch das ein. So können WITr
unmehr die weiterführende rage stellen: Wenn Sünde geschehen ist, wıe geschieht,
wlie Vergebung und Versöhnung geschehen?

Vergebung und Versöhnung nach der Schrift
Der Mensch kann G1{ nicht selbst vergeben, PT die Sünde B-  Pr ungeschehen
machen und wieder Von sich aQu>s den Raum des Heils eintreten. Denn durch seine
vertfehlte Entscheidung hat nich:‘  vr mit Gott gebrochen, sondern auch sich selbst
et{was B-  er mehr voll Rücknehmbares gesetzt: die Tiete Wesens ist die
verfehlte Freiheitsentscheidung eingedrungen und prag bleibend das weıtere
Leben Darüber hinaus ist durch die Sünde auch z cht mehr Rücknehmbares

die Welt und die mitmenschliche Gemeinschaft hineingesetzt worden; die Schuld des
Menschen hat sich nach außen verleiblicht und objektiviert und wirkt SO  } auf die
menschliche Gemeinschaft ein. Das OSe  H entfaltet eINe geradezu destruktive Macht,

da, wW«( der einzelne sich persönlich bekehren und das OSse  “ ungeschehen machen
..  MO:!  chte  /  * eine €e, Von Sünder gleichsam abgelöste Dynamik des 0sen hat begon-
nen. D:  Yese doppelte „Unrücknehmbarkeit” der CSünde acht eren C Ausweg-
losigkeit AQUS5, Darum stellt sich noch einmal verschärft die rage Wie ist Versöhnung
möglich?
Die Antwort der Schri lautet Nur dadurch, Vergebung und Neubeginn Von
Gott her geschenkt werden. Dazu genuügt g  es cht, Gott das VO): Menschen
abgebrochene Verhältnis ‚vertikaler Direktheit“ wiederherstellt, sondern

muß eben weil die Sünde sich der Zerstörung oder Beeinträchtigung des eigenen
und gemeinschaftlichen ens verleiblicht hat csich auch die mkehr des enschen
und se1n versöhntes eben die „Horizontalitä s ınein verleiblichen, konkreti-
sieren, objektivieren. are  .. Sünde Rebellion gen Gott, WUr:  .  de sein Wort der
Vergebung und Liebe alle Schuld vergeben. Da sich Giünde aber den Lebensvollzug
des Sünders und seiner Welt hinein konkret vermittelt at, Versöhnung
auch der Öffentlichen mkehr, der zeichenhaft-sichtbaren Überwindung des OSsen und
e1INes konkreten Lebensanfangs
Dieser wichtige Grundgedanke steht offenbar hinter eıner Reihe VOIL cehr verschiedenen
Versöhnungshandlungen, die der Schrift antreffen. Nur das Wichtigste se]

folgenden kurz ckizziert.
Versöhnung ım

a) Rituelle Versöhnung.
dieser Gestalt der Versöhnung muß sich der Sünder, Vergebung SPe1IN! Schuld

‚u erhalten, einem bestimmten SÖffentlich-kultischen Gühneritus unterziehen. Wenn WIT
cCiese Auffassung auch nahezu allen archaischen Religionen finden, steht G1e

1m eiınem völlig anderen Kontext: Israel muß nämli: Jahwe celbst
den Kıtus dere stiften und selbst Ben vollziehen. icht der ensch
1st also Subjekt der Sühne, nich:  er versöhnt Gott, sondern umgekehrt: Gott versöhnt
den enschen‘ Im kultischen ollzug des Cühneritus es Heilsangebot zeichen-

Vgl. dazu Mos 21, Hier betet das Volle Jahwe „Schaff deinem Volk Israel Sühne.‘
De Rad, aaQ, 2863 bemerkt „Demnach nicht Jahwe der Empfänger der Sühne,

sondern Israel: vielmehr Jahwe der Handelnde, indem durch Stiftung der Sühne)

328

Versöhnung zu begründen und zu verstehen. Dann kann wirklich zu Recht gefragt 
werden: Warum läßt sich die Vergebung der Schuld nicht mit Gott allein, ohne 
Dazwischenschaltung kirchlicher Instanzen ausmachen? Somit hängt es bereits ganz 
entscheidend vom theologischen Sündenbegriff ab, ob und wie ein inneres Verständnis 
des Bußsakramentes erreicht werden kann. 
Das hier kurz skizzierte biblische 'Sündenverständnis beschränkte sich zwar auf den 
atl Kontext; es geht aber im wesentlichen auch in das NT ein. So können wir 
nunmehr die weiterführende Frage stellen: Wenn Sünde geschehen ist, wie geschieht, 
wie kann dann Vergebung und Versöhnung geschehen? 

n. Vergebung und Versöhnung nach der lß. Sdirift 

Der Mensch kann sich nicht selbst vergeben, er kann die Sünde nicht ungeschehen 
machen und wieder von sich aus in den Raum des Heils eintreten. Denn durch seine 
verfehlte Entscheidung hat er nicht nur mit Gott gebrochen, sondern auch in sich selbst 
etwas nicht mehr voll Rücknehmbares gesetzt: In die Tiefe seines Wesens ist die 
verfehlte Freiheitsentscheidung eingedrungen und prägt nun bleibend das weitere 
Leben. Darüber hinaus ist durch die Sünde auch etwas nicht mehr Rücknehmbares 
in die Welt und die mitmenschliche Gemeinschaft hineingesetzt worden; die Schuld des 
Menschen hat sich nach außen verleiblicht und objektiviert und wirkt so auf die 
menschliche Gemeinschaft ein. Das Böse entfaltet eine geradezu destruktive Macht, 
selbst da, wo der einzelne sich persönlich bekehren und das Böse ungeschehen machen 
.möchte; eine eigene, vom Sünder gleichsam abgelöste Dynamik des Bösen hat begon­
nen. Diese doppelte „Unrücknehmbarkeit" der Sünde macht deren ganze Ausweg­
losigkeit aus. Darum stellt sich noch einmal verschärft die Frage: Wie ist Versöhnung 
.möglich? 
Die Antwort der HI. Schrift lautet: Nur dadurch, daß Vergebung und Neubeginn von 
Gott her geschenkt werden. Dazu genügt es nicht, daß Gott das vom Menschen 
abgebrochene Verhältnis sozusagen in „vertikaler Direktheit" wiederherstellt, sondern 
es muß - eben weil die Sünde sich in der Zerstörung oder Beeinträchtigung des eigenen 
und gemeinschaftlichen Lebens verleiblicht hat - sich auch die Umkehr des Menschen 
und sein neues versöhntes Leben in die „Horizontalität" hinein verleiblichen, konkreti­
sieren, objektivieren. Wäre Sünde nur Rebellion gegen Gott, würde sein Wort der 
Vergebung und Liebe alle Schuld vergeben. Da sich Sünde aber in den Lebensvollzug 
des Sünders und seiner Welt hinein konkret vermittelt hat, bedarf es zur Versöhnung 
auch der öffentlichen Umkehr, der zeichenhaft-sichtbaren Oberwindung des Bösen und 
eines konkreten neuen Lebensanfangs. 
Dieser wichtige Grundgedanke steht offenbar hinter einer Reihe von sehr verschiedenen 
Versöhnungshandlungen, die wir in der HI. Schrift antreffen. Nur das Wichtigste sei 
im folgenden kurz skizziert. 

1. Versöhnung im AT 

a) Rituelle Versöhnung. 
In dieser Gestalt der Versöhnung muß sich der Sünder, um Vergebung seiner Schuld 
zu erhalten, einem bestimmten öffentlich-kultischen Sühneritus unterziehen. Wenn wir 
diese Auffassung auch in nahezu allen archaischen Religionen finden, so steht sie 
doch im AT in einem völlig anderen Kontext: Für Israel muß nämlich Jahwe selbst 
den Ritus der Sühne stiften und ihn selbst am Menschen vollziehen. Nicht der Mensch 
ist also Subjekt der Sühne, nicht er versöhnt Gott, sondern umgekehrt: Gott versöhnt 
den Menschen6• Im kultischen Vollzug des Sühneritus tritt Gottes Heilsangebot zeichen-

8 Vgl. dazu 5 Mos 21, 8: Hier betet das Volk zu Jahwe: ,,Sdtaff deinem Volk Israel Sühne." 
G. i,. Rad, aaO, 283 bemerkt dazu: ,,Demnadt ist nidtt Jahwe der Empfänger der Sühne, 
sondern Israel; vielmehr Jahwe ist der Handelnde, -indem er (durdt Stiftung der Sühne) 

328 



haft-sichtbar an den Menschen heran, und eser macht gehorsamen, oft chwierigen
Mit- und Nachvollzug des Sühneritus @1' Umkehrwillen die Of£fentlichkeit hinein
zeichenhaft-sichtbar deutlich ; den Nachvollzug des Ritus ekenn: der Mensch,
den falschen Weg SCHANKEI zu seın, distanziert sich Vomn der Sünde und ihren
Folgen, reißt Pr csich ihnen los. Go vollzieht der Mensch konkret seine Umkehr und
streckt sich nach e1iner befreiten Existenz Die Stiftung des Gühneritus durch
Gott sagt mithin dem er einerseits die Vergebung ZUu ‚„vertikale Dimension”),
und S1e vermüittelt andererseits die Möglichkeit Z konkreter mkehr und Ausräumung
des Öösen „horizontale Dimension”).
ußer den vielfältigen blutigen Sühneriten, die das kennt, finden WIT VOT allem
den jüngeren literarischen Schichten als Sühneritus auch eine andere gottesdienstliche
Feier, die INnSsSeren heutigen Bußftfeiern nicht unähnlich ist- Im Namen und Auftrag
Gottes rufen die Priester das sündige Volk Buße und Umkehr. Das hebräisch-
biblische Wort mkehr schub) bedeutet dabei radikale Anderung des sündigen
eges, den HMan eingeschlagen at, und Hinkehr auf den Weg, den ott dem Men-
schen eröffnet hat. mkehr besagt also eine t+otale Kehre, Doppelsinn
von Abkehr und Hinkehr Zu colcher mkehr fordern die Priester auf. TDDas rituelle
Versöhnungsgeschehen verleiblicht sich bestimmten Bußübungen, Hören auf
Gottes Wort, Bekenntnis der Schuld und der Bitte 1 ‘ll Ver-
gebung. Daraufhin proklamieren die Priester Auftrag Gottes die Vergebung.
Auch hier ®  ist Gott der eigentlich Handelnde: Gott versöhnt, 1n  .  dem T den
Ritus der Versöhnung stiftet, zu dessen Fe:  Jer auffordert und damit die Möglichkeit zu
konkreter mkehr und gemeinsamen1nfang schenkt?

Versöhnung und Fürbitte.
Neben der rituellen Versöhnung erscheint im häufig der Gedanke, die Ver-
gebung Von Schuld die Vermittlung besonderer Gottesmaäanner gebunden ist. Ihre
Fürbitte bei Got+t+ WIT: als wirksames Mittel ZUT Vergebung der Schuld betrachtet. Ja,

ist geradezu eiıne wesentliche Aufgabe der Gott besonders Erwählten, die
GCiünder und das sündige olk bittend die Bresche reten, „eine Mauer auf-
zu richten den Zorn Jahwes”, wIe häufig heiß:  er Kern dieser Idee dürfte 1e€e
Überzeugung sein, Vergebung dadurch geschieht, sichtbar wird und sich vermittelt,

die Gerechten sich mit den Sündern solidarisieren, gerade 50 den Schuldzusammen-
hang aufbrechen und der wie eine Infektion um sich greifenden Macht des B  Osen
Einhalt gebieten. So will Z Mose lieber selbst mıit seinem sündigen Volk untergehn,
als lein gerettet, das Volk agegen Von Gott verwortfen wird Auf Grund

den eilsbann von der belasteten Gemeinschaft abwendet. In ist ULI  {l nirgends
Jahwe celbst das Subjekt des ‚Sühnens’, sondern berall der Priester: aber daraus ist
keineswegs A ine 5qnz veränderte Vorstellung von dem Sühnevorgang schließen,
denn b«e P tri4 überhaupt der ester als das Bevollmä  igte Organ Jahwes in den
Vordergrund. Es ıst also auch hier letztlich Jahwe, der die Sühne wirkt oder versagt, obwohl

Sühnehandlung Nur durch Priester vollziehen 1äßt.* Mag auch hinter den Sühneriten
oft noch die Vorstellung stehen, die Unheilsmacht des sen gleichsam ayuf das Tier-
opfer übertragen abgeleitet wird, entscheiden ist doch, das Sühnegeschehen
die zerstörende Unheilswirkung einer Tat aufgehoben wird, l—a{] der Siünde-Unheils-
Zusammenhang durch öffentliche mkehr und Distanzierung VOom sen gebrochen wird.

diesem Sinn ist die Sühne ke;  1n trafakt, sondern ein von Jahwe gestiftetes eils- und
efreiungsgeschehen Das WIT auch daraus rsichtlich, D+t das hebräische Wort
befreien 7 AÄUTEOUOVAaL) ausschließ von der Erlösung Israels der
ägyptischen Gef{l eIL5chaft benutzt. (Vgl dazu Procksch, AUO®, in IV, 334)

wiıie ott also Mein handelnd das olk 5 Ägypten befreit hat, sichtbar er Welt,
ist auch, der die ichtbare Befreiungstat der Sühne vollzieht. Die rituelle

Versöhnung m1}  thin verstanden alg Befreiungstat Gottes.
ı Vgl diesen F.-J. Ortkemper, Der Ruf ZUFE mkehr der Bibel, ..  — Exeler /

Ortkem Greshake Waltermann, Zum en uße und Bußfeier, Stuttgart 1971, 39
Würt wein, Art. WETAVOEO, in ThHWNT I 9076

329

haft-sichtbar an den Menschen heran, und dieser macht im gehorsamen, oft schwierigen 
Mit- und Nachvollzug des Sühneritus seinen Umkehrwillen in die Öffentlichkeit hinein 
zeichenhaft-sichtbar deutlich; durch den Nachvollzug des Ritus bekennt der Mensch, 
den falschen Weg gegangen zu sein, distanziert er sich von der Sünde und ihren 
Folgen, reißt er sich von ihnen los. So vollzieht der Mensc:h konkret seine Umkehr und 
streckt sich nach einer neuen befreiten Existenz aus. Die Stiftung des Sühneritus durch 
Gott sagt mithin dem Sünder einerseits die Vergebung zu (,,vertikale Dimension"), 
und sie vermittelt andererseits die Möglichkeit zu konkreter Umkehr und Ausräumung 
des Bösen (,,horizontale Dimension"). 
Außer den vielfältigen blutigen Sühneriten, die das AT kennt, .finden wir vor allem in 
den jüngeren literarischen Schichten als Sühneritus auch eine andere gottesdienstliche 
Feier, die unseren heutigen Bußfeiern nicht unähnlich ist: Im Namen und Auftrag 
Gottes rufen die Priester das sündige Volk zu Buße und Umkehr. Das hebräisch­
biblische Wort für Umkehr(= schub) bedeutet dabei radikale Änderung des sündigen 
Weges, den man eingesc:hlagen hat, und Hinkehr auf den Weg, den Gott dem Men­
sdten eröffnet hat. Umkehr besagt also eine totale Kehre, im Doppelsinn 
von Abkehr und Hinkehr. Zu soldter Umkehr fordern die Priester auf. Das rituelle 
Versöhnungsgesdtehen verleiblidtt sich dann in bestimmten Bußübungen, im Hören auf 
Gottes Wort, im Bekenntnis der Sdtuld und in der Bitte um Ver­
gebung. Daraufhin proklamieren die Priester im Auftrag Gottes die Vergebung. 
Audt hier ist Gott der eigentlich Handelnde: Gott versöhnt, indem er den 
Ritus der Versöhnung stiftet, zu dessen Feier auffordert und damit die Möglichkeit zu 
konkreter Umkehr und gemeinsamen neuem Anfang schenkt7• 

b) Versöhnung und Fürbitte. 
Neben der rituellen Versöhnung ersdteint im AT häufig der Gedanke, daß die Ver­
gebung von Sdtuld an die Vermittlung besonderer Gottesmänner gebunden ist. Ihre 
Fürbitte bei Gott wird als wirksames Mittel zur Vergebung der Schuld betradttet. Ja, 
es ist geradezu eine wesentliche Aufgabe der von Gott besonders Erwählten, für die 
Sünder und das sündige Volk fürbittend in die Bresdte zu treten, ,,eine Mauer auf­
zurichten gegen den Zorn Jahwes", wie es häußg heißt. Kern dieser Idee dürfte die 
Oberzeugung sein, daß Vergebung dadurdt gesdtieht, sidttbar wird und sich vermittelt, 
daß die Geredtten sidt mit den Sündern solidarisieren, gerade so den Sdtuldzusammen­
hang aufbrechen und der wie eine Infektion um sic:h greifenden Madtt des Bösen 
Einhalt gebieten. So will z.B. Mose lieber selbst mit seinem sündigen Volk untergehn, 
als daß er allein gerettet, das Volk dagegen von Gott verworfen wird. Auf Grund 

den Unheilsbann von der belasteten Gemeinschaft abwendet. In P iist nun zwar nirgends 
Jahwe selbst das Subjekt des ,Sühnens', sondern überall der Priester; aber daraus ist 
keineswegs auf eine ganz veränderte Vorstellung von dem Sühnevorgang zu schließen, 
denn bei P tritt überhaupt der Priester als das Bevollmächtigte Organ Jahwes in den 
Vordergrund. Es ist also auch hier letztlich Jahwe, der die Sühne wirkt oder versagt, obwohl 
P die Sühnehandlung nur durch Priester vollziehen läßt.'' Mag auch hinter den Sühneriten 
oft noch die Vorstellung stehen, daß die Unheilsmacht des Bösen gleichsam auf das Tier­
opfer übertragen und abgeleitet wird, entscheidend ist doch, daß durch das Sühnegeschehen 
die zerstörende Unheilswirkung einer Tat aufgehoben wird, daß der Sünde-Unheils­
Zusammenhang durch öffentliche Umkehr und Distanzierung vom Bösen gebrochen wird. 
In diesem Sinn ist die Sühne kein Strafakt, sondern ein von Jahwe gestiftetes Heils- und 
Befreiungsgeschehen. Das wird auch daraus ersichtlich, daß Dt das hebräische Wort filr 
befreien ( = pdh, LXX = 1..tJ'tQoüat>m) ausschließlich von der Erlösung Israels aus der 
ägyptischen Gefang_enschaft benutzt. (Vgl. dazu Procksch, Art. 1..uco, in: ThWNT IV, 334). 
So wie Gott also allein handelnd das Volk aus Ägypten befreit hat, sichtbar vor aller Welt, 
so ist er es auch, der die sichtbare Befreiungstat der Sühne vollzieht. Die rituelle 
Versöhnung wird mithin verstanden als Befreiungstat Gottes. 

7 Vgl. zu diesen Bußfeiem F.-]. Ortkemper, Der Ruf zur Umkehr in der Bibel, in: Exeler / 
Ortkemper/Greshake/Waltermann, Zum Thema: Buße und Bußfeier, Stuttgart 1971, 39; 
E. Würthwein, Art. µe'tavoero, in: ThWNT IV, 976 ff. 

329 



dieser Haltung der Solidarität des Mose mıf dem schuldiggewordenen Volk häalt Gott
ın seiner Erwählung fest und sche: Versöhnung vgl 2 Mos 32, 32; 32, O In der
Fürbitte und Golidarität der Gottesmänner vermittelt sich also ebenfalls die Vergebung
Gottes und die Aufhebung des B:  Osen  . auf eine konkrete €else. Gegenüber dem vorigen
Abschnitt a) über die rituelle Versöhnung treffen hier auf einen .
Gedanken Was aber beide Gestalten der Vergebung miteinander verbindet, 1st die
Idee ei1ner „Konkreten Vermittlung”, clie Gott cselbst ctiftet. Das heißt Vergebung
geschieht beide Male nich  > der Unmittelbarkeit des Gott-Seele-Verhältnisses, sondern
S1e bedarf konkreter Vermittlungsinstanzen. In diesen konkreten Vermittlungen
eiblicht sich sowohl die Vergebung VvVon Ceiten Gottes als auch der Umkehrwille des
Menschen und seın entschiedenes Fintreten gegen das un sich greifende 0Se,  ..
C) Versöhnung alc HinwendungB Mitmenschen.
Vor allem das rituelle Versöhnungsgeschehen neigt einer großen Gefahr, nämlich
dazu, den Vollzug des Ritus und die a!  .  ußere Buße das Entscheidende ZU halten und
SIl die radikale mkehr des Herzens Zu en. Darum , eın solches veräußer-
chtes Versöhnungsgeschehen auf die schärfste eler Propheten. GSie heben auf
vielfache We  155e hervor, laf? durch den außeren Vollzug des Ritus der ensch
noch grundsätzlich Kreis seiner selbst bleibt, seines en eges, Sünde
Hingegen gibt S1e ein eichen, eine Verleiblichung des mkehrwillens, wodurch
der Mensch wirklich sich selbst herausgerissen und eın LEeuUer Anfang gewährt
wird Die entschlossene liebende Hinwendung ZU) Bruder, Zum Mitmenschen, e5s50n-
RTSs den Ärmsten und Bedrängtesten. Damit ist eher, alc mıit dem Vollzug eines
KRitus die ewähr egeben, das Böse, das durch die Sünde 1Ns Rollen gekommen
ist, bezwungen WIT'!  d. So ist die Versöhnung mit dem Nächsten und der Einsatz die
Mitmenschen das „Medium“ der Umk: Gott und der Versöhnung mit
„Medium“” darf hier nicht mißverstanden werden: Me1n] nicht, der Mitmensch
m „Mittel” ist, ZUMM rechten Gottesverhältnis zZzu finden, sondern: Nächsten,
versöhnten Zusammenleben mit ihm, begegnet und verwirklicht sich zugleich konkret
das Vergebungs- und Heilsangebot Gottes. der anders: He Begegnung mit dem
Nächsten ist der OUrt, 1  A  vv  VCd  Ü  J sich die Versöhnung mıit Gott und versöhntes menschliches
en konkret entscheidet und vermüittelt. „Wenn du dem Hungrigen dein rot
brichst und unglückliche Obdachlose in dein Haus aufnimmst, und W  [LiL du den Halb-
nackten siehst und kleidest und deinen Volksgenossen nicht entziehst, .
dann wird der Herr antworten und Sagen: ‚Hier, hier bin ich !‘ dI (Jes 58, f),
dann also ist der Herr mıf seinem Versöhnungsangebot nahe Der Nächste, den Gott
sendet, iıst mit das leibhaftige, konkrete Versöhnungsangebot, das Gott schenkt Es
ist neben und Fürbitte clie dritte eise, wiıe sich Vergebung der Schuld
und Versöhnung konkret vermitteln. Go bestätigen sich auch hier die beiden durch-
gehenden Aussagen des Der Sünder empfängt die Vergebung nich  ü direkter
Unmittelbarkeit, sondern S1e wird von Gott einer leibhaftig-zeichenhaften
Vermittlung gesagt und dargeboten, und nich:  Pn der Mensch versöhnt Gott, sondern
Gott versöhnt den Menschen.
Hier ce1l die Gedankenfolge kurz unterbrochen, damit jetz: bereits deutlich werde,
WIEe das Gesagte Verstehenszugang ZUur Beichte Relevanz hat Schon wenn
E die Botschaft des ernst nımmt, zeig! sich, wieviel a il der üblichen Einstellung
mancher Christen S Thema Buße und Beichte korrekturbedürftig 15t Für nicht
wenl: Christen ıst die Beichte bestimmt durch den Gedanken, S1e müßten Buße
und beichten und Gott versöhnen. Nach der Schri 15% gerade umgekehrt: Gott
versöhnt den Menschen: der Anfang wird gewährt, B-  . er-wirkt. In der Beichte
wird dieser Gesichtspunkt darin deutlich, 1afß die Vergebung vVon Gott amtli
durch den beauftragten Amtsträger zugesagt wird. Gerade SO wird deutlich und sichtbar,
daf clie ergebung etwas ist, iber das MNan icht selbst verfügt, sondern Was „ab
extra““ geschenkt wird

330

dieser Haltung der 'Solidarität des Mose mit dem schuldiggewordenen Voll< hält Gott 
an seiner Erwählung fest und schenkt Versöhnung (vgl. 2 Mos 32, 32; 32, 9 ff). In der 
Fürbitte und Solidarität der Gottesmänner vermittelt sich also ebenfalls die Vergebung 
Gottes und die Aufhebung des Bösen auf eine konkrete Weise. Gegenüber dem vorigen 
Abschnitt a) über die rituelle Versöhnung treffen wir zwar hier auf einen neuen 
Gedanken. Was aber beide Gestalten der Vergebung miteinander verbindet, ist die 
Idee einer „konkreten Vermittlung", die Gott selbst stiftet. Das heißt: Vergebung 
geschieht beide Male nicht in der Unmittelbarkeit des Gott-Seele-Verhältnisses, sondern 
sie bedarf konkreter Vermittlungsinstanzen. In diesen konkreten Vermittlungen ver­
leiblicht sich sowohl die Vergebung von Seiten Gottes als auch der Umkehrwille des 
Menschen und sein entschiedenes Eintreten gegen das um sich greifende Böse. 
c) Versöhnung als Hinwendung zum Mitmenschen. 
Vor allem das rituelle Versöhnungsgeschehen neigt zu einer großen Gefahr, nämlich 
dazu, den Vollzug des Ritus und die äußere Buße für das Entscheidende zu halten und 
sich die radikale Umkehr des Herzens zu ersparen. Darum trifft ein solches veräußer­
lichtes V ersöhnungsgeschehen auf die schärfste Kritik vieler Propheten. Sie heben auf 
vielfache Weise hervor, daß durch den nur äußeren Vollzug des Ritus der Mensch 
noch grundsätzlich im Kreis seiner selbst bleibt, seines falschen Weges, seiner Sünde. 
Hingegen gibt es für sie ein Zeichen, eine Verleiblichung des Umkehrwillens, wodurch 
der Mensch wirklich aus sich selbst herausgerissen und ihm ein neuer Anfang gewährt 
wird: Die entschlossene liebende Hinwendung zum Bruder, zum Mitmenschen, beson­
ders zu den Ärmsten und Bedrängtesten. Damit ist eher, als mit dem Vollzug eines 
Ritus die Gewähr gegeben, daß das Böse, das durch die Sünde ins Rollen gekommen 
ist, bezwungen wird. So ist die Versöhnung mit dem Nächsten und der Einsatz für die 
Mitmenschen das „Medium" der Umkehr zu Gott und der Versöhnung mit ihm. 
„Medium" darf hier nicht mißverstanden werden; es meint nicht, daß der Mitmensch 
nur „Mittel" ist, um zum rechten Gottesverhältnis zu .finden, sondern: im Nächsten, im 
versöhnten Zusammenleben mit ihm, begegnet und verwirklicht sich zugleich konkret 
das Vergebungs- und Heilsangebot Gottes. Oder anders: Die Begegnung mit dem 
Nächsten ist der Ort, wo sich die Versöhnung mit Gott und versöhntes menschliches 
Leben konkret entscheidet und vermittelt. ,,Wenn du dem Hungrigen dein Brot 
brichst und unglückliche Obdachlose in dein Haus aufnimmst, und wenn du den Halb­
nackten siehst und ihn kleidest und dich deinen Voll<sgenossen nicht en~iehst, ... 
dann wird der Herr dir antworten ... und sagen: ,Hier, hier bin ich!'" (Jes 58, 7 f), 
dann also ist der Herr mit seinem Versöhnungsangebot nahe: Der Nächste, den Gott 
sendet, ist mithin das leibhaftige, konkrete Versöhnungsangebot, das Gott schenkt. Es 
ist - neben Ritus und Fürbitte - die dritte Weise, wie sich Vergebung der Schuld 
und Versöhnung konkret vermitteln. So bestätigen sich auch hier die beiden durch­
gehenden Aussagen des AT: 1. Der Sünder empfängt die Vergebung nicht in direkter 
Unmittelbarkeit, sondern sie wird ihm von Gott in einer leibhaftig-zeichenhaften 
Vermittlung zugesagt und dargeboten, und 2. nicht der Mensch versöhnt Gott, sondern 
Gott versöhnt den Menschen. 
Hier sei die Gedankenfolge kurz unterbrochen, damit jetzt bereits deutlich werde, 
wie das Gesagte für einen Verstehenszugang zur Beichte Relevanz hat: Schon wenn 
man die Botschaft des AT ernst nimmt, zeigt sich, wieviel an der üblichen Einstellung 
mancher Christen zum Thema Buße und Beichte korrekturbedürftig ist. Für nicht 
wenige Christen ist die Beichte bestimmt durch den Gedanken, sie müßten Buße tun 
und beichten und so Gott versöhnen. Nach der Schrift ist es gerade umgekehrt: Gott 
versöhnt den Menschen; der neue Anfang wird gewährt, nicht er-wirkt. In der Beichte 
wird dieser Gesichtspunkt darin deutlich, daß die Vergebung von Gott amtlich, d. h. 
durch den beauftragten Amtsträger zugesagt wird. Gerade so wird deutlich und sichtbar, 
daß die Vergebung etwas ist, über das man nicht selbst verfügt, sondern was „ab 
extra" geschenkt wird. 

330 



Und weiter: Der auch bei praktizierenden Christen anzutreffende Grundvorwurtf
£  BCBEIN die Beichte, 661e se1l eigentlich eın Grunde überflüssiger mweg für etwas,
Vas MMall [ sich persönli mit Gott selbst ausmachen könne, wird
schon Von der at] Idee der konkreten Versöhnungsvermittlung her beantwortet.

IN laß Versöhnung wesentlich die konkrete Verleiblichung gehört,
dem Sinn, daß sowohl das Vergebungswort Gottes, als auch der Umkehrwille des
Menschen und die . versöhnten Beziehungen menschlichen Leben sichtbar,
konkret, „,WIT.  kli d‘ll zZu werden haben, kann 1e Beichte vVon hier 115 jene
Christusgeschehen her eröffnete Vermittlungsinstanz verstanden werden, der das
Versöhnungsgeschehen sich seinen verschiedenen Momenten konkret vermittelt®.
Doch damit wurde schon vorge.  en

Die Versöhnungsbotschaft des
Das zieht mıit Versöhnungsbotschaft die ınjen  .  s des aus, radikalisiert
und konkretisiert S1e freilich VO der Person und Botschaft Jesu Christi her. Für das
ıst Jesus Christus selbst das von Gott gestiftete Sühnemittel ergebung der
en celbst ist das versöhnende Wort, das dem Menschen edingungslos die
ergebung Gottes zuspricht. Sein Vergebungswort macht dabei die Günde nicht

und die Vergangenheit nicht ungeschehen, soöndern sagt, Gott den Sünder
annımmt, wıe ist, mıiıt Seiner ganzen sündigen Vergangenheit. Der Mensch

braucht nicht den Punkt Null seiner Existenz VO der Siünde zurückzukehren, un
Zeu anfangen Zu Öönnen. Das ware  ; ja auch nich  r mög ohne Rr SPINEe Identität
verlöre. Der Mensch braucht die GCünde nicht ZUu verstecken oder verdrängen. Jesus
spri vielmehr als Sünder, der er ist, die Nähe Gottes ZU; stellt gerade die
Sünde untfer e1ne grenzenlose Verheißung: 61€e ist icht mehr das Ausweglose, und
der ens: steht nicht mehr der verzweifelten und frustrierenden Frage, wıe er
seın vielleicht verpfuschtes Leben ungeschehen und wieder ung bringen kann.
Jesus nımmt vielmehr die Sünder seine Gemeinschaft auf und sagt ihnen
s1e als Sünder VC Gott an  NOoOMMEN und mıit ihm versöhnt sind. So ist Jesus auch die
Erfülung und Radikalisierung der Gottesmänner des AT, die die Günder eintreten
und mıiıt ihnen vV( Gott olidarisch sind.
Die Vergebung, die Jesus zuspricht, ist unzertrennlich verbunden mit der Forderung,
Von der GSiünde umzukehren. Umkehr heißt dabei ganz auf der Linie des Ablassen
VO dem VWeg, der Von Gott wegführt und UFr das eigene ZUMM Ziel hat; sotatt
dessen auf dem Weg gehen, den Jesus G erschließt. mkehr bedeutet also christ-
lichen Verständnis wesentlich Nachfolge Jesu®, Eingehen die große ewWwe-

und Dynamik, die ihm angebrochen ist, Einübung ın das PL  > Modell mensch-
lichen Lebens, das ffenbar geworden ist. Wenn deshalb jemand Sagt und
50  C etwas 111} Ja durchaus h!  oren  .. bedürfe eigentlich B  . der Buße und
mkehr, da IT1a eın anständiger Mensch se]l und niemanden umgebracht habe, ist
das eın völliges Verkennen dessen, Wa Umkehr im heißt ] geht gar icht primär
darum, dieser oder jener Einzelsünde auszusteigen, geht nicht darum, einen
bestimmten Gittenkodex einzuhalten, einen „Beichtspiegel” abzuhaken, sondern

geht darum, dem Anruf Gottes ZUuU entsprechen, der in Jesus aufleuchtet, den Weg
Z gehen, vVvVon dem Jesus sagt, laß selbst dieser Weg ıst. Solche mkehr zu Gott
konkretisiert csich auch für Jesus und das gHanze wesentlich ın der ekehrung
und Hinkehr er. Da se1 HUF —> folgende nt] ussagen erinnert: Das
der Vergebung, das vVon Gott empfangen, ist gebunden clie Vergebung, die WIT

Dabei S  wollen WIr en dieses Beitrags davon bsehen, dafß die Beichte nicht die
einzige Vermittlungsgestalt der Versöhnung ist, GL WI1e ja auch ım schon verschiedene
Vermittlungsweisen gab, deren Grundzüge auch für heute noch Geltung en können.,
Vgl. dazu und e  m folgenden Kasper, Wesen und Formen der Buße, in Glaube und
Geschichte, Mainz 1970, 311—329.

331

Und weiter: Der - auch bei praktizierenden Christen anzutreffende - Grundvorwurf 
gegen die Beichte, sie sei eigentlich ein im Grunde überflüssiger Umweg für etwas, 
was man doch an sich persönlich mit Gott selbst ausmachen könne, wird 
schon von der atl Idee der konkreten Versöhnungsvermittlung her beantwortet. 
Bedenkt man, daß zur Versöhnung wesentlich die konkrete Verleiblichung gehört, in 
dem Sinn, daß sowohl das Vergebungswort Gottes, als auch der Umkehrwille des 
Menschen und die neuen versöhnten Beziehungen im menschlichen Leben sichtbar, 
konkret, ,,wirklich" zu werden haben, so kann die Beichte von hier aus als jene vom 
Christusgeschehen her eröffnete Vermittlungsinstanz verstanden werden, in der das 
Versöhnungsgeschehen sich in seinen verschiedenen Momenten konkret vermittelt8• 

Doch damit wurde schon vorgegriffen. 

2. Die V ersöhnungsbotschaft des NT 

Das NT zieht mit seiner Versöhnungsbotschaft die Linien des AT aus, radikalisiert 
und konkretisiert sie freilich von der Person und Botschaft J esu Christi her. Für das NT 
ist Jesus Christus selbst das von Gott gestiftete Sühnemittel zur Vergebung der 
Sünden. Er selbst ist das versöhnende Wort, das dem Menschen bedingungslos die 
Vergebung Gottes zuspricht. Sein Vergebungswort macht dabei die Sünde nicht ver­
gessen und die Vergangenheit nicht ungeschehen, sondern sagt, daß Gott den Sünder 
so annimmt, wie er ist, mit seiner ganzen sündigen Vergangenheit. Der Mensch 
braucht nicht an den Punkt Null seiner Existenz vor der Sünde zurückzukehren, um 
neu anfangen zu können. Das wäre ja auch nicht möglich, ohne daß er seine Identität 
verlöre. Der Mensch braucht die Sünde nicht zu verstecken oder zu verdrängen. Jesus 
spricht ihm vielmehr als Sünder, der er ist, die Nähe Gottes zu; er stellt gerade die 
Sünde unter eine grenzenlose Verheißung: sie ist nicht mehr das Ausweglose, und 
der Mensch steht nicht mehr vor der verzweifelten und frustrierenden Frage, wie er 
sein vielleicht verpfuschtes Leben ungeschehen und wieder in Ordnung bringen kann. 
Jesus nimmt vielmehr die Sünder in seine Gemeinschaft auf und sagt ihnen zu, daß 
sie als Sünder von Gott angenommen und mit ihm versöhnt sind. So ist Jesus auch die 
Erfüllung und Radikalisierung der Gottesmänner des AT, die für die Sünder eintreten 
und mit ihnen vor Gott solidarisch sind. 
Die Vergebung, die Jesus zuspricht, ist unzertrennlich verbunden mit der Forderung, 
von der Sünde umzukehren. Umkehr heißt dabei ganz auf der Linie des AT: Ablassen 
von dem Weg, der von Gott wegführt und nur das eigene Ich zum Ziel hat; statt 
dessen auf dem Weg gehen, den Jesus uns erschließt. Umkehr bedeutet also im christ­
lichen Verständnis ganz wesentlich Nachfolge Jesu9, Eingehen in die große neue Bewe­
gung und Dynamik, die in ihm angebrochen ist, Einübung in das neue Modell mensch­
lichen Lebens, das in ihm offenbar geworden ist. Wenn deshalb jemand sagt - und 
so etwas kann man ja durchaus hören -, man bedürfe eigentlich nicht der Buße und 
Umkehr, da man ein anständiger Mensch sei und niemanden umgebracht habe, so ist 
das ein völliges Verkennen dessen, was Umkehr im NT heißt. Es geht gar nicht primär 
darum, aus dieser oder jener Einzelsünde auszusteigen, es geht nicht darum, einen 
bestimmten Sittenkodex einzuhalten, einen „Beichtspiegel" abzuhaken, sondern 
es geht darum, dem Anruf Gottes zu entsprechen, der in Jesus aufleuchtet, den Weg 
zu gehen, von dem Jesus sagt, daß er selbst dieser Weg ist. Solche Umkehr zu Gott 
konkretisiert sich auch für Jesus und das ganze NT ganz wesentlich in der Bekehrung 
und Hinkehr zum Bruder. Dafür sei nur an folgende ntl Aussagen erinnert: Das Maß 
der Vergebung, das wir von Gott empfangen, ist gebunden an die Vergebung, die wir 

8 Dabei wollen wir im Rahmen dieses Beitrags davon a,bsehen, daß die Beichte nicht die 
einzige Vermittlungsgestalt der Versöhnung ist, so wie es ja auch im AT schon verschiedene 
Vermittlungsweisen gab, deren Grundzüge auch fiir uns heute noch Geltung haben können. 

9 Vgl. dazu und zum folgenden W. Kasper, Wesen und Formen der Buße, in: Glaube und 
Geschichte, Mainz 1970, 311-329. 

331 



anderen schenken (Mit 6, 12). Unser Verhältnis Gott hat die Versöhnung mıit dem
Mitmenschen Voraussetzung (Mt y 23) Das Gilleichnis unbarmherzigen Knecht
macht dies Form einer Geschichte deutlich Nur wWer seinem Mitknecht vergibt und

mıit versöhnt, erhält auch celbst Versöhnung mit Gott. Der Mitmensch 1st
also der ÖOrt, sich unsere Versöhnung mıit ott konkret vermittelt. der anders: Mit
Gott versöhnt sein, heißt wesentlich einem versöhnten Verhältnis Mitmenschen
stehen!®,
Das gleiche wird auch Verhalten Jesu deutlich Die Menschen, die durch die
vergebende usage Gottes empfangen haben, bilden hinfort gleichsam Jesus
herum eine Jüngerschaft als die eme1ns derer, die auch untereinander einem
versöhnten Verhältnis stehen. Mithin +reffen WIT wieder auf den gleichen Gedanken
co WIEe die GCünde Zwel Dimensionen hat, die ‚vertikale“ und die „horizontale”, cdas
zerbrochene Verhältnis zu Gott und die erstörung des eigenen Lebens wiıe der
menschlichen emeins:  t, S{  (} hat auch die Versöhnung diese doppelte Struktur Gott
nummt den enschen TTOTLZ Sünde n und stellt wiederum Gemeinschaft mit ihm
er, zuHl andern aber hebt auch die Macht der Sünde, die das eigene und fremde
Leben ze  A rt, dadurch auf, Von Christus her eıne Gemeinschaft, gleichsam eın
„Raum'  44 gestiftet ist, WOo enschen umkehren und sich gegenseitig Schuld vergeben,
eine Gemeinschaft, der S  in sich gegenseitig neuen Anfang zutrau; und ZU-
IMULE| und sich gegenseıtig einem solchen Anfang verhilft. Gerade durch
gegenseitige ergebung eiıner Gemeinschaft, die auf Versöhnung bedacht ist, wird
die zerstörende Macht der Sünde unter den ens! überwunden.
Damit csind die biblischen und anthropologischen Voraussetzungen gelegt, 1n von hier

zZzu einem Heferen Verständnis der Beichte zZzu elangen.
Die ıfermittlung der Versöhnung

71  he Kirche ıst Christus als Gemeinde existierend”, bemerkt einmal hervorragender
rTägnanz Bonhoeffer, durch die Kirche geht das erlösende und befreiende
andeln Jesu weiter. Das auch von der vergebenden und versöhnenden Wirksam-
eit Jesu. der Kirche hat das Vergebungswort Jesu bleibenden Ort,
die Kirche wird weitervermittelt. Mehr noch Die Kirche soll en Raum der
Versöhnung darstellen, dem enschen sich gegenseitig vergeben, ın dem nicht cdie
Vergangenheit des einzelnen aufgerechnet und hämisch abgeschätzt WIT  d, sondern
dem g Mut S Neubeginn macht und den } Anfang glaubend jeden
helfend begleitet. Das versöhnte Leben der Gemeinde Christi ist SO das konkrete
eichen, die Verleiblichung und Vermittlung die versöhnte Beziehung, ın der der
Mensch Gott steht. Dabei ıst die Kirche nicht etwas sektenhaft Abgeschiedenes,
sondern 61e ist, da s1e sich für alle Z.Uu öffnen at, gleichsam eiıne Vorausnahme der

verwirklicht wird
versöhnten Menschheit, der absichtlich auf alle und alles gerichtet Versöhnung
Freilich auch jene, die Kirche und damit ZUT Gemeinde der mıt Gott, mit sich
selbst und untereinander Versöhnten gehören, ist das versöhnte Leben eın unange-
fochtener Besitz. Darum wird der empfangenen abe der Versöhnung iıimmer
wieder die Aufgabe, sich versöhnen. Und doch bleibt eın ständiges Defizit. Es
gibt die Wirklichkeit der Sünde auch der Gemeinde, und VaTr SO real und unüber-
sehbar, da{f(? von Anfang an niemals das Ideal absoluter Sündenlosigkeit und Heiligkeit

verwirklich! wurde. Die Kirche erfäh: sich immer auch als Kirche der Sünder.
Sije erkennt, sie, die doch den Umkehrruf Jesu und se1in Versöhnungswort ın die
Welt hinein weıtersagen soll, selbst Gtelle der je Umkehr und Ver-
söhnung bedarf. Darum muß zuerst den eigenen Reihen Versöhnung verwirklicht

10 dazıt Rahner, Über die Einheit Von Nächsten- und Gottesliebe, in Schriften
Theologie VI, 27 TG

332

anderen schenken (Mt 6, 12). Unser Verhältnis zu Gott hat die Versöhnung mit dem 
Mitmenschen zur Voraussetzung (Mt 5, 23). Das Gleichnis vom unbarmherzigen Knecht 
macht dies in Form einer Geschichte deutlich: Nur wer seinem Mitknecht vergibt und 
sich mit ihm versöhnt, erhält auch selbst Versöhnung mit Gott. Der Mitmensch ist 
also der Ort, wo sich unsere Versöhnung mit Gott konkret vermittelt. Oder anders: Mit 
Gott versöhnt sein, heißt wesentlich in einem versöhnten Verhältnis zum Mitmenschen 
stehen 1°. 
Das gleiche wird auch im Verhalten J esu deutlich: Die Menschen, die durch ihn die 
vergebende Zusage Gottes empfangen haben, bilden hinfort gleichsam um Jesus 
herum seine Jüngerschaft als die Gemeinschaft derer, die auch untereinander in einem 
versöhnten Verhältnis stehen. Mithin treffen wir wieder auf den gleichen Gedanken: 
So wie die Sünde zwei Dimensionen hat, die „ vertikale" und die „horizontale", das 
zerbrochene Verhältnis zu Gott und die Zerstörung des eigenen Lebens wie der 
menschlichen Gemeinschaft, so hat auch die Versöhnung diese doppelte Struktur: Gott 
nimmt den Menschen trotz seiner Sünde an und stellt wiederum Gemeinschaft mit ihm 
her„ zum andern aber hebt er auch die Macht der 'Sünde, die das eigene und fremde 
Leben zerstört, dadurch auf, daß von Christus her eine Gemeinschaft, gleichsam ein 
,,Raum" gestiftet ist, wo Menschen umkehren und sich gegenseitig Schuld vergeben, 
eine Gemeinschaft, in der man sich gegenseitig einen neuen Anfang zutraut und zu­
mutet und sich gegenseitig zu einem solchen Anfang verhilft. Gerade so, durch 
gegenseitige Vergebung in einer Gemeinschaft, die auf Versöhnung bedacht ist, wird 
die zerstörende Macht der Sünde unter den Menschen überwunden. 
Damit sind die biblischen und anthropologischen Voraussetzungen gelegt, um von hier 
aus zu einem tieferen Verständnis der Beichte zu gelangen. 

IIl. Die Beichte - kirchliche Vermittlung der Versöhnung 
„Die Kirche ist Christus als Gemeinde existierend", bemerkt einmal in hervorragender 
Prägnanz D. Bonhoeffer, d. h. durch die Kirche geht das erlösende und befreiende 
Handeln Jesu weiter. Das gilt auch von der vergebenden und versöhnenden Wirksam­
keit Jesu. In der Kirche hat das Vergebungswort Jesu seinen bleibenden Ort, durch 
die Kirche wird es weitervermittelt. Mehr noch: Die Kirche soll jenen Raum der 
Versöhnung darstellen, in dem Menschen sich gegenseitig vergeben, in dem nicht die 
Vergangenheit des einzelnen aufgerechnet und hämisch abgesdtätzt wird, sondern in 
dem man Mut zum Neubeginn madtt und an den neuen Anfang glaubend jeden 
helfend begleitet. Das versöhnte Leben in der Gemeinde Christi ist so das konkrete 
Zeichen, die Verleiblidtung und Vermittlung für die versöhnte Beziehung, in der der 
Mensdt zu Gott steht. Dabei ist die Kirche nidtt etwas sektenhaft Abgesdtiedenes, 
sondern sie ist, da sie sidt für alle zu öffnen hat, gleichsam eine Vorausnahme der 
versöhnten Menschheit, in der absidttlich auf alle und alles gerichtet Versöhnung 
verwirklidtt wird. 
Freilidt auch für jene, die zur Kirche und damit zur Gemeinde der mit Gott, mit sich 
selbst und untereinander Versöhnten gehören, ist das versöhnte Leben kein unange­
fodttener Besitz. Darum wird aus der empfangenen Gabe der Versöhnung immer 
wieder die Aufgabe, sidt zu versöhnen. Und dodt bleibt ein ständiges Defizit. Es 
gibt die Wirklichkeit der Sünde auch in der Gemeinde, und zwar so real und unüber­
sehbar, daß von Anfang an niemals das Ideal absoluter Sündenlosigkeit und Heiligkeit 
in ihr verwirklidtt wurde. Die Kirche erfährt sidt immer auch als Kirche der Sünder. 
Sie erkennt, daß sie, die dodt den Umkehrruf Jesu und sein Versöhnungswort in die 
Welt hinein weitersagen soll, selbst an erster Stelle der je neuen Umkehr und Ver­
söhnung bedarf. Darum muß zuerst in den eigenen Reihen Versöhnung verwirklicht 

10 Vgl. dazu K. Rahner, Ober die Einheit von Nächsten- und Gottesliebe, in: Schriften zur 
Theologie VI, 277-298. 

332 



werden. 50 heißt 25 Eph 4, „Vergebt euch gegenseitig, (  O  J wıe euch auch ott
Chris!  E vergeben hat“, d Die Von Gott empfangene Vergebung mu(s$ sich
weiter fortsetzen im Vergeben und Versöhnen untereinander. Ahnliche Äussagen
ziehen sich durch das e hindurch Die Macht des B:  Osen  H3 ist auch der christ-
lichen emenmnmde noch da, aber S1e wird dort besiegt, W die Schuld bekannt wird, wWwWo
ian csich gegenseitig vergibt, sich einen HEeu Anfang ermöglicht und dazu verhil£t,
eiınen entscheidenden 1  1611 Schri auf Chris:  < zu

So ist das versöhnte Leben etwas, AFTZAS sich wesentlich der Gemeinde abspielt und
LA  Ü gerade das en der Gemeinde verhiltt. Denn hier wird sowohl das
(„vertikale‘) Versöhnungswort Jesu lebendig weitergegeben als auch die („horizon-

Verwirklichung versöhnten Lebens konkret vermittelt, N: Distanz
der Sünde, Einschlagen e1nNnes ] Weges, Versöhnung mit dem Bruder Al das
kann auf sehr verschiedene Weise geschehen, und es 1st auch der Geschichte auf
verschiedene Weise praktiziert worden. Immer aber hat cich ese kirchliche Vermitt-
lung VO mbkehr und Versöhnung da zugespitzt, WC eın Gemeindemitglied die einmal
durch die aurfre vollzogene Hinkehr Christus durch sSein chuldhaftes Verhalten
völlig rückgängig gemacht und dadurch erwiesen hat, daß nicht ehr ZU.  I Gemeinde
der mıit Gott und untereinander Versöhnten gehört. Gerade in einem solchen Fall, den

gewöhnlich ..  „Tod  Sun!  d  e  d CNNEN, zeigt sich noch einmal 1ın aller Deutlichkeit,
weder die GSiünde noch die Versöhnung eine „Privatsache“ ist, clie ihren ÖOrt allein iın der
vertikalen Gott-Mensch-Beziehung hat.

Die Sünde ıst eine Privatsache, durch die der Mensch sich allenfalls celbst
cschadet: Denn durch schwere Schuld wird das Ziel der Kirche, Gemeinde der Versöhn-
ten einer unversöhnten Welt Zu Se1nNn und VOT der Welt zeichenhaft das versöhnende
Wort Gottes die Menschheit ZU repräasentieren und verwirklichen, entstellt. Jede
Sünde widerspricht dem innersten Wesen der Kirche und dt 561e nicht das senmn, Jas
G1e eigentlich seıin coll und WOZUu cC1@e unterwegs ıst Chris: geliebte Braut ohne Flecken
und unzeln zu sein, wıe D Eph D, heißt. So wird jeder Getaufte durch Se1Ne
Sünde auch n der Kirche, und das heißt etztlich versöhnten Zusammenleben der
enschen ul Aus dem Nein Gott resultiert SOMN: zwischenmenschlicher
Unfriede, Ungerechtigkeit, Unordnung, SO wıe gekehrt die „horizontale“ Sünde
Konsequenz und Konkretion des Ungehorsams Gott 1st. er hinaus hat
die Sünde eine Macht, die zerstörend überspringt auch auf die Mitmenschen, auf die
ganze Gemeinde. Die Sünde ist wahrsten Sinn des Wortes gemeingefährlich. Darum
hat 61 altersher die Gemeinde vVon einem schweren Cünder geirennt. Sie exkom-
ızıert ihn; d nich:  pa mehr Mitte des kirchlichen Lebens, eucharistischen
Communio Z bis heute. D  125e Trennung VO Sünder hat verschiedene Intentionen:
Sie ist eine Art negativer Verkündigung. Die Kirche macht damit deutlich, die
Sünde e1n Anschlag auf ihr Wesen 1st 1e Irennung vom Cünder ist aber 2. auch der
Anfang einer möglichen Wiederversöhnung. Um PS einem Wortspiel gen  * Die
Kirche scheidet den CSünder sich heraus, amit dieser sich u ent-scheiden ZU)
Umkehr11 Öie macht damit den ganzen rnst der Sünde klar und provoziert gerade
damit eıiınen klaren entschiedenen Neuanfang.
Für diesen Anfang begleitet von altersher die Kirche den Sünder durch ihr
Gebet Die sogenannten Absolutionsworte, die der beichthörende Priester e1ım Vollzug
des Bußsakramentes spricht, sind Grunde als die Zusammenfassung des Gebetes
der gesamten Gemeinde ür die Versöhnung des Sünders mıit Gott und mit der Kirche

„Binden und .  Öösen“,  “ wıe bei Mt 18, bzw. „Sünde vergeben und ehalten lassen“”, wie
in Joh 20 heißt, G1  nd cOomit wel Se;  iten ein und desselben Oorgangs nı Alternativen‘),

durch den B-d Umkehr und Wiederversöhnung des Sünders ermögli

K

werden. So heißt es in Eph 4, 32: ,, Vergebt euch gegenseitig, so wie euch auch Gott in 
Christus vergeben hat", m. a. W.: Die von Gott empfangene Vergebung muß sich 
weiter fortsetzen im Vergeben und Versöhnen untereinander. Ähnliche Aussagen 
ziehen sich durch das ganze NT hindurch: Die Macht des Bösen ist auch in der christ­
lichen Gemeinde noch da, aber sie wird dort besiegt, wo die Schuld bekannt wird, wo 
man sich gegenseitig vergibt, sich einen neuen Anfang ermöglicht und dazu verhilft, 
einen entscheidenden neuen Schritt auf Christus hin zu tun. 

So ist das versöhnte Leben etwas, was sich wesentlich in der Gemeinde abspielt und 
wozu gerade das Leben in der Gemeinde verhilft. Denn hier wird sowohl das 
(,,vertikale") Versöhnungswort Jesu lebendig weitergegeben als auch die (,,horizon­
tale'') Verwirklichung versöhnten Lebens konkret vermittelt, nämlich: Distanz von 
der Sünde, Einschlagen eines neuen Weges, Versöhnung mit dem Bruder. All das 
kann auf sehr verschiedene Weise geschehen, und es ist auch in der Geschichte auf 
verschiedene Weise praktiziert worden. Immer aber hat sich diese kirchliche Vermitt­
lung von Umkehr und Versöhnung da zugespitzt, wo ein Gemeindemitglied die einmal 
durch die Taufe vollzogene Hinkehr zu Christus durch sein schuldhaftes Verhalten 
völlig rückgängig gemacht und dadurch erwiesen hat, daß es nicht mehr zur Gemeinde 
der mit Gott und untereinander Versöhnten gehört. Gerade in einem solchen Fall, den 
wir gewöhnlich „Todsünde" nennen, zeigt sich noch einmal in aller Deutlichkeit, daß 
weder die Sünde noch die Versöhnung eine „Privatsache" ist, die ihren Ort allein in der 
vertikalen Gott-Mensch-Beziehung hat. 

Die Sünde ist keine Privatsache, durch die der Mensch sich allenfalls selbst 
schadet: Denn durch schwere Schuld wird das Ziel der Kirche, Gemeinde der Versöhn­
ten in einer unversöhnten Welt zu sein und vor der Welt zeichenhaft das versöhnende 
Wort Gottes an die Menschheit zu repräsentieren und zu verwirklichen, entstellt. Jede 
Sünde widerspricht so dem innersten Wesen der Kirche und läßt sie nicht das sein, was 
sie eigentlich sein soll und wozu sie unterwegs ist: Christi geliebte Braut ohne Flecken 
und Runzeln zu sein, wie es in Eph 5, 27 heißt. So wird jeder Getaufte durch seine 
Sünde auch an der Kirche, und das heißt letztlich am versöhnten Zusammenleben der 
Menschen schuldig. Aus dem Nein gegen Gott resultiert somit zwischenmenschlicher 
Unfriede, Ungerechtigkeit, Unordnung, so wie umgekehrt die „horizontale" Sünde 
Konsequenz und Konkretion des Ungehorsams gegen Gott ist. Darüber hinaus hat 
die Sünde eine Macht, die zerstörend überspringt auch auf die Mitmenschen, auf die 
ganze Gemeinde. Die Sünde ist im wahrsten Sinn des Wortes gemeingefährlich. Darum 
hat sich von altersher die Gemeinde von einem schweren Sünder getrennt. Sie exkom­
muniziert ihn; läßt ihn nicht mehr zur Mitte des kirchlichen Lebens, zur eucharistischen 
Communio zu, bis heute. Diese Trennung vom Sünder hat verschiedene Intentionen: 
Sie ist 1. eine Art negativer Verkündigung. Die Kirche macht damit deutlich, daß die 
Sünde ein Anschlag auf ihr Wesen ist. Die Trennung vom Sünder ist aber 2. auch der 
Anfang einer möglichen Wiederversöhnung. Um es in einem Wortspiel zu sagen: Die 
Kirche scheidet den Sünder aus sich heraus, damit dieser sich neu ent-scheiden kann zur 
Umkehr11• Sie macht damit den ganzen Ernst der Sünde klar und provoziert gerade 
damit einen klaren entschiedenen Neuanfang. 

Für diesen neuen Anfang begleitet von altersher die Kirche den Sünder durch ihr 
Gebet. Die sogenannten Absolutionsworte, die der beichthörende Priester beim Vollzug 
des Bußsakramentes spricht, sind im Grunde als die Zusammenfassung des Gebetes 
der gesamten Gemeinde für die Versöhnung des Sünders mit Gott und mit der Kirche 

11 „Binden und lösen", wie es bei Mt 18, bzw. ,,Sünde vergeben und behalten lassen", wie 
es in Joh 20 heißt, sind somit zwei Seiten ein und desselben Vorgangs (nicht Altemativenl), 
durch den die Kirche die Umkehr und Wiederversöhnung des Sünders ermöglicht. 

333 



verstehen!?. der Erteilung der Absolution bei der Beichte handelt also der Priester
nicht isoliert, sondern faßt Gebet der ganzen Kirche amtli lese
alte Idee kirchlicher Beichttheologie ıst Jungst wieder aufgegriffen worden durch die
Worte der UE Absolutionsformel Js den Dienst der Kirche schenke ich
Verzeihung und TIE| Der Dienst der Kirche besteht nicht ausschließlich, aber
wesentlich Gebet aller die Versöhnung der GCSünder.
Vom Sünder US5 gesehen muß sich der Neuanfang verleiblichen Bekenntnis der
Schuld, Willen, sich VC( der Sünde abzukehren und sich mıiıt der Gemeinde au5-
zusöhnen. Das dürfte auch der eigentliche theologische Sinn des bei cschwerer Schuld
geforderten persönlichen Schuldbekenntnissses senin. Gerade heute, WO der Mensch oft
versucht, durch Projektion SeiNner Schuld auf die anderen Schuld verdrängen und
unbewußte Schuld abzuwehren, weil eTt nicht cstark ist, sich celbst der Wahrheit
sSe1Nes Lebens rAN stellen!3, ist die Forderung des Bekenntnisses angesichts eines Mit-
christen, normalerweise des Priesters!*, eın wirklicher Dienst, den die Kirche eistet.

Bekenntnis wirkt csich gleichsam die Wiederversöhnung miıt Gott, mıit sich selbst und
mit der Gemeinschaft CB-: Denn Bekenntnis der Schuld bedeutet zutiefst Preis-
gabe sgeiner selbst und damit Distanz ın der Sünde Wenn Mensch cht HNUur
bekennt: ich bin Sünder, sondern: ich bin dieser Sünder, ich habe nicht Teil

der allgemeinen Sündhaftigkeit der Menschheit, sondern dieser Otelle bin ich
unvertretbar verantwortlich für Unordnung, Unrecht, Unfrieden, 50 reißt sich der
Mensch durch dieses Bekenntnis höchster We  152 von der Sünde los und macht
Seinen Umkehrwillen sichtbar, ‚„konkret“. Trst durch das Aussprechen der Schuld
trıtt diese anschaulich dem Menschen ‚„heraus“”.
Es ist ja e1ne psychologische Beobachtung, die jeder sich celbst verifizieren kann,
wenn sich fragt Wie ommt 5 eigentlich, SO schwer fällt, SeINe Schuld eınem
anderen gegenüber auszusprechen? liegt doch wohl daran, gerade ussprechen
der Schuld diese Nun geradezu Raum zwischen MIr und dem anderen csteht und

ihrer Objektivität und damit ihrem ganzen Gewicht erst erscheint. Vor dem
Aussprechen ist die Sünde gleichsam „gefiltert”, interpretiert, entschuldigt ın mir.
Wird 561e »ber ausgesprochen, steht S1@e ihrer nackten Gegenständlichkeit VOT mMuUr;
jetz! kann ich nichts mehr vormachen. csehe S1e jetzt zugleich auch mıit den
ugen des anderen und entdecke 0 erst eigentliches Gesicht. Bonhoeffer £aßt
diesen Sachverhalt sechr treffend folgende Sätze: „Sünde unerkannt bleiben,
G1e scheut das Licht. Im unkel des Unausgesprochenen vergiftet 612 das C Wesen
des Menschen. Das en der frommen Gemeinschaft geschehen. der
Beichte bricht das Licht des Evangeliums die Finsternis und Verschlossenheit des
Herzens hinein. Indem das Sündenbekenntnis gesicht des cAQristlichen Bruders
geschieht, wird die letzte es der Selbstrechtfertigung preisgegeben Der Sünder
erfe sich aus, eTt gibt all 621n Böses hin, gibt ceın Herz Gott, und er findet die
Vergebung aller Sein! Sünden der Gemeinschaft Jesu Christi und des Bruders. Die
ausgesprochene, bekannte Sünde hat alle Macht verloren. Sie ist als Siünde offenbar
geworden und gerichtet. Sie B die Gemeinschaft nich:  en mehr zerreißen. Nun
tragt die Gemeinschaft die Sünde des Bruders. ist mıiıt seinem Bösen icht mehr
allein, sondern e  er hat Sein Böses mıit der Beichte ‚abgelegt‘, Gott hingegeben. ıst

abgenommen Die verborgene Günde trennte Von der Gemeinschaft, machte

Vgl dazıu resnakKe, Zur Erneuerung des en Bußwesens. Überlegungen S
dogmenges  tlicher und systematischer Sicht, ..  v Exeler Ortkemper Greshake alter-
mMann, Zum Thema Buße und Bußfeier, Stuttgart 1971, 76

15 Vgl dazu Affemann, Schuld, Schulderfahrung und Gewissen, ın HerKorr. 27 (1973)
131
Auf die rage der „Laienbeichte” hier nicht eingegangen werden. Vegl.
Greshake, aa0Q.

334

zu verstehen12• In der Erteilung der Absolution bei der Beichte handelt also der Priester 
nicht isoliert, sondern er faßt das Gebet der ganzen Kirche amtlich zusammen. Diese 
alte Idee kirchlicher Beichttheologie ist jüngst wieder aufgegriffen worden durch die 
Worte der neuen Absolutionsformel „Durch den Dienst der Kirche schenke ich dir 
Verzeihung und Frieden". Der Dienst der Kirche besteht - nicht ausschließlich, aber 
wesentlich - im Gebet aller um die Versöhnung der Sünder. 

Vom Sünder aus gesehen muß sich der Neuanfang verleiblichen im Bekenntnis der 
Schuld, im Willen, sich von der Sünde abzukehren und sich mit der Gemeinde aus­
zusöhnen. Das dürfte auch der eigentliche theologische Sinn des bei schwerer Schuld 
geforderten persönlichen Schuldbekenntnissses sein. Gerade heute, wo der Mensch oft 
versucht, durch Projektion seiner Schuld auf die anderen Schuld zu verdrängen und 
unbewußte Schuld abzuwehren, weil er nicht stark genug ist, sich selbst der Wahrheit 
seines Lebens zu stellen13, ist die Forderung des Bekenntnisses angesichts eines Mit­
christen, normalerweise des Priesters14, ein wirklicher Dienst, den die Kirche leistet. 
Im Bekenntnis wirkt sich gleichsam die Wiederversöhnung mit Gott, mit sich selbst und 
mit der Gemeinschaft vorweg. Denn Bekenntnis der Schuld bedeutet zutiefst Preis­
gabe seiner selbst und damit Distanz von der Sünde. Wenn ein Mensch nicht nur 
bekennt: ich bin ein Sünder, sondern: ich bin dieser Sünder, ich habe nicht nur Teil 
an der allgemeinen Sündhaftigkeit der Menschheit, sondern an dieser Stelle bin ich 
unvertretbar verantwortlich für Unordnung, Unrecht, Unfrieden, so reißt sich der 
Mensch durch dieses Bekenntnis in höchster Weise von der Sünde los und macht 
seinen Umkehrwillen sichtbar, ,,konkret". Erst durch das Aussprechen der Schuld 
tritt diese - anschaulich gesagt - aus dem Menschen „heraus". 

Es ist ja eine psychologische Beobachtung, die jeder an sich selbst verifizieren kann, 
wenn er sich fragt: Wie kommt es eigentlich, daß es so schwer fällt, seine Schuld einem 
anderen gegenüber auszusprechen? Es liegt doch wohl daran, daß gerade im Aussprechen 
der Schuld diese nun geradezu im Raum zwischen mir und dem anderen steht und so 
in ihrer Objektivität und damit in ihrem ganzen Gewimt erst ersmeint. Vor dem 
Ausspremen ist die Sünde gleichsam „gefiltert", interpretiert, entsmuldigt in mir. 
Wird sie aber ausgespromen, steht sie in ihrer nackten Gegenständlimkeit vor mir; 
jetzt kann im mir nichts mehr vormachen. Im sehe sie jetzt zugleim aum mit den 
Augen des anderen und entdecke so erst ihr eigentlimes Gesimt. D. Bonhoeffer faßt 
diesen Sachverhalt sehr treffend in folgende Sätze: ,,Sünde will unerkannt bleiben, 
sie smeut das Licht. Im Dunkel des Unausgespromenen vergiftet sie das ganze Wesen 
tles Menschen. Das kann mitten in der frommen Gemeinsmaft gesmehen. In der 
Beimte bricht das Licht des Evangeliums in die Finsternis und Versmlossenheit des 
Herzens hinein ... Indem das Sündenbekenntnis im Angesimt des mristlimen Bruders 
geschieht, wird die letzte Festung der Selbstrechtfertigung preisgegeben. Der Sünder 
liefert sich aus, er gibt all sein Böses hin, er gibt sein Herz Gott, und er flndet die 
Vergebung aller seiner Sünden in der Gemeinschaft J esu Christi und des Bruders. Die 
ausgesprochene, bekannte Sünde hat alle Macht verloren. Sie ist als Sünde offenbar 
geworden und gerichtet. Sie vermag die Gemeinschaft nicht mehr zu zerreißen. Nun 
trägt die Gemeinschaft die 'Sünde des Bruders. Er ist mit seinem Bösen nicht mehr 
allein, sondern er hat sein Böses mit der Beichte ,abgelegt', Gott hingegeben. Es ist 
ihm abgenommen ... Die verborgene Sünde trennte ihn von der Gemeinschaft, machte 

111 Vgl. dazu G. Greshake, Zur Erneuerung des kirchlichen Bußwesens. Oberlegungen aus 
dogmengeschichtlicher und systematischer Sicht, in: Exeler / Ortkemper / Greshake / Walter­
mann, Zum Thema: Buße und Bußfeier, Stuttgart 1971, 76 (Lit.). 

1s Vgl. dazu R. Affemann, Schuld, Schulderfahrung und Gewissen, in HerKorr. 27 (1973) 
131 ff. 

u Auf die Frage der „Laienbeichte" kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. dazu. 
Greshake, aaO. 118 ff. 

334 



alle scheinbare Gemeinschaft unwahr, die bekannte Sünde half wahren
Gemeinschaft mıit den Brüdern Jesus Christus’“15
In diesen Worten wird auFf die vermittelnde Funktion der Gemeinde für die Günden-
vergebung hingewiesen. Gerade durch die Herausforderung ZU. Bekenntnis und durch
dessen Entgegenahme hilft die Kirche, der Cünde freizukommen und ermöglicht
Sü eiınen konkreten Neu Anfang, Und Bonhoeffer fort gegenüber dem Einwurf,
ob denn nicht genuüge, Gott GSünden zZ.u en  °  ® ragen uns, „ob WIT uns
mıiıt Sündenbekenntnis VOTFr Gott B  v oftmals celbst getäuscht haben, ob WIT
icht vielmehr E celbst uNsSeTIe GSünden bekannten und S1Pe uns auch selbst vergaben?
Und haben G-  rn die unzähligen Rückfälle, hat icht die Kraftlosigkeit christ-
lichen Gehorsams vielleicht eben darin ihren Grund, einer Selbstvergebung
und nicht der wirklichen ergebung unsefert Sünde leben? Selbstvergebung
niemals Bruch mit der Günde führen, das kann 1Uu)J das richtende und begnadigende
Wort Gottes selbst. Wer schafft u hier Gewißheit, WIT PS5 Bekenntnis und
der Vergebung UINSeTIel Sünden icht miı+t U115 selbst ZU aben, sondern mit dem
lebendigen D:  Hese Gewißheit schenkt uns Gott durch den Bruder. Der Bruder
zerreißt den Kreis der Selbsttäuschung. Wer VCdC dem Bruder Se1INe Günde bekennt,
der weiß, er Jer nicht mehr bei sich celbst ist, der er in der Wirklichkeit des
Andern die Gegenwart Gottes’/16,
Die kirchliche Vermittlung der Versöhnung mit Gott und mit der Gemeinde geschieht
also der Beichte gerade dadurch, der Günder Z Bekenntnis Schuld und
damit ZUr Absage die geschehene Schuld und entschiedenen euanfang her-
ausgefordert wird. Hat csich 50 Von SPEINeTr Schuld getrennt, WIT!  d Auftrag
Christi das Versöhnungswort zugesprochen, und die Gemeinde nımmt ih wieder

die Gemeinde der Versöhnten auf. Das Versöhnungswort der Kirche (im Auftrag
Jesu Christi) sagt dem Sünder ZU, csowohl von Gott als auch vV«e der CGemeinde
amnl  n ist, wıe ET ist, und sich deswegen auch selbst mıiı+t sSeiner schuldig WOI-
denen Existenz annehmen darf. Dabei cstehen aber auch hier Versöhnung mıit Gott
und Versöhnung mıit der Kirche nicht nebeneinander, sondern die Wiederversöhnung
mıit der Gemeinde ıst nach alter katholischer Bußtheologie das Sakrament, wirksames
Zeichen und konkrete Verleiblichung der Versöhnung mit Gott der anders: In der
Wiederversöhnung mıiıt der Gemeinde, die bei der Beichte 1mm Priester gleichsam amtlich
reprasentiert und „personifiziert“ ist, objektiviert sich öffentlich-sichtbar und vermittelt
sich konkret die Versöhnung mit Gott Da also, eın CSünder sich Schuld
stellt und sich wieder mit der Kirche, und das heißt etztlich mit Mitmenschen
versöhnt, da steht auch einem verscöhnten Verhältnis muit ott17,
Von daher ıst un deutlich, Wa  ITIuNn für die Vergebung VO  S Schuld und die 'e7r-
söhnte Existenz des Menschen eın Sakrament, und das heißt e1ne zeichenhafte, Ööffent-
liche kirchliche Vermittlung gibt. icht einfach deshalb, weil eın solches Sakrament
„eingesetzt“ ist und Gott ©5 „so verlangt”, sondern weil versöhntes en Versöhnung
mit selbst, mit den anderen, mit Gott sich konkret vermittelt und verleiblicht durch
und Leben der Gemeinde der Versöhnten. Mithin genugt 5 erstamnı:! der
Beichte nicht, allein auf die isOlierte Beziehung Gott Mensch zZUuU blicken. Dann Nam-

atte eın Bußsakramen Grunde keinen rechten aftz Da aber die Sünde des
Menschen nicht E eın Vergehen Gott, sondern auch 21n ergehen sich
celbst und die mitmenschliche Gemeinschaft ist, hat (schon 1mM auch die Ver-

15 Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, München? 1953,
Aa 80

17 1e5 ist älteste katholische Theologie, venn schon bei den Kirchenvätern ZUu esen ist:
„Pax ecclesiae dimittit peccata” (Augustinus, De bapt onat. HY, 18, 23) Vgl dazu
näheres bei Greshake, aaQ., Besonders: Rahner, Vergessene Wahrheiten über
das Bußsakrament, Schriften ZULI Theologie 11, 143 ff; sSOWIe der ganze Bd. XII der
„Schriften ZUF Theologie“.

3A35

alle scheinbare Gemeinschaft unwahr, die bekannte Sünde half ihm zur wahren 
Gemeinschaft mit den Brüdern in Jesus Christus"115• 

In diesen Worten wird auf die vermittelnde Funktion der Gemeinde für die Sünden­
vergebung hingewiesen. Gerade durch die Herausforderung zum Bekenntnis und durch 
dessen Entgegenahme hilft die Kirche, von der Sünde freizukommen und ermöglicht 
so einen konkreten neuen Anfang. Und Bonhoeffer fährt fort gegenüber dem Einwurf, 
ob es denn nicht genüge, Gott unsere Sünden zu sagen: Fragen wir uns, ,,ob wir uns 
mit unserem Sündenbekenntnis vor Gott nicht oftmals selbst getäuscht haben, ob wir 
nicht vielmehr uns selbst unsere Sünden bekannten und sie uns auch selbst vergaben? 
Und haben nicht die unzähligen Rückfälle, hat nicht die Kraftlosigkeit unseres christ­
lichen Gehorsams vielleicht eben darin ihren Grund, daß wir aus einer Selbstvergebung 
und nicht aus der wirklichen Vergebung unserer Sünde leben? Selbstvergebung kann 
niemals zum Bruch mit der Sünde führen, das kann nur das richtende und begnadigende 
Wort Gottes selbst. Wer schafft uns hier Gewißheit, daß wir es im Bekenntnis und in 
der Vergebung unserer Sünden nicht mit uns selbst zu tun haben, sondern mit dem 
lebendigen Gott? Diese Gewißheit schenkt uns Gott durch den Bruder. Der Bruder 
zerreißt den Kreis der Selbsttäuschung. Wer vor dem Bruder seine Sünde bekennt, 
der weiß, daß er hier nicht mehr bei sich selbst ist, der erfährt in der Wirklichkeit des 
Andern die Gegenwart Gottes"16• 

Die kirchliche Vermittlung der Versöhnung mit Gott und mit der Gemeinde geschieht 
also in der Beichte gerade dadurch, daß der Sünder zum Bekenntnis seiner Schuld und 
damit zur Absage an die geschehene Schuld und zum entschiedenen Neuanfang her­
ausgefordert wird. Hat er sich so von seiner Schuld getrennt, wird ihm im Auftrag 
Christi das Versöhnungswort zugesprochen, und die Gemeinde nimmt ihn wieder ganz 
in die Gemeinde der Versöhnten auf. Das Versöhnungswort der Kirche (im Auftrag 
J esu Christi) sagt dem Sünder zu, daß er sowohl von Gott als auch von der Gemeinde 
angenommen ist, wie er ist, und sich deswegen auch selbst mit seiner schuldig gewor­
denen Existenz annehmen darf. Dabei stehen aber auch hier Versöhnung mit Gott 
und Versöhnung mit der Kirche nicht nebeneinander, sondern die Wiederversöhnung 
mit der Gemeinde ist nach alter katholischer Bußtheologie das Sakrament, wirksames 
Zeichen und konkrete Verleiblichung der Versöhnung mit Gott. Oder anders: In der 
Wiederversöhnung mit der Gemeinde, die bei der Beichte im Priester gleichsam amtlich 
repräsentiert und „personifiziert" ist, objektiviert sich öffentlich-sichtbar und vermittelt 
sich konkret die Versöhnung mit Gott. Da also, wo ein Sünder sich seiner Schuld 
stellt und sich wieder mit der Kirche, und das heißt letztlich mit seinen Mitmenschen 
versöhnt, da steht er auch in einem versöhnten Verhältnis mit Gott17• 

Von daher ist nun deutlich, warum es für die Vergebung von Schuld und die ver„ 
söhnte Existenz des Menschen ein Sakrament, und das heißt eine zeichenhafte, öffent­
liche kirdtliche Vermittlung gibt. Nicht einfach deshalb, weil ein solches Sakrament 
„eingesetzt" ist und Gott es „so verlangt", sondern weil versöhntes Leben: Versöhnung 
mit mir selbst, mit den anderen, mit Gott sich konkret vermittelt und verleiblicht durch 
und im Leben der Gemeinde der Versöhnten. Mithin genügt es zum Verständnis der 
Beichte nicht, allein auf die isolierte Beziehung Gott - Mensch zu blicken. Dann näm­
lich hätte ein Bußsakrament im ·Grunde keinen rechten Platz. Da aber die Sünde des 
Menschen nicht nur ein Vergehen gegen Gott, sondern auch ein Vergehen gegen sich 
selbst und die mitmenschliche Gemeinschaft ist, hat (schon im AT) auch die Ver-

115 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, München7 1953, '7'7 f. 
111 AaO. 80 
17 Dies ist älteste katholische Theologie, so wenn schon bei den Kirchenvätern zu lesen ist: 

„Pax ecdesiae dimittit peccata" (Augustinus, De bapt. c. Donat. III, 18, 23). Vgl. dazu 
näheres bei Greshake, aaO. '71 (Lit.). Besonders: K. Rahner, Vergessene Wahrheiten über 
das Bußsakrament, in: Schriften zur Theologie II, 143 ff; sowie der ganze Bd. XII der 
,,Schriften zur Theologie". 

335 



söhnung mannigfaltigen Formen „konkre IS werden, wod je verschieden
deutlich WIT!  d, Versöhnung nich:  er 1Ur Wiederherstellung des Verhältnisses Gott
Mensch bedeutet, sondern zugleich eın Leben der Versöhnung mit sich selbst, mıit
anderen mıit Gott.
Von diesem Vermittlungsgedanken her gesehen, ist die Beichte S Geschehen,
dem cich mkehr des Menschen, Vergebung und Versöhnung verleiblicht, konkreti-
sıert und dadurch wirkli d., Dieses Geschehen dürfte Normalfall auch
psychologisches Gefühl der Befreiung auslösen, n das gelöste Bewußtsein, die
Schuld mir entlassen zu haben, die frohe Erfahrung, aNgENOHMUNEN zZu se1in, das
Wissen, mit meınner Sünde nich:  en allein stehen, die Einsicht, mich NUul auch selbst
annehmen zu dürfen Hier dürfte der Übergang eın Gespräch ZWIS  s  chen Psychologie
und Theologie sichtlich der Beichte bestehen.

MAX-P NGELMEIE

Sterbehilfe
Aspekte eines Dilemmas

Das Dilemma, von dem hier die Rede eın soll, hat zumindest drei die praktische
Medizin bedeutsame Aspekte. Der Aspekt ıs}  - ine Folge des Fortschritts ıIn der Medizin.
Wann, wie und welchem aße soll der rzt t äußerstenfalls kann? Den mit
en ragen angedeuteten Aspekt könnte INan als Dilemma einer der Indikation
bezeichnen. 25606 Dilemma begegnet uns besonders auf den Intensivbehandlungsstationen,

nicht M eine ilfe be  ım Sterben, sondern i eine des Sterbeprozesses
geht, eaine Rettung UU S dem Sterben.
Der Z Aspekt hängt miıt der edu.  on des Menschenbildes auf das Biologische ZUSamımen.
Das z  - dazu, 1  An Thema G diskutiert, als bestünde das Problem der
Sterbehilfe darin, ob und ıınter welchen Umständen 124 Schwerstkranken und Sterbenden
Schmerzmittel in möglicherweise lebensverkürzenden Dosen geben dürfe. abei ist doch
adlı gerade diese rage überhaupt S beantwortbar, WEe': S die personale Dimens:  1071
nicht ausklammert. ] Schwers vertraut seinem Arzt. Er erhofft von ihm ilfe

äaußerstenfalls Hilfe auch Sterben. Wo S diese personale Bindung und Ver-
antwortung verdrängt, bedarf mMan freilich der 1rre:  renden Vokabel „Euthanasie”,

darüber hinwegzutäuschen, d -  p Von menschlicher Hilfe im Sterben spricht,
sondern der des Schlußmachens Damit sinı WIT eim Aspekt. Selbsttäuschung
durch swande| ist ein strument dessen, wWas L in der Psychotherapie „Ratio-
nalisierung”, in den Gesellschaftswissenschaften „AIdeologie” nennt. Der Mensch, Schöpfer
seiner elbst, von der Zeugung bis ınm To C, nichts gebunden als n das, Wa

jeweils d 1  Cn und nützlich scheint, diese ideologische Zielvorstellung geht
esonders auch hier. Denn wWas kann den absoluten Selbstmachtanspruch unerträglicher
se1n als die Gewißheit des verhängten Sterbens? fre  12 abzutrotzen, mindest
die Bestimmung VO  3 Ort und Zeit, erscheint fast als humane Verpflichtung. Diesen
ideologischen Aspekt muß Mal bei allem berücksichtigen, über das Thema „Sterbe-
hilfe”‘ gesagt wird. Versachlichung ist Nur Von einer Klärung Begriffe und VO:  $ nüchter-

FEinsicht ın die Leitwerte zZu erwarten, die 1n U1NSerelt Zivilisation die Einstellungen
Sterben beinflussen. Dazu möchte dieser Autfsatz beitragen.

1 Verfasser ist Professor Psychiatrie und Direktor der Rheinischen Landes- und
Psychiatrie 1 Universitätsklinikum Essen.

226

söhnung in mannigfaltigen Formen „konkret' zu werden, wodurch je verschieden 
deutlich wird, daß Versöhnung nicht nur Wiederherstellung des Verhältnisses Gott -
Mensch bedeutet, sondern zugleich ein Leben in der Versöhnung mit sich selbst, mit 
anderen und mit Gott. 

Von diesem Vermittlungsgedanken her gesehen, ist die Beichte jenes Geschehen, in 
dem sich Umkehr des Menschen, Vergebung und Versöhnung verleiblicht, konkreti­
siert und dadurch wirklich wird. Dieses Geschehen dürfte im Normalfall auch ein 
psychologisches Gefühl der Befreiung auslösen, nämlich das gelöste Bewußtsein, die 
Schuld aus mir entlassen zu haben, die frohe Erfahrung, angenommen zu sein, das 
Wissen, mit meiner Sünde nicht allein zu stehen, die Einsicht, mich nun auch selbst 
annehmen zu dürfen. Hier dürfte der Obergang für ein Gespräch zwischen Psychologie 
und Theologie hinsichtlich der Beichte bestehen. 

MAX-P. ENGELMEIER 

Sterbehilfe 
Aspekte eines Dilemmas 1 

Das Dilemma, von dem hier die Rede sein soll, hat zumindest drei für die praktische 
Medizin bedeutsame Aspekte. Der 1. Aspekt ist eine Folge des Fortschritts in der Medizin. 
Wann, wie und in welchem Maße soll der Arzt tun, was er äußerstenfalls kann? Den mit 
solchen Fragen angedeuteten Aspekt könnte man als Dilemma einer Ethik der Indikation 
bezeichnen. Dieses Dilemma begegnet uns besonders auf den Intensivbehandlung,sstationen, 
wo es nicht um eine Hilfe beim Sterben, sondern um eine Umkehr des Sterbeproz.esses 
geht, um eine Rettung aus dem Sterben. 

Der 2. Aspekt hängt mit der Reduktion des Menschenbildes auf das Biologische zusammen. 
Das führt dazu, daß man unser Thema so diskutiert, als bestünde das Problem der 
Sterbehilfe darin, ob und unter welchen Umständen man Schwerstkranken und Sterbenden 
Schmerzmittel in möglicherweise lebensverkürzenden Dosen geben dürfe. Dabei ist doch 
auch gerade diese Frage überhaupt nur beantwortbar, wenn man die personale Dimension 
nicht ausklammert. Ein Schwerstkranker vertraut seinem Arzt. Er erhofft von ihm Hilfe 
- äußerstenfalls Hilfe auch im Sterben. Wo man diese personale Bindung und Ver­
antwortung verdrängt, bedarf man freilich der irreführenden Vokabel „Euthanasie", um 
sich darüber hinwegzutäuschen,· daß man nicht von mensdtlicher Hilfe im Sterben spricht, 
sondern von der Technik des Schlußmachens. Damit sind wir beim 3. Aspekt. Selbsttäuschung 
durch Begriffswandel ist ein Instrument dessen, was man in der Psychotherapie „Ratio­
nalisierung", in den Gesellschaftswissenschaften „Ideologie" nennt. Der Mensch, Schöpfer 
seiner selbst, von der Zeugung bis zum Tode, an nichts gebunden als an das, was ihm 
jeweils angenehm und nützlich scheint, um diese ideologische Zielvorstellung geht es 
besonders auch hier. Denn was kann für den absoluten Selbstmachtanspruch unerträglicher 
sein als die Gewißheit des verhängten Sterbens? Ihr freie Wahl abzutrotzen, zumindest 
die Bestimmung von Ort und Zeit, erscheint fast als humane Verpflichtung. Diesen 
ideologischen Aspekt muß man bei allem beriid<sichtigen, was über das Thema „Sterbe­
hilfe" gesagt wird. Versachlichung ist nur von einer Klärung der Begriffe und von nüchter­
ner Einsicht in die Leitwerte zu erwarten, die in unserer Zivilisation die Einstellungen zum 
Sterben beinflussen. Dazu möchte dieser Aufsatz beitragen. 

1 Verfasser ist o. Professor für Psychiatrie und Direktor der Rheinischen Landes- und 
Hochschulklinik für Psychiatrie im Universitätsklinikum Essen. 

336 


