ihren Gliedern Siinde gibt, wird Freiheit durch sie und ihre Glieder stindig der Gefahr
der Perversion ausgesetzt.

Spitestens an dieser Stelle werden wir gewahr, wie ungeniigend es ist, das Credo
nur zu sprechen, nicht zu leben. Das allerdings setzt die Besinnung iiber das rechte
Glauben voraus. Wenn sie heute neu einsetzt, dann ist der 1. Glaubensartikel einzube-
ziehen. Wenn aus der Meditation dann die Aktion geboren wird, scheint neue Hoffnung
fiir die Welt auf, die in der herrscherlichen Liebe des dreieinen Gottes geborgen ist.

GISBERT GRESHAKE

Die Beichte
Eine biblisch-anthropologische Hinfiihrung

Gewdhnlich geht die theologische Besinnung auf die Beichte von einer in Schrift und
Tradition bezeugten Einsetzung des BuBsakramentes durch Christus aus und sucht dessen
Wesen und Konsequenzen niher zu begriinden und zu bedenken. Eine solche Methode kann
man offenbarungspositivistisch nennen, da sie von festen, vorgegebenen (,positiven”)
Offenbarungs-Sachverhalten ausgeht, die der Glaubende anzunehmen und ,nach”-denkend
sich anzueignen hat. Auch wenn diese Methode (als eine unter vielen anderen) theologisch
grundsdtzlich legitim ist, fiihrt sie in Sachen Beichte nicht sehr weit. Nicht nur weil die
Einsetzung des Buflsakramentes (dazu noch in der Form der Beichte) durch Christus historisch
frag-wiirdig ist (man beachte den Bindestrichl), sondern weil die Betonung einer solchen
Einsetzung und die damit gegebene Glaubensverbindlichkeit noch kein Verstehen erschlieSt.
Offen bleiben die Fragen: Was ist eigentlich, wozu dient, welche Bedeutung hat die
Beichte? Was steht im Zentrum, was ist nur akzidentell? Welchen Fehlformen und Mif-
verstindnissen ist sie ausgesetzt? In welcher Richtung ist ein authentisches Verstindnis
zu suchen? Weil mit der offenbarungspositivistischen Methode nur iiber etliche Umwege
ein wirklich inneres Verstindnis der Beichte gewonnen werden kann und weil dieser
methodische Ansatzpunkt fiir eine Begegnung zwischen kirchlicher Beichtpraxis und
Psychotherapie nur wenig hergibt!, soll im folgenden ein anderer Weg eingeschlagen
werden. Wir gehen nicht vom vorgegebenen sakramentalen Ritus der Beichte aus, sondern
vergegenwirtigen uns zunichst die Grundziige der biblischen Botschaft von Schuld und
Versshnung, um im Fadenkreuz dieser urmenschlichen Wirklichkeiten einen Verstehens-
zugang zur Beichte zu finden.

I. Schuld im Verstindnis der Hl. Schrift

Die Erfahrung von Schuld und Siihne ist wie die von Liebe und Haf eine fundamentale
Erfahrung, die iiberall zu den Grundgegebenheiten des menschlichen Lebens gehért.
Aber diese Ur-Daten Schuld und Siihne legen sich in verschiedenen, sehr unter-
schiedlichen konkreten Verstehensformen und Handlungszusammenhingen aus. So
finden wir z. B. in fast allen archaischen Kulturen und Religionen folgendes Ver-
stehensmodell: Der Mensch ist in eine umgreifende kosmische Ordnung hineingestellt,

1 Dijese Begegnung von Beichte und psychotherapeutischer Praxis, von Theologie und
Psychologie also, war Gegenstand einer Tagung, die am 7./8. Februar 1976 in Puchberg
(OU.) stattfand und gemeinsam von Prof, Dr. Erwin Ringel und mir durchgefiihrt wurde.
Im Rahmen dieser Veranstaltung wurde obiger Beitrag referiert und diskutiert. Nicht
zuletzt deswegen orientiert sich der theologische Verstehenszugang zur Beichte primir an
den Stichworten Schuld, Bekenntnis, Verséhnung, da gerade diese Wirklichkeiten in das
gemeinsame Gegenstands- und Interessenfeld von Theologie und Psychotherapie gehdren.

324



die von Gott (von den Géttern) begriindet und mit géttlichen Sanktionen versehen ist.
Jedes Zuwiderhandeln gegen diese heilige, gottliche Ordnung ist Siinde und wird als
Schuld erfahren. Jedes Zuwiderhandeln — ganz gleich, ob die Tat menschlicher Freiheit
und Uberlegung entsprang oder nicht, ganz gleich, wie die Absicht des Handelnden
war. Wird eine Handlung gegen die Ordnung gesetzt, so ist diese verletzt, und ein
Versshnungsgeschehen mufl in Gang gebracht werden. Das Subjekt des Versshnungs-
geschehens ist der Siinder bzw. die von der Siinde mitinfizierte Gemeinschaft. Verssh-
nung geschieht dadurch, daB8 der Siinder im heiligen Ritus sein Vergehen eingesteht,
dadurch die Ordnung anerkennt und zu ihrer Wiederherstellung die auferlegten Sank-
tionen willig iibernimmt. Solche Sanktionen kénnen sein: Bufiibungen, asketischer
Verzicht, Opfer eigenen oder fremden Lebens, aber auch ritualisierte Tier- und Sach-
opfer.

Dieses Schuldverstindnis und das ihm entsprechende Verséhnungsgeschehen wird
vielfach magisch genannt: richtiger wire objektivistisch. Denn Siinde und Verséhnung
werden hier nicht primir als ein interpersonales Geschehen verstanden, als Abbruch
und Wiederaufnahme personaler Beziehungen zwischen Gott und Mensch, im Vorder-
grund steht vielmehr die sachhafte Verletzung der vorgegebenen hl. Ordnung und die
sachhafte Wiederherstellung des verletzten umgreifenden Ordnungsgefiiges. Darum
spielt es auch keine sonderliche Rolle, ob der siindige Mensch mit Freiheit, Wissen und
Absicht gehandelt hat und wie seine Absicht und Lage war. Es interessiert vornehmlich
der objektive Bruch und die objektive Wiederherstellung der Ordnung. Exemplarisch
mag fiir diese Auffassung auf die alten griechischen Tragddien hingewiesen werden. So
ist z. B. Oedipus des Inzestes schuldig, obwohl er in Unwissenheit gehandelt hat;
dennoch muB er die Strafe fiir sein Vergehen auf sich nehmen. Gelegentlich scheint,
zumal in den iltesten Schichten, dieses Schuld- und Versshnungsverstindnis auch noch
im AT durch, so z. B. in der Geschichte von Bileam (4 Mos 22). Der Prophet schligt
auf seine Eselin ein, als Gott sich ihr in den Weg stellt. Bileam weif8 nichts davon, aber
als Gott sich ihm spiter zu erkennen gibt, ruft er aus: ,Ich habe mich vergangen,
ich wuite nicht, da Du mir auf dem Weg entgegenstandest!” Bileam hat sich also
vergangen, hat Schuld auf sich geladen, obwohl er nichts davon wufSte und die Tat nicht
seiner Freiheit entsprang?.

Wenn mithin auch diese objektivistische Sicht von Siinde und Verséhnung im AT noch
durchscheint, findet sich hier aufs ganze und vor allem auf die weitere Entwicklung der
Glaubensgeschichte gesehen eine véllig andere Perspektive, ja eine grundsitzliche
Korrektur des archaisch-magischen Verstindnisses., Das deutlich zu erkennen, ist des-
halb fiir unsere Frage so wichtig, weil das objektivistische, von der Schrift abgelehnte
Schuld- und Versshnungsverstindnis bis heute noch von manchen Christen auf die
Beichte iibertragen wird. Das geschieht z. B. dann, wenn man in der Beichte den von
Gott vorgeschriebenen harten , Ritus” erblickt, in dem die verletzte Gottesordnung
wieder hergestellt wird, wenn im Vordergrund die formale Giiltigkeit, der richtige
Vollzug ,,mit allen Teilen” steht, wenn das BewuBtsein besteht, daf der Ritus wieder-
holt (,eine Wiederholungsbeichte abgelegt’”) werden muf, wofern nicht alles nach
Recht und Ordnung und formaler Giiltigkeit geschehen ist, damit die Sanktion fiir
die verletzte Gottesordnung erfiillt und diese restituiert wird.

Dieses Mi8verstindnis der Beichte wird uns noch eingehender beschiiftigen. Hier sei
nur kontrastierend hervorgehoben, dag die HI. Schrift, jedenfalls in ihren wesentlichen
Ziigen, ein total anderes Verstindnis von Schuld und Versshnung hat. Die Siinde ist
hier eine Tat, die sich nicht primir gegen eine ,,objektive” Ordnung richtet, auch nicht
gegen ein abstrakt verstandenes Gottesgesetz; die Siinde ist auch nicht das Verfehlen
seiner selbst, eine Handlung gegen das persénliche Ideal, gegen seine eigene bessere

2 Weitere Beispiele und Genaueres zu diesem alt-israelitischen Schuldverstindnis siehe bei
G. v. Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. I, Miinchen 1962, 276—281.

325



Bestimmung. Die Siinde ist vielmehr eine Tat, welche die perstnliche Beziechung des
Menschen zu Gott zerstort. Siinde ist also eine Wirklichkeit, die sich im ,,Dialog”, im
lebendigen personalen Verhiltnis des Menschen zu Gott abspielt. Siinde ist im Sinne
der Bibel da, wo der Mensch zugeben mufl: ,,Gegen Dich, gegen Dich habe ich
gesiindigt” (Ps 51, 6).

Siinde ist also Auflehnung, Rebellion, Ungehorsam gegen den persdnlichen Gott.
Diese recht geldufige Formel kann jedoch wiederum falsch verstanden werden und ist
oft einseitig verstanden worden. So z. B. wenn eine traditionelle Katechismusformu-
lierung von der Siinde als von der ,Beleidigung Gottes” spricht. Gerade das hebt die
Schrift nicht hervor. Nirgends ist da die Rede von der Beleidigung Gottes. Im Gegenteil!
Im Buch Hiob heiflt es: ,,Wenn du siindigst, was schadest du Jhm? Und wenn deine
Siinden zahlreich werden, was tust du Ihm damit?” (35, 5 ff). Gott wird also durch
die Siinde nicht betroffend. Was aber heift dann: Siinde = Auflehnung gegen Gott?
Wer wird durch die Siinde betroffen, wenn es Gott nicht ist? Folgende Uberlegungen
kénnten uns einer Antwort niherfithren.

Der Gott der Offenbarung ist wesentlich dadurch ausgezeichnet, da8 er das Heil des
Menschen will, da8 er der Gott des Heiles ist. Er erwihlt den Menschen zum Heil,
will ihn zu erfiilltem Leben fithren, beschenkt ihn mit seinen guten Gaben. Er erdffnet
ihm die Méglichkeit zu einem heilvollen Leben im Bund mit sich. In der Siinde aber
— und darin besteht die Siinde — bricht der Mensch die Beziehung zu Gott ab. Er
entzieht sich dem schenkenden und erwihlenden Gott. Er will sein Heil nicht von Gott
her gewinnen, sondern aus sich selbst heraus haben. So ver-sagt sich der Mensch Gott
im wahrsten Sinn des Wortes, er hort auf ,,zu sagen”, d. h. dem Gott des Heils zu ant-
worten; er reiflt den Dialog ab, will seinen Weg allein gehen, setzt sich selbst Ziele,
die er aus eigener Kraft erreichen will. In der Siinde lehnt der Mensch also ab,
sein Leben in Gott zu griinden, sich die Erfiillung seines Lebens (das, was ,Heil”
genannt wird) von Gott her schenken zu lassen. So aber wird durch die Siinde gegen
Gott nicht Gott selbst, sondern der Mensch betroffen. Denn er kann sein , Heil” nicht
im Verfiigbaren, Machbaren, durch sich selbst Erreichbaren finden, sondern nur in
Beziehung zu Gott. Er verwirkt sein Heil, wenn er es aus sich selbst ohne Gott und
gegen Gott erwirken will.

Mehr noch: Nicht nur der Siinder selbst wird durch seine Siinde betroffen, sondern
indem der Mensch sich von Gott lossagt, versagt er sich auch den Mitmenschen. Da er
Gott als tragenden Grund seines Lebens abweist, verliert er zugleich den tragenden
Grund fiir jedes andere Du-Verhiltnis und kann darum auch dem Du des Mitmenschen
nur noch in einer groferen oder geringeren Gebrochenheit begegnen bis hin zur zer-
storerischen Infektion ganzer Gemeinschaften durch die Siinde eines einzelnen. So
betrifft also die Siinde (als Siinde gegen Gott!) gerade nicht Gott selbst, sondern den
Siinder und die ihm verbundene mitmenschliche Gemeinschaft.

Dieser Sachverhalt bestitigt sich auch darin, da zwar oft in der Bibel davon die Rede
ist, daB Gott den Siinder bestraft, aber mindestens ebenso hiufig ist eine andere
Wendung, nimlich die, daB die Strafe nicht etwas iiber den Siinder eigens von Gott
Verhiingtes ist, sondern — wie es in 1 Kon 8, 32 heiit — daB ,Jahwe das Tun des
Bésen auf das Haupt des Siinders zuriickfallen 1i8t”, d. h. die Strafe der Siinde liegt
darin, daBl der Siinder die Konsequenz seiner Siinde, den Verlust heilvollen, erfiillten
Lebens erleiden und tragen muf4.

3 Freilich 148t sich sagen, da durch die Siinde Gottes Hoheitsrechte iiber Israel verletzt sind.

Aber diese ,Rechte Gottes” sind nicht primir Gottes Forderungen an Israel, sondern Gottes
Heilsgabe an sein Volk. Vgl. dafiir das Folgende.
»Das bedeutet, da8 unsere Unterscheidung von Siinde und Strafe im atl Denken weithin
keine Entsprechung hat” G. v. Rad, aaO. 279. Fiir das biblische Denken war mit der
bdsen Tat selbst ,ein Bises in Lauf gesetzt, das sich frither oder spiter gegen den Titer
oder seine Gemeinschaft wenden muflte”. Ebd. 278.

-

326



Der Gedanke, da8 der Mensch sich selbst durch die Siinde trifft, steht auch hinter dem
Verstindnis von Siinde als Zuwiderhandlung gegen das gottliche Gesetz. Auch diese
Formel kann leicht mifiverstanden werden. Denn der Begriff ,,Gesetz” ist nach unserem
heutigen Sprachgebrauch eher negativ qualifiziert; Gesetz ist etwas, das Freiheit und
Selbstentfaltung einzuschriinken scheint. Ganz anders hat Israel das, was Gottesgesetz
oder niherhin ,,Zehn Gebote” heifit, verstanden. Israel spricht von den zehn ,,Worten
des Lebens”, von der ,,Wegweisung”, durch die Gott seinem Volk den Weg des Heiles
erschlieft. Durch die ,,Worte des Lebens” wird gleichsam der Raum abgesteckt, in dem
sich fiir den Menschen heilvolles, gutes und gliickliches Leben vollzichen kann. So ist
das Gottesgesetz gerade der Garant einer Ordnung der Freiheit. Und deswegen kann
Israel es preisen als , Licht” und ,Leben” (vgl. Ps 119, 105. 130. 144). Wer darum den
Worten des Lebens” zuwiderhandelt, wer die Gabe der Wegweisung durch Gott
ablehnt, trifft wiederum sich selbst, er verfehlt den rechten Weg, den Gott erdffnet,
das Heilsziel, das er verheifen hat. Und auch hier verfehlt der Mensch nicht nur den
je eigenen Weg, sondern ebenso den der Gemeinschaft. Denn die einzelne Siinde ist
keine private Sache, die nur den einzelnen und sein Verhiltnis zu Gott beriihrt, son-
dern durch die Siinde des einzelnen kommt das B&se iiberhaupt ins Rollen, es greift
iiber auf die Gemeinschaft und wirkt zerstorerisch auf sie ein.

Auch wenn Siinde im Verstindnis der Hl. Schrift ganz wesentlich Siinde gegen Gott
ist, so ist diese Grundbestimmung doch nur richtig verstanden, wenn gleichzeitig
gesagt wird, daB nicht Gott durch die Siinde betroffen wird, sondern der Mensch
selbst und die menschliche Gemeinschaft. Die Siinde hat sozusagen eine doppelte
Schlagrichtung:

1. eine ,vertikale”: sie ist Siinde gegen Gott, Rebellion gegen den sich in Liebe mit-
teilenden Gott, Abbruch der Beziehungen zu ihm;

2. aber auch — und damit wesentlich verbunden — eine ,horizontale” Schlagrichtung:
gegen sich selbst und die Gemeinschaft. In der Siinde wird das eigene Heil und das
der anderen verfehlt. Dabei stehen vertikale und horizontale Dimensionen der Siinde
nicht beziehungslos nebeneinander, sondern beide sind aufs engste einander zuge-
ordnet: In der Zerstérung oder Beeintrichtigung des menschlichen Lebens und seines
Lebensraumes vollzieht sich die sichtbare Konsequenz, Verleiblichung und Konkreti-
sierung des zerstdrten Gottesverhiltnisses in die ,Horizontalitit” der irdischen Wirk-
lichkeit hinein; umgekehrt gibt die Zuriikweisung der Gottesbeziehung durch den
Menschen den inneren Grund dafiir an, da der Siinder sein Leben und das der anderen
zerstort. So gehoren beide Aspekte zur Siinde: Das ,,vertikale” und ,horizontale”
Element.

Hier muf im Blick auf die Beichte schon gefragt werden, ob nicht in der Vergangenheit
oft die Gefahr bestand, viel zu sehr, ja fast ausschlieflich die Siinde unter ihrem
vertikalen Gesichtspunkt zu sehen, nimlich als Beleidigung Gottes bzw. als Anschlag
auf eine abstrakte Gottesordnung; viel zu wenig wurde herausgestellt, daB die Siinde
sich ebensosehr zerstSrerisch gegen die Menschen und gegen die menschliche Gemein-
schaft richtet. Wird das aber nicht oder nicht geniigend gesehen, kommt Gott vornehm-
lich in die Rolle eines obersten Gesetzgebers, der aus meist unerfindlichen Griinden
vom Menschen Gehorsam verlangt und ihm dabei oft ,die Freude” verdirbt, da er
auf peinlichste Beobachtung seiner den Menschen einengenden Vorschriften achtet und
sie im Fall der Ubertretung minutios bestraft’. Mehr noch: wenn fast ausschlielich die
vertikale Dimension der Siinde betont wird, kommt entsprechend auch die Versshnung
nur in den Blick als ein Geschehen zwischen Gott und Mensch: Gott muff vom
Menschen vershnt werden. Dann aber ist schon im Ansatz der Weg verbaut, iiber-
haupt noch so etwas wie ein Bufisakrament, nimlich eine kirchliche Vermittlung der

5 Man denke nur an das {ibliche Verstindnis der Beichte als gottliches Tribunal und der
Absolutionsgewalt als richterlicher Vollmacht.

327



Versohnung zu begriinden und zu verstehen. Dann kann wirklich zu Recht gefragt
werden: Warum li8t sich die Vergebung der Schuld nicht mit Gott allein, ohne
Dazwischenschaltung kirchlicher Instanzen ausmachen? Somit hingt es bereits ganz
entscheidend vom theologischen Siindenbegriff ab, ob und wie ein inneres Verstindnis
des BuBsakramentes erreicht werden kann.

Das hier kurz skizzierte biblische Siindenverstindnis beschrinkte sich zwar auf den
atl Kontext; es geht aber im wesentlichen auch in das NT ein. So kénnen wir
nunmehr die weiterfithrende Frage stellen: Wenn Siinde geschehen ist, wie geschieht,
wie kann dann Vergebung und Verséhnung geschehen?

II. Vergebung und Versthnung nach der Hl. Schrift

Der Mensch kann sich nicht selbst vergeben, er kann die Siinde nicht ungeschehen
machen und wieder von sich aus in den Raum des Heils eintreten. Denn durch seine
verfehlte Entscheidung hat er nicht nur mit Gott gebrochen, sondern auch in sich selbst
etwas nicht mehr voll Riicknehmbares gesetzt: In die Tiefe seines Wesens ist die
verfehlte Freiheitsentscheidung eingedrungen und prigt nun bleibend das weitere
Leben. Dariiber hinaus ist durch die Siinde auch etwas nicht mehr Riicknehmbares
in die Welt und die mitmenschliche Gemeinschaft hineingesetzt worden; die Schuld des
Menschen hat sich nach auBlen verleiblicht und objektiviert und wirkt so auf die
menschliche Gemeinschaft ein. Das Bose entfaltet eine geradezu destruktive Macht,
selbst da, wo der einzelne sich persénlich bekehren und das Bése ungeschehen machen
méchte; eine eigene, vom Siinder gleichsam abgeloste Dynamik des Bésen hat begon-
nen. Diese doppelte ,,Unriicknehmbarkeit” der Siinde macht deren ganze Ausweg-
losigkeit aus. Darum stellt sich noch einmal verschiirft die Frage: Wie ist Verséhnung
moglich?

Die Antwort der Hl. Schrift lautet: Nur dadurch, da Vergebung und Neubeginn von
Gott her geschenkt werden. Dazu geniigt es nicht, da Gott das vom Menschen
abgebrochene Verhiltnis sozusagen in ,,vertikaler Direktheit” wiederherstellt, sondern
es mufl — eben weil die Siinde sich in der Zerstérung oder Beeintrichtigung des eigenen
und gemeinschaftlichen Lebens verleiblicht hat — sich auch die Umkehr des Menschen
und sein neues verschntes Leben in die , Horizontalit4t” hinein verleiblichen, konkreti-
sieren, objektivieren. Wire Siinde nur Rebellion gegen Gott, wiirde sein Wort der
Vergebung und Liebe alle Schuld vergeben. Da sich Siinde aber in den Lebensvollzug
des Siinders und seiner Welt hinein konkret vermittelt hat, bedarf es zur Versshnung
auch der &ffentlichen Umkehr, der zeichenhaft-sichtbaren Uberwindung des Bésen und
eines konkreten neuen Lebensanfangs.

Dieser wichtige Grundgedanke steht offenbar hinter einer Reihe von sehr verschiedenen
Versthnungshandlungen, die wir in der Hl. Schrift antreffen. Nur das Wichtigste sei
im folgenden kurz skizziert.

1. Verséhnung im AT

a) Rituelle Versshnung.

In dieser Gestalt der Versshnung muf sich der Siinder, um Vergebung seiner Schuld
zu erhalten, einem bestimmten &ffentlich-kultischen Siihneritus unterziehen. Wenn wir
diese Auffassung auch in nahezu allen archaischen Religionen finden, so steht sie
doch im AT in einem véllig anderen Kontext: Fiir Israel mul nimlich Jahwe selbst
den Ritus der Sithne stiften und ihn selbst am Menschen vollziehen. Nicht der Mensch
ist also Subjekt der Siihne, nicht er versshnt Gott, sondern umgekehrt: Gott versthnt
den Menschen®. Im kultischen Vollzug des Sithneritus tritt Gottes Heilsangebot zeichen-

8 Vgl. dazu 5 Mos 21, 8: Hier betet das Volk zu Jahwe: ,Schaff deinem Volk Israel Siihne.”
G. v. Rad, aaO, 283 bemerkt dazu: ,,Demnach ist nicht Jahwe der Empfinger der Siihne,
sondern Israel; vielmehr Jahwe ist der Handelnde, indem er (durch Stiftung der Siihne)

328



haft-sichtbar an den Menschen heran, und dieser macht im gehorsamen, oft schwierigen
Mit- und Nachvollzug des Siihneritus seinen Umkehrwillen in die Offentlichkeit hinein
zeichenhaft-sichtbar deutlich; durch den Nachvollzug des Ritus bekennt der Mensch,
den falschen Weg gegangen zu sein, distanziert er sich von der Siinde und ihren
Folgen, reifit er sich von ihnen los. So vollzieht der Mensch konkret seine Umkehr und
streckt sich nach einer neuen befreiten Existenz aus. Die Stiftung des Siihneritus durch
Gott sagt mithin dem Siinder einerseits die Vergebung zu (,,vertikale Dimension”),
und sie vermittelt andererseits die Moglichkeit zu konkreter Umkehr und Ausrdumung
des Bésen (,,;horizontale Dimension”).

Aufler den vielfiltigen blutigen Siihneriten, die das AT kennt, finden wir vor allem in
den jiingeren literarischen Schichten als Siihneritus auch eine andere gottesdienstliche
Feier, die unseren heutigen Buflfeiern nicht unidhnlich ist: Im Namen und Auftrag
Gottes rufen die Priester das siindige Volk zu Bufile und Umkehr. Das hebriisch-
biblische Wort fiir Umkehr (= schub) bedeutet dabei radikale Anderung des siindigen
Weges, den man eingeschlagen hat, und Hinkehr auf den Weg, den Gott dem Men-
schen eroffnet hat. Umkehr besagt also eine totale Kehre, im Doppelsinn
von Abkehr und Hinkehr. Zu solcher Umkehr fordern die Priester auf. Das rituelle
Vers6hnungsgeschehen verleiblicht sich dann in bestimmten BuBiibungen, im Héren auf
Gottes Wort, im Bekenntnis der Schuld und in der Bitte um Ver-
gebung. Daraufhin proklamieren die Priester im Auftrag Gottes die Vergebung.
Auch hier ist Gott der eigentlich Handelnde: Gott verséhnt, indem er den
Ritus der Vershnung stiftet, zu dessen Feier auffordert und damit die Moglichkeit zu
konkreter Umkehr und gemeinsamen neuem Anfang schenkt?.

b) Verséhnung und Fiirbitte.

Neben der rituellen Verséhnung erscheint im AT hiufig der Gedanke, da die Ver-
gebung von Schuld an die Vermittlung besonderer Gottesminner gebunden ist. lhre
Fiirbitte bei Gott wird als wirksames Mittel zur Vergebung der Schuld betrachtet. Ja,
es ist geradezu eine wesentliche Aufgabe der von Gott besonders Erwihlten, fiir die
Siinder und das siindige Volk fiirbittend in die Bresche zu treten, ,eine Mauer auf-
zurichten gegen den Zorn Jahwes”, wie es hiufig heifit. Kern dieser Idee diirfte die
Uberzeugung sein, da Vergebung dadurch geschieht, sichtbar wird und sich vermittelt,
daf die Gerechten sich mit den Siindern solidarisieren, gerade so den Schuldzusammen-
hang aufbrechen und der wie eine Infektion um sich greifenden Macht des Bésen
Einhalt gebieten. So will z. B. Mose lieber selbst mit seinem siindigen Volk untergehn,
als dafl er allein gerettet, das Volk dagegen von Gott verworfen wird. Auf Grund

den Unheilsbann von der belasteten Gemeinschaft abwendet. In P dist nun zwar nirgends
Jahwe selbst das Subjekt des ,Sithnens’, sondern iiberall der Priester; aber daraus ist
keineswegs auf eine ganz verinderte Vorstellung von dem Siithnevorgang zu schlieBen,
denn bei P tritt iiberhaupt der Priester als das Bevollmichtigte Organ Jahwes in den
Vordergrund. Es ist also auch hier letztlich Jahwe, der die Siihne wirkt oder versagt, obwohl
P die Siihnehandlung nur durch Priester vollziehen 148t.” Mag auch hinter den Siihneriten
oft noch die Vorstellung stehen, da8 die Unheilsmacht des Bosen gleichsam auf das Tier-
opfer iibertragen und abgeleitet wird, entscheidend ist doch, da durch das Sithnegeschehen
die zerstbrende Unheilswirkung einer Tat aufgehoben wird, daf der Siinde-Unheils-
Zusammenhang durch &ffentliche Umkehr und Distanzierung vom Bsen gebrochen wird.
In diesem Sinn ist die Siihne kein Strafakt, sondern ein von Jahwe gestiftetes Heils- und
Befreiungsgeschehen. Das wird auch daraus ersichtlich, daB Dt das hebriische Wort fiir
befreien (= pdh, LXX = AvrgoUodar) ausschlieBlich von der Erlsung Israels aus der
agyptischen Gefangenschaft benutzt. (Vgl. dazu Procksch, Art. Mo, in: ThRWNT IV, 334).
So wie Gott also allein handelnd das Volk aus Agypten befreit hat, sichtbar vor aller Welt,
so ist er es auch, der die sichtbare Befreiungstat der Siithne vollzieht. Die rituelle
Versshnung wird mithin verstanden als Befreiungstat Gottes.

7Vgl. zu diesen BufSfeiern F.-]. Ortkemper, Der Ruf zur Umkehr in der Bibel, in: Exeler/
Ortkemper / Greshake / Waltermann, Zum Thema: Bufie und Buffeier, Stuttgart 1971, 39;
E. Wiirthwein, Art. pevavoéw, in: ThRWNT 1V, 976 ff.

329



dieser Haltung der Solidaritit des Mose mit dem schuldiggewordenen Volk hilt Gott
an seiner Erwihlung fest und schenkt Verséhnung (vgl. 2 Mos 32, 32; 32, 9 ff). In der
Fiirbitte und Solidaritit der Gottesminner vermittelt sich also ebenfalls die Vergebung
Gottes und die Aufhebung des Bésen auf eine konkrete Weise. Gegeniiber dem vorigen
Abschnitt a) iiber die rituelle Verséhnung treffen wir zwar hier auf einen neuen
Gedanken. Was aber beide Gestalten der Vergebung miteinander verbindet, ist die
Idee einer ,konkreten Vermittlung”, die Gott selbst stiftet. Das heifit: Vergebung
geschieht beide Male nicht in der Unmittelbarkeit des Gott-Seele-Verhiltnisses, sondern
sie bedarf konkreter Vermittlungsinstanzen. In diesen konkreten Vermittlungen ver-
leiblicht sich sowohl die Vergebung von Seiten Gottes als auch der Umkehrwille des
Menschen und sein entschiedenes Eintreten gegen das um sich greifende Bése.

) Versthnung als Hinwendung zum Mitmenschen.

Vor allem das rituelle Versshnungsgeschehen neigt zu einer groSen Gefahr, nimlich
dazu, den Vollzug des Ritus und die duflere Bufe fiir das Entscheidende zu halten und
sich die radikale Umkehr des Herzens zu ersparen. Darum trifft ein solches veriufler-
lichtes Versthnungsgeschehen auf die schiirfste Kritik vieler Propheten. Sie heben auf
vielfache Weise hervor, daf durch den nur dufleren Vollzug des Ritus der Mensch
noch grundsitzlich im Kreis seiner selbst bleibt, seines falschen Weges, seiner Siinde.
Hingegen gibt es fiir sie ein Zeichen, eine Verleiblichung des Umkehrwillens, wodurch
der Mensch wirklich aus sich selbst herausgerissen und ihm ein neuer Anfang gewihrt
wird: Die entschlossene liebende Hinwendung zum Bruder, zum Mitmenschen, beson-
ders zu den Armsten und Bedringtesten. Damit ist eher, als mit dem Vollzug eines
Ritus die Gewihr gegeben, daf das Bdse, das durch die Siinde ins Rollen gekommen
ist, bezwungen wird. So ist die Versshnung mit dem Nichsten und der Einsatz fiir die
Mitmenschen das , Medium* der Umkehr zu Gott und der Versshnung mit ihm.
,Medium” darf hier nicht miffverstanden werden; es meint nicht, da8 der Mitmensch
nur ,,Mittel” ist, um zum rechten Gottesverhiltnis zu finden, sondern: im Nidhsten, im
verséhnten Zusammenleben mit ihm, begegnet und verwirklicht sich zugleich konkret
das Vergebungs- und Heilsangebot Gottes. Oder anders: Die Begegnung mit dem
Nichsten ist der Ort, wo sich die Verséhnung mit Gott und versthntes menschliches
Leben konkret entscheidet und vermittelt. ,Wenn du dem Hungrigen dein Brot
brichst und ungliickliche Obdachlose in dein Haus aufnimmst, und wenn du den Halb-
nackten siehst und ihn kleidest und dich deinen Volksgenossen nicht entziehst,...
dann wird der Herr dir antworten ... und sagen: ,Hier, hier bin ich! “ (Jes 58, 7 f),
dann also ist der Herr mit seinem Versshnungsangebot nahe: Der Nichste, den Gott
sendet, ist mithin das leibhaftige, konkrete Versshnungsangebot, das Gott schenkt. Es
ist — neben Ritus und Fiirbitte — die dritte Weise, wie sich Vergebung der Schuld
und Verséhnung konkret vermitteln. So bestitigen sich auch hier die beiden durch-
gehenden Aussagen des AT: 1. Der Siinder empfingt die Vergebung nicht in direkter
Unmittelbarkeit, sondern sie wird ihm von Gott in einer leibhaftig-zeichenhaften
Vermittlung zugesagt und dargeboten, und 2. nicht der Mensch versshnt Gott, sondern
Gott verstohnt den Menschen.

Hier sei die Gedankenfolge kurz unterbrochen, damit jetzt bereits deutlich werde,
wie das Gesagte fiir einen Verstehenszugang zur Beichte Relevanz hat: Schon wenn
man die Botschaft des AT ernst nimmt, zeigt sich, wieviel an der iiblichen Einstellung
mancher Christen zum Thema Bufe und Beichte korrekturbediirftig ist. Fiir nicht
wenige Christen ist die Beichte bestimmt durch den Gedanken, sie miifiten Bufle tun
und beichten und so Gott verséhnen. Nach der Schrift ist es gerade umgekehrt: Gott
versohnt den Menschen; der neue Anfang wird gewihrt, nicht er-wirkt. In der Beichte
wird dieser Gesichtspunkt darin deutlich, da8 die Vergebung von Gott amtlich, d. h.
durch den beauftragten Amtstriger zugesagt wird. Gerade so wird deutlich und sichtbar,
daB die Vergebung etwas ist, iiber das man nicht selbst verfiigt, sondern was ,,ab
extra” geschenkt wird.

330



Und weiter: Der — auch bei praktizierenden Christen anzutreffende — Grundvorwurf
gegen die Beichte, sie sei eigentlich ein im Grunde iiberfliissiger Umweg fiir etwas,
was man doch an sich personlich mit Gott selbst ausmachen kénne, wird
schon von der atl Idee der konkreten Verséhnungsvermittlung her beantwortet.
Bedenkt man, daf zur Versshnung wesentlich die konkrete Verleiblichung gehért, in
dem Sinn, daf sowohl das Vergebungswort Gottes, als auch der Umkehrwille des
Menschen und die neuen verséhnten Beziehungen im menschlichen Leben sichtbar,
konkret, ,,wirklich” zu werden haben, so kann die Beichte von hier aus als jene vom
Christusgeschehen her erdffnete Vermittlungsinstanz verstanden werden, in der das
Vershnungsgeschehen sich in seinen verschiedenen Momenten konkret vermittelt®.
Doch damit wurde schon vorgegriffen.

2. Die Verséhnungsbotschaft des NT

Das NT zieht mit seiner Versohnungsbotschaft die Linien des AT aus, radikalisiert
und konkretisiert sie freilich von der Person und Botschaft Jesu Christi her. Fiir das NT
ist Jesus Christus selbst das von Gott gestiftete Siihnemittel zur Vergebung der
Siinden. Er selbst ist das verséhnende Wort, das dem Menschen bedingungslos die
Vergebung Gottes zuspricht. Sein Vergebungswort macht dabei die Siinde nicht ver-
gessen und die Vergangenheit nicht ungeschehen, sondern sagt, da Gott den Siinder
so annimmt, wie er ist, mit seiner ganzen siindigen Vergangenheit. Der Mensch
braucht nicht an den Punkt Null seiner Existenz vor der Siinde zuriickzukehren, um
neu anfangen zu konnen. Das wire ja auch nicht méglich, ohne daf er seine Identitit
verlére. Der Mensch braucht die Siinde nicht zu verstecken oder zu verdringen. Jesus
spricht ihm vielmehr als Siinder, der er ist, die Ndhe Gottes zu; er stellt gerade die
Siinde unter eine grenzenlose Verheiffung: sie ist nicht mehr das Ausweglose, und
der Mensch steht nicht mehr vor der verzweifelten und frustrierenden Frage, wie er
sein vielleicht verpfuschtes Leben ungeschehen und wieder in Ordnung bringen kann.
Jesus nimmt vielmehr die Siinder in seine Gemeinschaft auf und sagt ihnen zu, daf
sie als Siinder von Gott angenommen und mit thm versthnt sind. So ist Jesus auch die
Erfiillung und Radikalisierung der Gottesminner des AT, die fiir die Siinder eintreten
und mit ihnen vor Gott solidarisch sind.

Die Vergebung, die Jesus zuspricht, ist unzertrennlich verbunden mit der Forderung,
von der Siinde umzukehren. Umkehr heifit dabei ganz auf der Linie des AT: Ablassen
von dem Weg, der von Gott wegfiihrt und nur das eigene Ich zum Ziel hat; statt
dessen auf dem Weg gehen, den Jesus uns erschlieft. Umkehr bedeutet also im christ-
lichen Verstindnis ganz wesentlich Nachfolge Jesu®, Eingehen in die groBe neue Bewe-
gung und Dynamik, die in ihm angebrochen ist, Einiibung in das neue Modell mensch-
lichen Lebens, das in ihm offenbar geworden ist. Wenn deshalb jemand sagt — und
so etwas kann man ja durchaus héren —, man bediirfe eigentlich nicht der Bule und
Umkehr, da man ein anstindiger Mensch sei und niemanden umgebracht habe, so ist
das ein vélliges Verkennen dessen, was Umkehr im NT heif8t. Es geht gar nicht primir
darum, aus dieser oder jener Einzelsiinde auszusteigen, es geht nicht darum, einen
bestimmten Sittenkodex einzuhalten, einen ,Beichtspiegel” abzuhaken, sondern
es geht darum, dem Anruf Gottes zu entsprechen, der in Jesus aufleuchtet, den Weg
zu gehen, von dem Jesus sagt, dal er selbst dieser Weg ist. Solche Umkehr zu Gott
konkretisiert sich auch fiir Jesus und das ganze NT ganz wesentlich in der Bekehrung
und Hinkehr zum Bruder. Dafiir sei nur an folgende ntl Aussagen erinnert: Das Maf
der Vergebung, das wir von Gott empfangen, ist gebunden an die Vergebung, die wir

8 Dabei wollen wir im Rahmen dieses Beitrags davon absehen, daf die Beichte nicht die
einzige Vermittlungsgestalt der Versshnung ist, so wie es ja auch im AT schon verschiedene
Vermittlungsweisen gab, deren Grundziige auch fiir uns heute noch Geltung haben kénnen.

? Vgl. dazu und zum folgenden W. Kasper, Wesen und Formen der BuBe, in: Glaube und
Geschichte, Mainz 1970, 311—329.

331



anderen schenken (Mt 6, 12). Unser Verhiltnis zu Gott hat die Versshnung mit dem
Mitmenschen zur Voraussetzung (Mt 5, 23). Das Gleichnis vom unbarmherzigen Knecht
macht dies in Form einer Geschichte deutlich: Nur wer seinem Mitknecht vergibt und
sich mit ihm versthnt, erhilt auch selbst Versshnung mit Gott. Der Mitmensch ist
also der Ort, wo sich unsere Versshnung mit Gott konkret vermittelt. Oder anders: Mit
Gott versohnt sein, heit wesentlich in einem verséhnten Verhiltnis zum Mitmenschen
stehen??,

Das gleiche wird auch im Verhalten Jesu deutlich: Die Menschen, die durch ihn die
vergebende Zusage Gottes empfangen haben, bilden hinfort gleichsam um Jesus
herum seine Jiingerschaft als die Gemeinschaft derer, die auch untereinander in einem
versShnten Verhiltnis stehen. Mithin treffen wir wieder auf den gleichen Gedanken:
So wie die Siinde zwei Dimensionen hat, die ,vertikale” und die ,horizontale”, das
zerbrochene Verhiltnis zu Gott und die Zerstérung des eigenen Lebens wie der
menschlichen Gemeinschaft, so hat auch die Versshnung diese doppelte Struktur: Gott
nimmt den Menschen trotz seiner Siinde an und stellt wiederum Gemeinschaft mit ihm
her, zum andern aber hebt er auch die Macht der Siinde, die das eigene und fremde
Leben zerstort, dadurch auf, da von Christus her eine Gemeinschaft, gleichsam ein
»Raum” gestiftet ist, wo Menschen umkehren und sich gegenseitig Schuld vergeben,
eine Gemeinschaft, in der man sich gegenseitig einen neuen Anfang zutraut und zu-
mutet und sich gegenseitiz zu einem solchen Anfang verhilft. Gerade so, durch
gegenseitige Vergebung in einer Gemeinschaft, die auf Verséhnung bedacht ist, wird
die zerstorende Macht der Siinde unter den Menschen iiberwunden.

Damit sind die biblischen und anthropologischen Voraussetzungen gelegt, um von hier
aus zu einem tieferen Verstindnis der Beichte zu gelangen.

IIL. Die Beichte — kirchliche Vermittlung der Verséhnung

,/Die Kirche ist Christus als Gemeinde existierend”, bemerkt einmal in hervorragender
Prignanz D. Bonhoeffer, d. h. durch die Kirche geht das erlosende und befreiende
Handeln Jesu weiter. Das gilt auch von der vergebenden und verséhnenden Wirksam-
keit Jesu. In der Kirche hat das Vergebungswort Jesu seinen bleibenden Ort, durch
die Kirche wird es weitervermittelt. Mehr noch: Die Kirche soll jenen Raum der
Versthnung darstellen, in dem Menschen sich gegenseitig vergeben, in dem nicht die
Vergangenheit des einzelnen aufgerechnet und himisch abgeschitzt wird, sondern in
dem man Mut zum Neubeginn macht und an den neuen Anfang glaubend jeden
helfend begleitet. Das versohnte Leben in der Gemeinde Christi ist so das konkrete
Zeichen, die Verleiblichung und Vermittlung fiir die versshnte Beziehung, in der der
Mensch zu Gott steht. Dabei ist die Kirche nicht etwas sektenhaft Abgeschiedenes,
sondern sie ist, da sie sich fiir alle zu &ffnen hat, gleichsam eine Vorausnahme der
verséhnten Menschheit, in der absichtlich auf alle und alles gerichtet Versshnung
verwirklicht wird.

Freilich auch fiir jene, die zur Kirche und damit zur Gemeinde der mit Gott, mit sich
selbst und untereinander Versthnten gehdren, ist das versshnte Leben kein unange-
fochtener Besitz. Darum wird aus der empfangenen Gabe der Versshnung immer
wieder die Aufgabe, sich zu versshnen. Und doch bleibt ein stindiges Defizit. Es
gibt die Wirklichkeit der Siinde auch in der Gemeinde, und zwar so real und uniiber-
sehbar, dal von Anfang an niemals das Ideal absoluter Siindenlosigkeit und Heiligkeit
in ihr verwirklicht wurde. Die Kirche erfihrt sich immer auch als Kirche der Siinder.
Sie erkennt, daf sie, die doch den Umkehrruf Jesu und sein Versshnungswort in die
Welt hinein weitersagen soll, selbst an erster Stelle der je neuen Umkehr und Ver-
s6hnung bedarf. Darum muf} zuerst in den eigenen Reihen Versshnung verwirklicht

10 Vgl. dazu K. Rahner, Uber die Einheit von Nichsten- und Gottesliebe, in: Schriften zur
Theologie VI, 277—298.

332



werden. So heiflt es in Eph 4, 32: ,,Vergebt euch gegenseitig, so wie euch auch Gott in
Christus vergeben hat”, m. a. W.: Die von Gott empfangene Vergebung muf sich
weiter fortsetzen im Vergeben und Versohnen untereinander. Ahnliche Aussagen
ziehen sich durch das ganze NT hindurch: Die Macht des Bésen ist auch in der christ-
lichen Gemeinde noch da, aber sie wird dort besiegt, wo die Schuld bekannt wird, wo
man sich gegenseitig vergibt, sich einen neuen Anfang ermdglicht und dazu verhilft,
einen entscheidenden neuen Schritt auf Christus hin zu tun.

So ist das versohnte Leben etwas, was sich wesentlich in der Gemeinde abspielt und
wozu gerade das Leben in der Gemeinde verhilft. Denn hier wird sowohl das
(,,vertikale”) Versshnungswort Jesu lebendig weitergegeben als auch die (,horizon-
tale”) Verwirklichung verschnten Lebens konkret vermittelt, nimlich: Distanz von
der Siinde, Einschlagen eines neuen Weges, Versshnung mit dem Bruder. All das
kann auf sehr verschiedene Weise geschehen, und es ist auch in der Geschichte auf
verschiedene Weise praktiziert worden. Immer aber hat sich diese kirchliche Vermitt-
lung von Umkehr und Versthnung da zugespitzt, wo ein Gemeindemitglied die einmal
durch die Taufe vollzogene Hinkehr zu Christus durch sein schuldhaftes Verhalten
vollig riickgingig gemacht und dadurch erwiesen hat, dafl es nicht mehr zur Gemeinde
der mit Gott und untereinander Versthnten gehort. Gerade in einem solchen Fall, den
wir gewdhnlich ,, Todsiinde’” nennen, zeigt sich noch einmal in aller Deutlichkeit, daff
weder die Siinde noch die Versshnung eine ,,Privatsache” ist, die ihren Ort allein in der
vertikalen Gott-Mensch-Beziehung hat.

Die Siinde ist keine Privatsache, durch die der Mensch sich allenfalls selbst
schadet: Denn durch schwere Schuld wird das Ziel der Kirche, Gemeinde der Versshn-
ten in einer unversshnten Welt zu sein und vor der Welt zeichenhaft das versshnende
Wort Gottes an die Menschheit zu reprisentieren und zu verwirklichen, entstellt. Jede
Siinde widerspricht so dem innersten Wesen der Kirche und 148t sie nicht das sein, was
sie eigentlich sein soll und wozu sie unterwegs ist: Christi geliebte Braut ohne Flecken
und Runzeln zu sein, wie es in Eph 5, 27 heiffit. So wird jeder Getaufte durch seine
Stinde auch an der Kirche, und das heiflt letztlich am verséhnten Zusammenleben der
Menschen schuldig. Aus dem Nein gegen Gott resultiert somit zwischenmenschlicher
Unfriede, Ungerechtigkeit, Unordnung, so wie umgekehrt die ,horizontale” Siinde
Konsequenz und Konkretion des Ungehorsams gegen Gott ist. Dariiber hinaus hat
die Siinde eine Madcht, die zerstérend iiberspringt auch auf die Mitmenschen, auf die
ganze Gemeinde. Die Siinde ist im wahrsten Sinn des Wortes gemeingefahrlich. Darum
hat sich von altersher die Gemeinde von einem schweren Siinder getrennt. Sie exkom-
muniziert ihn; 138t ihn nicht mehr zur Mitte des kirchlichen Lebens, zur eucharistischen
Communio zu, bis heute. Diese Trennung vom Siinder hat verschiedene Intentionen:
Sie ist 1. eine Art negativer Verkiindigung. Die Kirche macht damit deutlich, daf die
Siinde ein Anschlag auf ihr Wesen ist. Die Trennung vom Siinder ist aber 2. auch der
Anfang einer moglichen Wiederversshnung. Um es in einem Wortspiel zu sagen: Die
Kirche scheidet den Siinder aus sich heraus, damit dieser sich neu ent-scheiden kann zur
Umkehr!l. Sie macht damit den ganzen Ernst der Siinde klar und provoziert gerade
damit einen klaren entschiedenen Neuanfang,.

Fiir diesen neuen Anfang begleitet von altersher die Kirche den Siinder durch ihr
Gebet. Die sogenannten Absolutionsworte, die der beichthérende Priester beim Vollzug
des Bufisakramentes spricht, sind im Grunde als die Zusammenfassung des Gebetes
der gesamten Gemeinde fiir die Versthnung des Siinders mit Gott und mit der Kirche

1" ,,Binden und 18sen”, wie es bei Mt 18, bzw. ,Siinde vergeben und behalten lassen”, wie
es in Joh 20 heiflt, smd somit zwei Seiten ein und desselben Vorgangs (nicht Altemahvenl),
durch den die Kirche die Umkehr und Wiederversshnung des Siinders ermdglicht.

333



zu verstehen!?, In der Erteilung der Absolution bei der Beichte handelt also der Priester
nicht isoliert, sondern er faflit das Gebet der ganzen Kirche amtlich zusammen. Diese
alte Idee kirchlicher Beichttheologie ist jiingst wieder aufgegriffen worden durch die
Worte der neuen Absolutionsformel , Durch den Dienst der Kirche schenke ich dir
Verzeihung und Frieden”. Der Dienst der Kirche besteht — nicht ausschlieBlich, aber
wesentlich — im Gebet aller um die Versshnung der Siinder.

Vom Siinder aus gesehen muf sich der Neuanfang verleiblichen im Bekenntnis der
Schuld, im Willen, sich von der Siinde abzukehren und sich mit der Gemeinde aus-
zusdhnen. Das diirfte auch der eigentliche theologische Sinn des bei schwerer Schuld
geforderten persénlichen Schuldbekenntnissses sein. Gerade heute, wo der Mensch oft
versucht, durch Projektion seiner Schuld auf die anderen Schuld zu verdringen und
unbewuflte Schuld abzuwehren, weil er nicht stark genug ist, sich selbst der Wahrheit
seines Lebens zu stellen!3, ist die Forderung des Bekenntnisses angesichts eines Mit-
christen, normalerweise des Priesterst4, ein wirklicher Dienst, den die Kirche leistet.
Im Bekenntnis wirkt sich gleichsam die Wiederversshnung mit Gott, mit sich selbst und
mit der Gemeinschaft vorweg. Denn Bekenntnis der Schuld bedeutet zutiefst Preis-
gabe seiner selbst und damit Distanz von der Siinde. Wenn ein Mensch nicht nur
bekennt: ich bin ein Siinder, sondern: ich bin dieser Siinder, ich habe nicht nur Teil
an der allgemeinen Siindhaftigkeit der Menschheit, sondern an dieser Stelle bin ich
unvertretbar verantwortlich fiir Unordnung, Unrecht, Unfrieden, so reifit sich der
Mensch durch dieses Bekenntnis in hochster Weise von der Siinde los und macht
seinen Umkehrwillen sichtbar, ,konkret”. Erst durch das Aussprechen der Schuld
tritt diese — anschaulich gesagt — aus dem Menschen ,heraus”.

Es ist ja eine psychologische Beobachtung, die jeder an sich selbst verifizieren kann,
wenn er sich fragt: Wie kommt es eigentlich, daf es so schwer fillt, seine Schuld einem
anderen gegeniiber auszusprechen? Es liegt doch wohl daran, da8 gerade im Aussprechen
der Schuld diese nun geradezu im Raum zwischen mir und dem anderen steht und so
in ihrer Objektivitit und damit in ihrem ganzen Gewicht erst erscheint. Vor dem
Aussprechen ist die Siinde gleichsam ,gefiltert”, interpretiert, entschuldigt in mir.
Wird sie aber ausgesprochen, steht sie in ihrer nackten Gegenstindlichkeit vor mir;
jetzt kann ich mir nichts mehr vormachen. Ich sehe sie jetzt zugleich auch mit den
Augen des anderen und entdecke so erst ihr eigentliches Gesicht. D. Bonhoeffer fafit
diesen Sachverhalt sehr treffend in folgende Sitze: ,,Siinde will unerkannt bleiben,
sie scheut das Licht. Im Dunkel des Unausgesprochenen vergiftet sie das ganze Wesen
des Menschen. Das kann mitten in der frommen Gemeinschaft geschehen. In der
Beichte bricht das Licht des Evangeliums in die Finsternis und Verschlossenheit des
Herzens hinein. .. Indem das Siindenbekenntnis im Angesicht des christlichen Bruders
geschieht, wird die letzte Festung der Selbstrechtfertigung preisgegeben. Der Siinder
liefert sich aus, er gibt all sein Boses hin, er gibt sein Herz Gott, und er findet die
Vergebung aller seiner Siinden in der Gemeinschaft Jesu Christi und des Bruders. Die
ausgesprochene, bekannte Siinde hat alle Macht verloren. Sie ist als Siinde offenbar
geworden und gerichtet. Sie vermag die Gemeinschaft nicht mehr zu zerreiflen. Nun
tragt die Gemeinschaft die Siinde des Bruders. Er ist mit seinem B&sen nicht mehr
allein, sondern er hat sein Boses mit der Beichte ,abgelegt’, Gott hingegeben. Es ist
ihm abgenommen . .. Die verborgene Siinde trennte ihn von der Gemeinschaft, machte

12 Vgl. dazu G. Greshake, Zur Erneuerung des kirchlichen BuBwesens., Uberlegungen aus
dogmengeschichtlicher und systematischer Sicht, in: Exeler / Ortkemper / Greshake / Walter-
mann, Zum Thema: BuBe und Buffeier, Stuttgart 1971, 76 (Lit.).

13 Vgl. dazu R. Affemann, Schuld, Schulderfahrung und Gewissen, in HerKorr. 27 (1973)
131 f£.

14 Auf die Frage der ,Laienbeichte” kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. dazu
Greshake, aaO. 118 ff.

334



alle scheinbare Gemeinschaft unwahr, die bekannte Siinde half ihm zur wahren
Gemeinschaft mit den Briidern in Jesus Christus™15,

In diesen Worten wird auf die vermittelnde Funktion der Gemeinde fiir die Siinden-
vergebung hingewiesen. Gerade durch die Herausforderung zum Bekenntnis und durch
dessen Entgegenahme hilft die Kirche, von der Siinde freizukommen und erméglicht
so einen konkreten neuen Anfang. Und Bonhoeffer fihrt fort gegeniiber dem Einwurf,
ob es denn nicht geniige, Gott unsere Siinden zu sagen: Fragen wir uns, ,,0b wir uns
mit unserem Siindenbekenntnis vor Gott nicht oftmals selbst getduscht haben, ob wir
nicht vielmehr uns selbst unsere Siinden bekannten und sie uns auch selbst vergaben?
Und haben nicht die unzihligen Riickfille, hat nicht die Kraftlosigkeit unseres christ-
lichen Gehorsams vielleicht eben darin ihren Grund, da wir aus einer Selbstvergebung
und nicht aus der wirklichen Vergebung unserer Siinde leben? Selbstvergebung kann
niemals zum Bruch mit der Siinde fiihren, das kann nur das richtende und begnadigende
Wort Gottes selbst. Wer schafft uns hier GewiBheit, da wir es im Bekenntnis und in
der Vergebung unserer Siinden nicht mit uns selbst zu tun haben, sondern mit dem
lebendigen Gott? Diese Gewifheit schenkt uns Gott durch den Bruder. Der Bruder
zerreiflt den Kreis der Selbsttiuschung. Wer vor dem Bruder seine Siinde bekennt,
der weif}, da8 er hier nicht mehr bei sich selbst ist, der erfihrt in der Wirklichkeit des
Andern die Gegenwart Gottes’8.

Die kirchliche Vermittlung der Versshnung mit Gott und mit der Gemeinde geschieht
also in der Beichte gerade dadurch, dafl der Siinder zum Bekenntnis seiner Schuld und
damit zur Absage an die geschehene Schuld und zum entschiedenen Neuanfang her-
ausgefordert wird. Hat er sich so von seiner Schuld getrennt, wird ihm im Auftrag
Christi das Versshnungswort zugesprochen, und die Gemeinde nimmt ihn wieder ganz
in die Gemeinde der Verséhnten auf. Das Versshnungswort der Kirche (im Auftrag
Jesu Christi) sagt dem Siinder zu, daf er sowohl von Gott als auch von der Gemeinde
angenommen ist, wie er ist, und sich deswegen auch selbst mit seiner schuldig gewor-
denen Existenz annehmen darf. Dabei stehen aber auch hier Versshnung mit Gott
und Vershnung mit der Kirche nicht nebeneinander, sondern die Wiederverséhnung
mit der Gemeinde ist nach alter katholischer Butheologie das Sakrament, wirksames
Zeichen und konkrete Verleiblichung der Versshnung mit Gott. Oder anders: In der
Wiederversshnung mit der Gemeinde, die bei der Beichte im Priester gleichsam amtlich
reprisentiert und , personifiziert” ist, objektiviert sich &ffentlich-sichtbar und vermittelt
sich konkret die Versshnung mit Gott. Da also, wo ein Siinder sich seiner Schuld
stellt und sich wieder mit der Kirche, und das heiflt letztlich mit seinen Mitmenschen
versohnt, da steht er auch in einem versohnten Verhiltnis mit Gottt7.

Von daher ist nun deutlich, warum es fiir die Vergebung von Schuld und die ver-
sohnte Existenz des Menschen ein Sakrament, und das heiflit eine zeichenhafte, 6ffent-
liche kirchliche Vermittlung gibt. Nicht einfach deshalb, weil ein solches Sakrament
neingesetzt” ist und Gott es ,,s0 verlangt”, sondern weil versshntes Leben: Versshnung
mit mir selbst, mit den anderen, mit Gott sich konkret vermittelt und verleiblicht durch
und im Leben der Gemeinde der Versthnten. Mithin geniigt es zum Verstindnis der
Beichte nicht, allein auf die isolierte Beziehung Gott — Mensch zu blicken. Dann nim-
lich hiitte ein BuBlsakrament im ‘Grunde keinen rechten Platz. Da aber die Siinde des
Menschen nicht nur ein Vergehen gegen Gott, sondern auch ein Vergehen gegen sich
selbst und die mitmenschliche Gemeinschaft ist, hat (schon im AT) auch die Ver-

15 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, Miinchen? 1953, 77 £.

18 AaQ. 80

17 Dies ist #lteste katholische Theologie, so wenn schon bei den Kirchenvitern zu lesen ist:
»Pax ecclesiae dimittit peccata” (Augustinus, De bapt. c. Donat. III, 18, 23). Vgl. dazu
niheres bei Greshake, aaO. 71 (Lit.). Besonders: K. Rahner, Vergessene Wahrheiten {iber
das BuBsakrament, in: Schriften zur Theologie II, 143 ff; sowie der ganze Bd. XII der
»Schriften zur Theologie”.

335



séhnung in mannigfaltigen Formen ,konkret” zu werden, wodurch je verschieden
deutlich wird, daB8 Verséhnung nicht nur Wiederherstellung des Verhiltnisses Gott —
Mensch bedeutet, sondern zugleich ein Leben in der Verséhnung mit sich selbst, mit
anderen und mit Gott.

Von diesem Vermittlungsgedanken her gesehen, ist die Beichte jenes Geschehen, in
dem sich Umkehr des Menschen, Vergebung und Verséhnung verleiblicht, konkreti-
siert und dadurch wirklich wird. Dieses Geschehen diirfte im Normalfall auch ein
psychologisches Gefiihl der Befreiung auslésen, nimlich das geléste Bewuftsein, die
Schuld aus mir entlassen zu haben, die frohe Erfahrung, angenommen zu sein, das
Wissen, mit meiner Siinde nicht allein zu stehen, die Einsicht, mich nun auch selbst
annehmen zu diirfen. Hier diirfte der Ubergang fiir ein Gespriich zwischen Psychologie
und Theologie hinsichtlich der Beichte bestehen.

MAX-P. ENGELMEIER

Sterbehilfe

Aspekte eines Dilemmas *

Das Dilemma, von dem hier die Rede sein soll, hat zumindest drei fiir die praktische
Medizin bedeutsame Aspekte. Der 1. Aspekt ist eine Folge des Fortschritts in der Medizin.
Wann, wie und in welchem MaBe soll der Arzt tun, was er duflerstenfalls kann? Den mit
solchen Fragen angedeuteten Aspekt kénnte man als Dilemma einer Ethik der Indikation
bezeichnen. Dieses Dilemma begegnet uns besonders auf den Intensivbehandlungsstationen,
wo es nicht um eine Hilfe beim Sterben, sondern um eine Umkehr des Sterbeprozesses
geht, um eine Rettung aus dem Sterben.

Der 2, Aspekt hiingt mit der Reduktion des Menschenbildes auf das Biologische zusammen.
Das fiihrt dazu, daB man unser Thema so diskutiert, als bestiinde das Problem der
Sterbehilfe darin, ob und unter welchen Umstinden man Schwerstkranken und Sterbenden
Schmerzmittel in mdglicherweise lebensverkiirzenden Dosen geben diirfe. Dabei ist doch
atich gerade diese Frage iiberhaupt nur beantwortbar, wenn man die personale Dimension
nicht ausklammert. Ein Schwerstkranker vertraut seinem Arzt. Er erhofft von ihm Hilfe
— &uBlerstenfalls Hilfe auch im Sterben, Wo man diese personale Bindung und Ver-
antwortung verdréngt, bedarf man freilich der irrefilhrenden Vokabel ,Euthanasie”, um
sich dariiber hinwegzutiduschen, daf man nicht von menschlicher Hilfe im Sterben spricht,
sondern von der Technik des SchluBmachens. Damit sind wir beim 3. Aspekt. Selbsttiuschung
durch Begriffswandel ist ein Instrument dessen, was man in der Psychotherapie ,Ratio-
nalisierung”, in den Gesellschaftswissenschaften ,Ideologie” nennt. Der Mensch, Schépfer
seiner selbst, von der Zeugung bis zum Tode, an nichts gebunden als an das, was ihm
jeweils angenehm und niitzlich scheint, um diese ideologische Zielvorstellung geht es
besonders auch hier. Denn was kann fiir den absoluten Selbstmachtanspruch unertriglicher
sein als die Gewiheit des verhingten Sterbens? Ihr freie Wahl abzutrotzen, zumindest
die Bestimmung von Ort und Zeit, erscheint fast als humane Verpflichtung. Diesen
ideologischen Aspekt mu8 man bei allem beriicksichtigen, was iiber das Thema ,Sterbe-
hilfe” gesagt wird. Versachlichung ist nur von einer Klirung der Begriffe und von niichter-
ner Einsicht in die Leitwerte zu erwarten, die in unserer Zivilisation die Einstellungen zum
Sterben beinflussen, Dazu mdchte dieser Aufsatz beitragen.

1 Verfasser ist 0. Professor flir Psychiatrie und Direktor der Rheinischen Landes- und
Hodhschulklinik fiir Psychiatrie im Universitidtsklinikum Essen.

336



