
söhnung mannigfaltigen Formen „konkre IS werden, wod je verschieden
deutlich WIT!  d, Versöhnung nich:  er 1Ur Wiederherstellung des Verhältnisses Gott
Mensch bedeutet, sondern zugleich eın Leben der Versöhnung mit sich selbst, mıit
anderen mıit Gott.
Von diesem Vermittlungsgedanken her gesehen, ist die Beichte S Geschehen,
dem cich mkehr des Menschen, Vergebung und Versöhnung verleiblicht, konkreti-
sıert und dadurch wirkli d., Dieses Geschehen dürfte Normalfall auch
psychologisches Gefühl der Befreiung auslösen, n das gelöste Bewußtsein, die
Schuld mir entlassen zu haben, die frohe Erfahrung, aNgENOHMUNEN zZu se1in, das
Wissen, mit meınner Sünde nich:  en allein stehen, die Einsicht, mich NUul auch selbst
annehmen zu dürfen Hier dürfte der Übergang eın Gespräch ZWIS  s  chen Psychologie
und Theologie sichtlich der Beichte bestehen.

MAX-P NGELMEIE

Sterbehilfe
Aspekte eines Dilemmas

Das Dilemma, von dem hier die Rede eın soll, hat zumindest drei die praktische
Medizin bedeutsame Aspekte. Der Aspekt ıs}  - ine Folge des Fortschritts ıIn der Medizin.
Wann, wie und welchem aße soll der rzt t äußerstenfalls kann? Den mit
en ragen angedeuteten Aspekt könnte INan als Dilemma einer der Indikation
bezeichnen. 25606 Dilemma begegnet uns besonders auf den Intensivbehandlungsstationen,

nicht M eine ilfe be  ım Sterben, sondern i eine des Sterbeprozesses
geht, eaine Rettung UU S dem Sterben.
Der Z Aspekt hängt miıt der edu.  on des Menschenbildes auf das Biologische ZUSamımen.
Das z  - dazu, 1  An Thema G diskutiert, als bestünde das Problem der
Sterbehilfe darin, ob und ıınter welchen Umständen 124 Schwerstkranken und Sterbenden
Schmerzmittel in möglicherweise lebensverkürzenden Dosen geben dürfe. abei ist doch
adlı gerade diese rage überhaupt S beantwortbar, WEe': S die personale Dimens:  1071
nicht ausklammert. ] Schwers vertraut seinem Arzt. Er erhofft von ihm ilfe

äaußerstenfalls Hilfe auch Sterben. Wo S diese personale Bindung und Ver-
antwortung verdrängt, bedarf mMan freilich der 1rre:  renden Vokabel „Euthanasie”,

darüber hinwegzutäuschen, d -  p Von menschlicher Hilfe im Sterben spricht,
sondern der des Schlußmachens Damit sinı WIT eim Aspekt. Selbsttäuschung
durch swande| ist ein strument dessen, wWas L in der Psychotherapie „Ratio-
nalisierung”, in den Gesellschaftswissenschaften „AIdeologie” nennt. Der Mensch, Schöpfer
seiner elbst, von der Zeugung bis ınm To C, nichts gebunden als n das, Wa

jeweils d 1  Cn und nützlich scheint, diese ideologische Zielvorstellung geht
esonders auch hier. Denn wWas kann den absoluten Selbstmachtanspruch unerträglicher
se1n als die Gewißheit des verhängten Sterbens? fre  12 abzutrotzen, mindest
die Bestimmung VO  3 Ort und Zeit, erscheint fast als humane Verpflichtung. Diesen
ideologischen Aspekt muß Mal bei allem berücksichtigen, über das Thema „Sterbe-
hilfe”‘ gesagt wird. Versachlichung ist Nur Von einer Klärung Begriffe und VO:  $ nüchter-

FEinsicht ın die Leitwerte zZu erwarten, die 1n U1NSerelt Zivilisation die Einstellungen
Sterben beinflussen. Dazu möchte dieser Autfsatz beitragen.

1 Verfasser ist Professor Psychiatrie und Direktor der Rheinischen Landes- und
Psychiatrie 1 Universitätsklinikum Essen.

226

söhnung in mannigfaltigen Formen „konkret' zu werden, wodurch je verschieden 
deutlich wird, daß Versöhnung nicht nur Wiederherstellung des Verhältnisses Gott -
Mensch bedeutet, sondern zugleich ein Leben in der Versöhnung mit sich selbst, mit 
anderen und mit Gott. 

Von diesem Vermittlungsgedanken her gesehen, ist die Beichte jenes Geschehen, in 
dem sich Umkehr des Menschen, Vergebung und Versöhnung verleiblicht, konkreti­
siert und dadurch wirklich wird. Dieses Geschehen dürfte im Normalfall auch ein 
psychologisches Gefühl der Befreiung auslösen, nämlich das gelöste Bewußtsein, die 
Schuld aus mir entlassen zu haben, die frohe Erfahrung, angenommen zu sein, das 
Wissen, mit meiner Sünde nicht allein zu stehen, die Einsicht, mich nun auch selbst 
annehmen zu dürfen. Hier dürfte der Obergang für ein Gespräch zwischen Psychologie 
und Theologie hinsichtlich der Beichte bestehen. 

MAX-P. ENGELMEIER 

Sterbehilfe 
Aspekte eines Dilemmas 1 

Das Dilemma, von dem hier die Rede sein soll, hat zumindest drei für die praktische 
Medizin bedeutsame Aspekte. Der 1. Aspekt ist eine Folge des Fortschritts in der Medizin. 
Wann, wie und in welchem Maße soll der Arzt tun, was er äußerstenfalls kann? Den mit 
solchen Fragen angedeuteten Aspekt könnte man als Dilemma einer Ethik der Indikation 
bezeichnen. Dieses Dilemma begegnet uns besonders auf den Intensivbehandlung,sstationen, 
wo es nicht um eine Hilfe beim Sterben, sondern um eine Umkehr des Sterbeproz.esses 
geht, um eine Rettung aus dem Sterben. 

Der 2. Aspekt hängt mit der Reduktion des Menschenbildes auf das Biologische zusammen. 
Das führt dazu, daß man unser Thema so diskutiert, als bestünde das Problem der 
Sterbehilfe darin, ob und unter welchen Umständen man Schwerstkranken und Sterbenden 
Schmerzmittel in möglicherweise lebensverkürzenden Dosen geben dürfe. Dabei ist doch 
auch gerade diese Frage überhaupt nur beantwortbar, wenn man die personale Dimension 
nicht ausklammert. Ein Schwerstkranker vertraut seinem Arzt. Er erhofft von ihm Hilfe 
- äußerstenfalls Hilfe auch im Sterben. Wo man diese personale Bindung und Ver­
antwortung verdrängt, bedarf man freilich der irreführenden Vokabel „Euthanasie", um 
sich darüber hinwegzutäuschen,· daß man nicht von mensdtlicher Hilfe im Sterben spricht, 
sondern von der Technik des Schlußmachens. Damit sind wir beim 3. Aspekt. Selbsttäuschung 
durch Begriffswandel ist ein Instrument dessen, was man in der Psychotherapie „Ratio­
nalisierung", in den Gesellschaftswissenschaften „Ideologie" nennt. Der Mensch, Schöpfer 
seiner selbst, von der Zeugung bis zum Tode, an nichts gebunden als an das, was ihm 
jeweils angenehm und nützlich scheint, um diese ideologische Zielvorstellung geht es 
besonders auch hier. Denn was kann für den absoluten Selbstmachtanspruch unerträglicher 
sein als die Gewißheit des verhängten Sterbens? Ihr freie Wahl abzutrotzen, zumindest 
die Bestimmung von Ort und Zeit, erscheint fast als humane Verpflichtung. Diesen 
ideologischen Aspekt muß man bei allem beriid<sichtigen, was über das Thema „Sterbe­
hilfe" gesagt wird. Versachlichung ist nur von einer Klärung der Begriffe und von nüchter­
ner Einsicht in die Leitwerte zu erwarten, die in unserer Zivilisation die Einstellungen zum 
Sterben beinflussen. Dazu möchte dieser Aufsatz beitragen. 

1 Verfasser ist o. Professor für Psychiatrie und Direktor der Rheinischen Landes- und 
Hochschulklinik für Psychiatrie im Universitätsklinikum Essen. 

336 



Z.um d S  S  S
Das Zentrum der begrifflichen chwierigkeiten liegt der Definition der Sterbens.
Sterben 1st der Übergang V.e Leben zZ1 Tod ] langsam oder plötzlich, stet1
oder schrittweise, gradlinig oder Schwankungen mit Besserungsphasen verlauten.
Wozu aber gehört dieser „Übergang”, S Leben oder ZuUuH Tode? Das ıst eıne Trage
mit großen ethischen und gegebenenfalls auch juristischen Konsequenzen Sie
nich  rr einheitlich eantwortet. Der Jurist O!  e. hervorragender Kenner
der Materie, Sa „Der Mensch lebt, solange stirbt.” Der Anaesthesist Fritsche
dagegen, dem WIr eine verdienstvolle Monographie diesem Thema verdanken, stellt

vollendeten Widerspruch dazu fest: „Sterben gehört z Tode, und der Tod
vollzieht sich Prozeß des Sterbens.” Zur Klärung ist notwendig, aller Kürze
die Phänomene des Sterbeprozesses zustellen. Der Gebrauch physiologischer
Begriffe ist dabei nicht ınz zZu vermeiden.

Sterben vollzieht sich die Auflösung jener zentralnervösen Hierarchie VOon Steue-
rungS- und Regelkreisen, die das Organisieren und koordinieren, 11a die ‚„Vital-
tunktionen“ sonders Kreislauf, Atmung, Nerventätigkeit) nennt. Letztlich sch|  eint
ımmer der ntergang zentraler Regelfelder Stammhbirn den Prozeß unumkehrbar
z machen. Wenn das nicht durch direkte mechanische wirkung geschieht, führen
MeEe1S:; Sauerstoffmangel, äufßere oder innere toxische Blockierung der Synapsen, der
Zellmembranen und der intrazellulären Atemkette Z.U diesem Ende. Die alte
den „atrla mortis“ Herz, ung und ehirn 15t also präzisiert, „der
Tod des Menschen mıit dem Hirntod dentisch ist und dieser Form auch jedem
irreversiblen Ausf$fall der Atem- und Kreislauffunktionen folgt”? Man
suchen, diesen Prozeß durch folgendes Schema ZUu veranschaulichen

Prozeß terbens
Grob vereintfachtes Schema

Grundkrankheit
JJ roze
„Ereignis”

„Todesursache“

Nähr-, Spül-, Puffer- O2-Zufuhr
funktionen COs-Elimination

Glykogen
Phosphorkreatinin

Adenosintriphosphorsäure
\+Y

Fritsche %IGrenzbereichenen und Tod, Stuttgart 1973, 17.

337

I. Zum Begriff des Sterbens 
Das Zentrum der begrifflichen Schwierigkeiten liegt in der Definition der Sterbens. 
Sterben ist der Obergang vom Leben zum Tod. Er kann langsam oder plötzlich, stetig 
oder schrittweise, gradlinig oder in Schwankungen mit Besserungsphasen verlaufen. 
Wozu aber gehört dieser „Obergang", zum Leben oder zum Tode? Das ist eine Frage 
mit großen ethischen und gegebenenfalls auch juristischen Konsequenzen. Sie wird 
nicht einheitlich beantwortet. Der Jurist P. Bockelmann, ein hervorragender Kenner 
der Materie, sagt: ,,Der Mensch lebt, solange er stirbt." Der Anaesthesist P. Fritsche 
dagegen, dem wir eine verdienstvolle Monographie zu diesem Thema verdanken, stellt 
im vollendeten Widerspruch dazu fest: ,,Sterben gehört zum Tode, und der Tod 
vollzieht sich als Prozeß des Sterbens." Zur Klärung ist es notwendig, in aller Kürze 
die Phänomene des Sterbeprozesses darzustellen. Der Gebrauch physiologischer 
Begriffe ist dabei nicht ganz zu vermeiden. 

Im Sterben vollzieht sich die Auflösung jener zentralnervösen Hierarchie von Steue­
rungs- und Regelkreisen, die das organisieren und koordinieren, was man die „ Vital­
funktionen" (besonders Kreislauf, Atmung, Nerventätigkeit) nennt. Letztlich scheint 
immer der Untergang zentraler Regelfelder im Stammhirn den Prozeß unumkehrbar 
zu machen. Wenn das nicht durch direkte mechanische Einwirkung geschieht, führen 
meist Sauerstoffmangel, äußere oder innere toxische Blockierung der Synapsen, der 
Zellmembranen und der intrazellulären Atemkette zu diesem Ende. Die alte Lehre von 
den „atria mortis" - Herz, Atmung und Gehirn - ist also dahin präzisiert, da.8 „der 
Tod des Menschen ... mit dem Hirntod identisch ist und in dieser Form auch jedem 
irreversiblen Ausfall der Atem- und Kreislauffunktionen folgt"2• Man kann ver­
suchen, diesen Prozeß durch folgendes Schema zu veranschaulichen: 

Herz/Kreislauf 
(Ischämie) 

\ 

Prozeß des Sterbens 
Grob vereinfachtes Schema 

Grundkrankheit 
,,Prozeß" 

,,Ereignis" 
,,Todesursache" 

i. 
,,Prozeß des Sterbens" 

Lunge/ Atmung 
(Asphyxie) 

/ 
Nähr-, Spül:., Puffer- 02-Zufuhr 

C02-Elimination funktionen 

\ / Glykogen 
Phosphorkreatinin 

AdenosintrJphosphorsäure . 

\~I 
IGEHIRN 1 

1 Fritsche P., Grenzbereich zwischen Leben und Tod, Stuttgart 1973, 17. 

22 
337 



Der Prozeß des Sterbens ist die einzelnen Organe (unter bestimmten Bedingungen
auch für den KanzZeN rganismus während einer bestimmten Zeitdauer umkehrbar
Die Zeit, der das möglich ist, heißt „Überlebenszeit”, v{  41 therapeutischen Stand-
punk: „Wiederbelebungszeit”. Ist G1e abgelaufen („Termin der Irreversibilität”‘),
ist der „Todeszeitpunk überschritten, bleibt der Tod des rgans (beim Tod des
Gehirns auch der Tod des rganismus) unumkehrbar. Mit Flüssigkeitsdurchspülungen,
Sauerstoffzufuhr, Abkühlung, Ausgleich des chemischen Milieus und anderen
ahmen InNnan die Überlebenszeit verlängern, den Todeszeitpunkt hinausschieben.

Den Todeszeitpunkt exakt aturwissenschaftlich festzulegen, ist und bleibt unmöglich.
Wohl aber gibt e5 ene die praktischen Bedürfnisse befriedigende Antwort auf die
Frage, der Prozeß des Gterbens irreversibel wird, Wann der Mensch a  O ist. Die
Antwo lautet: die Gehirnfunktionen endgültig erloschen sind. Nach inter-
nationaler Übereinkunft darf Man das annehmen, 1  A  Venn die Gesamtheit folgender
Kriterien ber längere Zeit® (12 bis 24 Stunden) besteht: Bewußtlosigkeit, Atemstill-
stand, Erweiterung und Lichtstarre der Pupillen, rloschen der zentralgesteuerten
Reflexe, ustfall der Temperaturregulation, usfall der Aktionspotentiale Hirn-
strombild (EEG), intrakranieller Kreislaufstillstand4 D  hese Kriterien önnen allem
dann V{ großer Bedeutung sein, S beabsichtigt ist, rgane des Verstorbenen
I Zwecke der Übertragung zZUu entnehmen.
Soviel ZUr Bestimmung des Zeitpunktes, an dem das Cterben mit dem Tode endet.
Wann aber beginnt e5? Auf diese rage gibt keine theoretisch oder praktisch auch
8 einigermaßen befriedigende allgemeine Antwort. 50 sicher schon der Laie jenes
fortgeschrittene Stadium des Oterbens erkennt, das „Agonie” nennt, 50 unsicher
ıs} doch selbst der erfahrenste Ärzt, ennn soll, Ü dieser Prozeß eigentlich
beginnt. In den vielen Fällen vollends, denen die gonie übersprungen wird und
der Tod plötzlich das schwere Kranksein oder eın scheinbar noch gesundes Leben
beendet, ıst es prinzipiell unmöglich, den Beginn des Gterbens bestimmen. egen
seın Ende, BEeNM den Tod, kann Gterben also einigermaßen abgegrenzt werden. Cein
Beginn agegen bleibt in den pathophysiologischen orgängen der Todeskrankheit
mMe15 unabgrenzbar. Mithin: Sterben gehört Leben Es ist auch biologisch e1ne
letzte Leistung des lebenden Organismus.
Das wird noch vie  ] deutlicher, venn 1an die Grenzen einer rein biologischen Thanato-
logie überschreitet und den sterbenden Menschen als Person in Cie Betrachtung ein-
bezieht. Besonders eindrucksvoll geschieht das den bekannten Interviews vVvVon
isabeth Kübler-Ross. das Gterben HU:  ”3 wirklich mels den heraus-
gearbeiteten Schritten Nicht-wahrhaben-Weollen und Isolierung, orn, Verhandeln,
Depression, Zustimmung geleistet WITI  d, kann dahingestellt bleiben. Sterben
den Menschen 9  er celten alc Aufgabe antritt, der Leben sich Unter-

bewähren kann, entspricht der allgemeinsten klinischen Erfahrung.
Wir haben 1958 versucht, das Gefüge der Bedingungen® darzustellen, Von denen
Bewährung und Scheitern der Aufgabe des Gterbens abhängen. In diesem Bedin-
gungsgefüge vollzieht sich der Von Kübler-Ross S(  ( anscna!: geschilderte DSyCNO-
Jogische Prozeß der Loslösung. Wer Gterbenden helfen will, muß beides Bedingungs-
gefüge und Loslösungsprozeß ebenso ennen und beachten wıe die biologischen
Abläufe des Sterbens

Wawersik und Wiemers K, sprechen von einer „Schwebezeit“”.
Im Röntgenbild nachweisbar durch Einspritzung Kontrastmitteln die Halsschlagader.

- Persönlichkeitsstruktur, Lebenslauf, gegenwärtige Lebenslage, Art der
'odeskr eit.

Der Prozeß des Sterbens ist für die einzelnen Organe ( unter bestimmten Bedingungen 
auch für den ganzen Organismus) während einer bestimmten Zeitdauer umkehrbar. 
Die Zeit, in der das möglich ist, heißt „Oberlebenszeit", vom therapeutischen Stand­
punkt aus „Wiederbelebungszeit". Ist sie abgelaufen (,,Termin der Irreversibilität"), 
ist der „Todeszeitpunkt" überschritten, bleibt der Tod des Organs (beim Tod des 
Gehirns auch der Tod des Organismus) unumkehrbar. Mit Flüssigkeitsdurchspülungen, 
Sauerstoffzufuhr, Abkühlung, Ausgleich des chemischen Milieus und anderen Maß­
nahmen kann man die Oberlebenszeit verlängern, den Todeszeitpunkt hinausschieben. 

Den Todeszeitpunkt exakt naturwissenschaftlich festzulegen, ist und bleibt unmöglich. 
Wohl aber gibt es eine die praktischen Bedürfnisse befriedigende Antwort auf die 
Frage, wann der Prozeß des Sterbens irreversibel wird, wann der Mensch tot ist. Die 
Antwort lautet: wenn die Gehirnfunktionen endgültig erloschen sind. Nach inter­
nationaler Obereinkunft darf man das annehmen, wenn die Gesamtheit folgender 
Kriterien über längere Zeit3 {12 bis 24 Stunden) besteht: Bewußtlosigkeit, Atemstill­
stand, Erweiterung und Lichtstarre der Pupillen, Erlöschen der zentralgesteuerten 
Reflexe, Ausfall der Temperaturregulation, Ausfall der Aktionspotentiale im Hirn­
strombild (EEG), intrakranieller Kreislaufstillstand4• Diese Kriterien können vor allem 
dann von großer Bedeutung sein, wenn beabsichtigt ist, Organe des Verstorbenen 
zum Zwecke der Obertragung zu entnehmen. . 

Soviel zur Bestimmung des Zeitpunktes, an dem das Sterben mit dem Tode endet. 
Wann aber beginnt es? Auf diese Frage gibt es keine theoretisch oder praktisch auch 
nur einigermaßen befriedigende allgemeine Antwort. So sicher schon der Laie jenes 
fortgeschrittene Stadium des Sterbens erkennt, das man „Agonie" nennt, so unsicher 
ist doch selbst der erfahrenste Arzt, wenn er sagen soll, wann dieser Prozeß eigentlich 
beginnt. In den vielen Fällen vollends, in denen die Agonie übersprungen wird und 
der Tod plötzlich das schwere Kranksein oder ein scheinbar noch gesundes Leben 
beendet, ist es prinzipiell unmöglich, den Beginn des Sterbens zu bestimmen. Gegen 
sein Ende, gegen den Tod, kann Sterben also einigermaßen abgegrenzt werden. Sein 
Beginn dagegen bleibt in den pathophysiologischen Vorgängen der Todeskrankheit 
meist unabgrenzbar. Mithin: Sterben gehört zum Leben. Es ist auch biologisch eine 
letzte Leistung des lebenden Organismus. 

Das wird noch viel deutlicher, wenn man die Grenzen einer rein biologischen Thanato­
logie überschreitet und den sterbenden Menschen als Person in die Betrachtung ein­
bezieht. Besonders eindrucksvoll geschieht das in den bekannten Interviews von 
Elisabeth Kühler-Ross. Ob das Sterben nun wirklich meist in den von ihr heraus­
gearbeiteten Schritten - Nicht-wahrhaben-Wollen und Isolierung, Zorn, Verhandeln, 
Depression, Zustimmung - geleistet wird, kann dahingestellt bleiben. Daß Sterben 
den Menschen nicht ganz selten als Aufgabe antritt, an der ein Leben sich im Unter­
gang bewähren kann, entspricht der allgemeinsten klinischen Erfahrung. 

Wir haben 1958 versucht, das Gefüge der Bedingungen5 darzustellen, von denen 
Bewährung und Scheitern in der Aufgabe des Sterbens abhängen. In diesem Bedin­
gungsgefüge vollzieht sich der von Kühler-Ross so anschaulich geschilderte psycho­
logische Prozeß der Loslösung. Wer Sterbenden helfen will, muß beides - Bedingungs­
gefüge und Loslösungsprozeß - ebenso kennen und beachten wie die biologischen 
Abläufe des Sterbens. 

1 Wawersik ]. und Wiemers K. sprechen von einer ,,Schwebezeit11
• 

' Im Röntgenbild nachweisbar durch Einspritzung von Kontrastmitteln in die Halsschlagader. 
1 U. a. Persönlichkeitsstruktur, Lebenslauf, gegenwärtige Lebenslage, Art und Dynamik der 

Todeskrankheit. 

338 



Formen Srztlichen delns bei Schwerstkranken und Sterbenden
Gterbehilfe 1st Gterbende. Der eben UmrTSsSeNeEe Begriff des Sterbens nötigt

folgenden Unterscheidungen:
weitestem Sinne ist Gterbehilfe alles, Was dem enschen die Wirklichkeit

des Gterbens menschlich zZu bewältigen. Jede echte Psychotherapie könnte insoweıt
dazu beitragen, als S1e den Menschen befähigt, Stül  Q Lebens wirklichkeits-
gerechter leben. hese Funktion der Psychotherapie hat Jung besonders
bedacht. 50 heißt Arbeit „Seele und Tod‘ „Von der Lebensmitte
bleibt NU] noch der lebendig, der mit dem Leben sterben Denn das, der
geheimen Stunde des Lebensmittags geschieht, ıst die mkehr der Parabel, die eburt
des Todes. Das Leben der zweiıten Lebenshälfte heißt nicht Aufstieg, Entfaltung, Ver-
mehrung, Lebensüberschwang, sondern Tod, denn seın Ziel ıst das Ende Se:  1ne-
Lebenshöhe-nicht-Wollen ist dasselbe wıe Cein-Ende-nicht-Wollen Beides ist: icht-
leben-Wollen. Nicht-leben-Wollen ist gleichbedeutend mut Nicht-sterben-Wollen.
Werden und Vergehen ist die gleiche Kurve.  &$ Für uUNsSsSer Thema lautet das Ergebnis:
Es gibt eıne bessere ilfe das Gterben Leben, das sich auch der Wirklichkeit
des Todes 3  er verschließt.

In einem ENSECrEN S:  INNeEe ist Sterbehilfe jeder Beistand, den 4 041 Schwerst.  en,
besonders unheilbar Schwerstkranken, leistet. Örperliche und psychotherapeutische
Hilfen stehen el gleichberechtigt nebeneinander.
S In engster Fassungz waäaren  H Gterbehilfe LUr psychische und somatische Eingriffe ın
den bereits 1 Gange befindlichen Sterbeprozeß, wWe: dieser diagnostiziert werden

innn
Das vorausgesetzt, lassen sich 1mm einzelnen unterscheiden:

Mafnahmen S mkehr des Sterbeprozesses,
en Erleichterung des Sterbens,
Tötung vVon Kranken, clie nich:  en SGterbende sind.
Maßnahmen ZUY Umkehr des Sterbeprozesses.

Gemeinsames Kennzeichen der Sterbeprozeß ıst bereits diagnostizierbar. Der
Sterbende ist der Regel tief bewußtlos. Bei den Eingriffen ZUTFr Organerhaltung ist
der Organspender definitiv tot. GGemeinsames den Sterbeprozeß oder teil-
WEe1Sse umzukehren. Gemeinsame Voraussetzung: die Maßfnahmen musSsen  - innerhalb
der UÜberlebenszeit wirksam werden.
1. Totalumkehr des Sterbeprozesses Reanimation Kettung auS5 dem Sterben.
Das 1st die Wiederherstellung des csich regulierenden Lebensprozesses auf
dem Niveau des menschliche Personalität ermöglichenden Gesamtorganismus. Das
dazu notwendige semble VoO  vr aufeinander abgestimmten Maßnahmen verschiedener
Gebiete der Medizin ; noch einer Generation kaum vorstellbar., Heute gehört
PS Alltagswirklichkeit der Intensivbehandlungsstationen uns großen liniken
So gelingt tagtäglich, ihren Angehörigen und einem tatıgen Leben Menschen
zurückzugewinnen, die schon Sterbende WarTen, ja soeben verstorben schienen. „Al-
tagswirklichkeit“ und doch bekennt der gerade der Intensivbehandlung hoch-
rfahrene Fritsche „Jeder Einzelfall stellt jeden der beteiligten Ärzte e1ne
‚Sternstunde der Medizin’‘ dar‘“®
] gibt zahlreiche Wege, auf denen ese jeder Hinsicht große und aufwendige
Therapie 1nNns  B: Dilemma führen kann
a) Die Reanimation gelingt +eilweise. Der sich selbst regulierende Lebensprozeß
kommt icht wieder voll Gang, Die Vitalfunktionen des tief bewußtlosen Patienten
bleiben insbesondere abhängig ‘.E der Tätigkeit des Beatmungsgerätes. Sie erlöschen,

6  6 Fritsche, O.,

339

II. Formen ärztlichen Handelns bei Sc:hwerstkranken und Sterbenden 
Sterbehilfe ist Hilfe für Sterbende. Der eben umrissene Begriff des Sterbens nötigt 
zu folgenden Unterscheidungen: 
1. In weitestem Sinne ist Sterbehilfe alles, was dem Menschen hilft, die Wirklichkeit 
des Sterbens menschlich zu bewältigen. Jede echte Psychotherapie könnte insoweit 
dazu beitragen, als sie den Menschen befähigt, ein Stück seines Lebens wirklichkeits­
gerechter zu leben. Diese Funktion der Psychotherapie hat C. G. Jung besonders 
bedacht. So heißt es in seiner Arbeit „Seele und Tod": ,, Von der Lebensmitte an 
bleibt nur noch der lebendig, der mit dem Leben sterben will. Denn das, was in der 
geheimen Stunde des Lebensmittags geschieht, ist die Umkehr der Parabel, die Geburt 
des Todes. Das Leben der zweiten Lebenshälfte heißt nicht Aufstieg, Entfaltung, Ver­
mehrung, Lebensüberschwang, sondern Tod, denn sein Ziel ist das Ende. Seine­
Lebenshöhe-nicht-Wollen ist dasselbe wie Sein-Ende-nicht-Wollen. Beides ist: Nicht­
leben-Wollen. Nicht-leben-Wollen ist gleichbedeutend mit Nicht-sterben-Wollen. 
Werden und Vergehen ist die gleiche Kurve." Für unser Thema lautet das Ergebnis: 
Es gibt keine bessere Hilfe für das Sterben als ein Leben, das sich auch der Wirklichkeit 
des Todes nicht verschließt. 
2. In einem engeren Sinne ist Sterbehilfe jeder Beistand, den man Schwerstkranken, 
besonders unheilbar Schwerstkranken, leistet. Körperliche und psychotherapeutische 
Hilfen stehen dabei gleichberechtigt nebeneinander. 
3. In engster Fassung wären Sterbehilfe nur psychische und somatische Eingriffe in 
den bereits im Gange befindlichen Sterbeprozeß, wenn dieser diagnostiziert werden 
kann. 
Das vorausgesetzt, lassen sich im einzelnen unterscheiden: 
A. Maßnahmen zur Umkehr des Sterbeprozesses, 
B. Hilfen zur Erleichterung des Sterbens, 
C. Tötung von Kranken, die nicht Sterbende sind. 

A. Maßnahmen zur Umkehr des Sterbeprozesses. 

Gemeinsames Kennzeichen: der Sterbeprozeß ist bereits diagnostizierbar. Der 
Sterbende ist in der Regel tief bewußtlos. Bei den Eingriffen zur Organerhaltung ist 
der Organspender definitiv tot. Gemeinsames Ziel: den Sterbeprozeß ganz oder teil­
weise umzukehren. Gemeinsame Voraussetzung: die Maßnahmen müssen innerhalb 
der Oberlebenszeit wirksam werden. 

1. Totalumkehr des Sterbeprozesses = Reanimation = Rettung aus dem Sterben. 

Das Ziel ist die Wiederherstellung des sich selbst regulierenden Lebensprozesses auf 
dem Niveau des menschliche Personalität ermöglichenden Gesamtorganismus. Das 
dazu notwendige Ensemble von aufeinander abgestimmten Maßnahmen verschiedener 
Gebiete der Medizin war noch vor einer Generation kaum vorstellbar. Heute gehört 
es zur Alltagswirklichkeit der Intensivbehandlungsstationen unserer großen Kliniken. 
So gelingt es tagtäglich, ihren Angehörigen und einem tätigen Leben Menschen 
zurückzugewinnen, die schon Sterbende waren, ja soeben verstorben schienen. ,,All­
tagswirklichkeit" - und doch bekennt der gerade in der lntensivbehandlung hoch­
erfahrene P. Fritsche: ,,Jeder Einzelfall stellt für jeden der beteiligten Ärzte eine 
,Sternstunde der Medizin' dar"8• 

Es gibt zahlreiche Wege, auf denen diese in jeder Hinsicht große und aufwendige 
Therapie ins Dilemma führen kann: 
a) Die Reanimation gelingt nur teilweise. Der sich selbst regulierende Lebensprozeß 
kommt nicht wieder voll in Gang. Die Vitalfunktionen des tief bewußtlosen Patienten 
bleiben insbesondere abhängig von der Tätigkeit des Beatmungsgerätes. Sie erlöschen, 

8 Fritsche, a. a. 0., 2. 

339 



A 78] dieses abgestellt wird. Die Frage, v  I und ob das geschehen soll, gehört
den belastendsten Entscheidungen, \V die Arzt gestelilt seın Manche Ärzte
treffen grundsätzlich nach einem onsil mıiıt einem außenstehenden, erfahrenen
Kollegen. ber weder das, noch gesetzliche egelungen nehmen dem verantwortlichen
ÄArzt die letzte Entscheidung ab Handelt s sich doch 1} einen Bereich, dessen unüber-
sehbaren individuellen Möglichkeiten sich auch einer umfassenden medizinisch-kasuisti-
schen Verhaltensregelung entziehen. Man muß der Stellungnahme der Ärzte des
Kantons Bern VOon ı zustimmen: F5° ® er beteiligte Arzt“ ıst „für seın andeln
allein und voll verantwortlich. Keine Organisation, kein Vorgesetzter und kein Arbeits-

diese Verantwortung abnehmen gibt den Arzt keine
Kollektivverantwortung, sondern Ur die allein zZzU tragende, daher schwere persönliche
Verantwortung““.

1st ZWaTr kein Hirntod eingetreten, ist aber schwer geschädigt,
der Mensch MIe wieder bewußtseinsfähig und dazu verurteilt bleibt, den est
SEe1Nes ens jeder Weise besorgungsbedürftig auf niedrigstem animalischen Niveau
dahinzudämmern. Die TSAal für dieses defektuöse Ergebnis liegt einer physio-
logischen Vorgegebenheit: die Überlebenszeit des Großhirns, ohne das eine eigent-
liche personale FExistenz unmöglich ist, ist kürzer alc die der stammesgeschichtlich älteren
Teile des ehirns (Stammbhirn, verlängertes Mark) ist unvermeidlich, daß solche
unglücklichen Ausgänge mit der Verbreitung und regelmäßigeren Anwendung der
Intensivbehandlungstechnik häufiger vorkommen. solchen Fällen ist Wohltat Plage,
der wissenschaftliche Fortschritt ZUum individuellen Unglück geworden.
C) Das Gehirn ist wieder voll funktionsfähig geworden. Der bei Bewußtsein und
Besinnung befindliche Kranke 1st ommunikationsfähig, aber völlig hilflos und auf
dauernde apparatıve Unterstützung (Beatmung) angewiesen. Patienten mit Schädi-
gungen den unteren und den oberen Brustsegmenten des Rückenmarkes
bieten ein solches Bild. Gie überleben nich:  en selten viele Jahre Tag Tag cht
Gterbende aber des Todes Gegenwärtige, von getrenn! }  ur durch die störbare
on eines Gerätes die Sorge VO Mitmenschen, deren Welt nicht mehr die
ihre 16t. Die oft unlösbar cheinende Schwierigkeit des Ärztes, der über die Möglichkeit
gebietet, 51e f Leben halten, besteht darin, Bedingungen schaffen, die ihnen
helfen, eın solches Leben auf der Schwelle des Todes auch Zo
vA aßn. Z1 partiellen Umk: des Sterbeprozesses Organerhaltung,.
Hierbei geht UD die Erhaltung von Organen Verstorbener Zwecke der Über-
tragung. abei wird das Organ (Niere) gelegentlich kürzere eit Im Organismus
des coeben Verstorbenen belassen. diesem „Spenderorganismus” wird
hergestellt, welches das Überleben des Urgans, das transplantiert werden soll, erlaubt.
Man wendet hier Begriffe wiıe „dissoziierter „Status deanimatus“ „vita
reducta decerebrata“, ‚„Andividualtod”? all, um darzutun, Q 5 csich hier B-  pn um
Lebende handelt, deren Sterben künstlich verlängert wird, sondern Tote, deren
Organismus e1ine bestimmte eit einem bestimmten Zweck erhalten werden coll
Wie befremdlich der Zustand auf den unbefangenen Beobachter Tken kann, zeigt
der von Jores (1967) gebrauchte usdruck ‚„lebender Leichnam“”, an dem Ur das
Substantiv korrekt ist. Rechtliche oder moralische Bedenken, durch Herbeiführung
eines solchen Zustandes den Tod e1Nes  \ benötigten rgans zZu verhindern, bestehen
bei gegebener Indikation e eines Schwerstkranken durch Organtransplanta-
H4: nicht

7 nach Fritsche, O.,
Kramer W., FErom reanımation LO deanimation.
Gerlach J. dividualtod VYiıta reducta.

Ü

sobald dieses abgestellt wird. Die Frage, wann und ob das geschehen soll, gehört zu 
den belastendsten Entscheidungen, vor die ein Arzt gestellt sein kann. Manche Ärzte 
treffen sie grundsätzlich nur nach einem Konsil mit einem außenstehenden, erfahrenen 
Kollegen. Aber weder das, noch gesetzliche Regelungen nehmen dem verantwortlichen 
Arzt die letzte Entscheidung ab. Handelt es sich doch um einen Bereich, dessen unüber­
sehbaren individuellen Möglichkeiten sich auch einer umfassenden medizinisch-kasuisti­
schen Verhaltensregelung entziehen. Man muß der Stellungnahme der Arzte des 
Kantons Bern von 1968 zustimmen: ,, .•• Jeder beteiligte Arzt" ist „für sein Handeln 
allein und voll verantwortlich. Keine Organisation, kein Vorgesetzter und kein Arbeits­
team kann ihm diese Verantwortung abnehmen • • • Es gibt für den Arzt keine 
Kollektivverantwortung, sondern nur die allein zu tragende, daher schwere persönliche 
Verantwortung"7. 

b) Es ist zwar kein Hirntod eingetreten, das Gehirn ist aber so schwer geschädigt, daß 
der Mensch nie wieder bewußtseinsfähig wird und dazu verurteilt bleibt, den Rest 
seines Lebens in jeder Weise besorgungsbedürftig auf niedrigstem animalischen Niveau 
dahinzudämmern. Die Ursache für dieses defektuöse Ergebnis liegt in einer physio­
logischen Vorgegebenheit: die Oberlebenszeit des Großhirns, ohne das eine eigent­
liche personale Existenz unmöglich ist, ist kürzer als die der stammesgeschichtlich älteren 
Teile des Gehirns (Stammhirn, verlängertes Mark). Es ist unvermeidlich, daß solche 
unglücklichen Ausgänge mit der Verbreitung und regelmäßigeren Anwendung der 
Intensivbehandlungstechnik häufiger vorkommen. In solchen Fällen ist Wohltat Plage, 
der wissenschaftliche Fortschritt zum individuellen Unglück geworden. 

c) Das Gehirn ist wieder voll funktionsfähig geworden. Der bei 'Bewußtsein und 
Besinnung befindliche Kranke ist kommunikationsfähig, aber völlig hilflos und auf 
dauernde apparative Unterstützung (Beatmung) angewiesen. Patienten mit Schädi­
gungen in den unteren Hals- und den oberen Brustsegmenten des Rückenmarkes 
·bieten ein solches Bild. Sie überleben nicht selten viele Jahre: Tag für Tag nicht 
Sterbende aber des Todes Gegenwärtige, von ihm getrennt nur durch die störbare 
Funktion eines Gerätes und die Sorge von Mitmenschen, deren Welt nicht mehr die 
ihre ist. Die oft unlösbar scheinende Schwierigkeit des Arztes, der über die Möglichkeit 
gebietet, sie am Leben zu halten, besteht darin, Bedingungen zu schaffen, die ihnen 
helfen, ein solches Leben auf der Schwelle des Todes auch zu tragen. 

2. Maßnahmen zur partiellen Umkehr des Sterbeprozesses = Organerhaltung. 
Hierbei geht es um die Erhaltung von Organen Verstorbener zum Zwecke der Ober­
tragung. Dabei wird das Organ (Niere) gelegentlich für kürzere Zeit im Organismus 
des soeben Verstorbenen belassen. In diesem „Spenderorganismus" wird ein Milieu 
hergestellt, welches das Oberleben des Organs, das transplantiert werden soll, erlaubt. 
Man wendet hier Begriffe wie „dissoziierter Tod", ,,Status deanimatus"8, ,,vita 
reducta decerebrata", ,,lndividualtod"9 an, um darzutun, daß es sich hier nicht um 
Lebende handelt, deren Sterben künstlich verlängert wird, sondern um Tote, deren 
Organismus für eine bestimmte Zeit zu einem bestimmten Zweck erhalten werden soll. 
Wie befremdlich der Zustand auf den unbefangenen Beobachter wirken kann, zeigt 
der von Jores (1967) gebrauchte Ausdruck „lebender Leichnam", an dem nur das 
Substantiv korrekt ist. Rechtliche oder moralische Bedenken, durch Herbeiführung 
eines solchen Zustandes den Tod eines benötigten Organs zu verhindern, bestehen 
bei gegebener Indikation - Rettung eines Schwerstkranken durch Organtransplanta­
tionen - nicht. 

7 Zitiert nach Fritsdie, a. a. 0., 84. 
8 Kramer W., From reanimation to deanimation. 
9 Gerladi 1,, Individualtod - Partialtod - Vita reducta. 

340 



Maßnahmen ZUr Erleichterung des Sterbens Hilfe beim Sterben Sterbehilfe
17 eigentlichen 5:  1NMNE.,
Gemeinsames Kennzeichen „ESs handelt sich ımmer mM Sterbende, Uum enschen,
bei denen nach menschlichem Ermessen der baldige unabwendbar erscheint, aber
kaum einmal auf den Tag und die Stunde orausrechenbar ist‘/10 Unter Berücksichti-

der eingangs gegebenen Definition des Sterbens würde ‚— yam..  DI:  eren;
unheilbar Schwerstkranke mit bevorstehendem oder bereits vollzogenem
Übergang der Todeskrankheit den Tozeß des Gterbens Gemeinsames Ziel
aler Beistand mıit DSYy  S  en und somatischen Mitteln. Gemeinsame Voraussetzung:
Zwischen dem Sterbenden und dem Heltfer lassen sich zumindest noch Gesten der
Solidarität austauschen. Die Persönlichkeit des Sterbenden ist nicht bereits im tiefen
Koma der gonie irreversibel untergegangen.
Die Haupttypen äußerer aßnahmen der SGterbehilfe ennt der Marburger Psychiater

Erhardt einem cehr klaren „Ordnungsschema“11, ] 6c@e1 hier fact wörtlich
wiedergegeben

Sterbehilfe ohne Lebensverkürzung.
Erhardt nennt 661e F3 ‚reinste‘ Form der Euthanasie!? und celbstverständliche Pflicht des
Ärztes, die ethisch und rechtlich unproblematisch 15£.  z  44

Gterbehilfe durch SGterbenlassen.
Verzicht auf ei1ne vielleicht mögliche, urzfristige Lebensverlängerung‘?3, Als rechtliche
Problematik Erhardt Unterlassene Hilfeleistung, ötung durch Unterlassen!4.

Sterbehilfe mift Lebensverkürzung als Nebenwirkung.
Die Lebensverkürzung kann unabhängig Von der Intention mehr oder weniger
erwünscht und mehr oder weniger unvermeidlich S@e1N. Auch ‚reine“ oder ‚„indirekte
Euthanasie genannt. Moraltheologisch acho duplicis effectus Rechtliche Beurteilung
umstritten. Auf diesen und auf diesen Tatbestand bezieht sich die bekannte
Stellungnahme 105 XIl cseiner Rede iın die Anästhesisten VO 24. 1957 Neuere
moraltheologische Überlegungen 5, bei Fid1s

Gterbehilfe muit gezielter Lebensverk  ‚UTZUNg, aııch „direkte” Euthanasie*
Vom Arzt aktiv (Gabe von Medikamenten, Abstellen pparaturen) oder Dassıv
(Unterlassen) bewirkt; vom entscheidungsfähigen Sterbenden ausdrücklich oder still-
schweigend gewollt oder ungewollt; mm entscheidungsfähigen Sterbenden oder
ohne Einwilligung der Angehörigen durchgeführt. Rechtlich Beihilfe ZUu) Selbsttötung
straflos) Tötung Au Mitleid oder anderen schuldmindernden Beweggründen und
Tötung auf Verlangen!®,
Von welcher Sterbehilfe ıst hier die Rede? Von der Erleichterung des Sterbens durch
körperliche Maßnahmen. der Diskussion werden ul nochmals
zufassen fast ausschließ@lich drei Gruppen von Eingriffen eroörtert:
a) Beendigung einer sinnlos gewordenen Intensivbehandlung. Die Problematik wurde
bereits besprochen. Aktuelle Beispiele: das qualvoll verlängerte Sterben Francos und

Yrhar: H., FEuthanasie und Vernichtung „lebensunwerten” .Lebens. Stuttgart 1955
11 Ehrhardt ist sich der Grenzen sSpines Schemas voll ewuß: Er schreibt „Das Verhältnis

von rzt Patient, besonders m Sterbezimmer, ist kompliziert, zZu persönlich,
E in ein Igemeinverbindliches logisches, IMOTr:  es und echtliches Begriffsgitter
einzufangen.“ Der Vorwurf einer verkürzten, einseitigen Diskussion trifft er nicht

1 Der ideologisch belastete, irreführende Begriff „Euthanasie”, der auch Ehrhardt nı
mit dezidierter Reserve verwendet wird, hier belassen, un amit einen Einblick
geben die m if diesem Terminus verbundene, weitverbreitete, terminologische und

ng.
pp the patien'
R  SS 3A30 C, StGB, CO 13, 232, 134, 137 E-19;
FEuthanasie oder coll 12 auf Verlangen töten?  E Mainz 1975
S& 213, 2106 StGB, 88 134 Bs S, 137 E-1962.

3471

B. Maßnahmen zur Erleichterung des Sterbens = Hilfe beim Sterben = Sterbehilfe 
im eigentlichen Sinne. 
Gemeinsames Kennzeichen: ,,Es handelt sich immer um Sterbende, d. h. um Menschen, 
bei denen nach menschlichem Ermessen der baldige Tod unabwendbar erscheint, aber 
kaum einmal auf den Tag und die Stunde vorausrechenbar ist"10• Unter Berücksichti­
gung der eingangs gegebenen Definition des Sterbens würde man präzisieren: 
unheilbar Schwerstkranke mit unmittelbar bevorstehendem oder bereits vollzogenem 
Obergang der Todeskrankheit in den Prozeß des Sterbens. Gemeinsames Ziel: perso­
naler Beistand mit psychischen und somatischen Mitteln. Gemeinsame Voraussetzung: 
Zwischen dem Sterbenden und dem Helfer lassen sich zumindest noch Gesten der 
Solidarität austauschen. Die Persönlichkeit des Sterbenden ist nicht bereits im tiefen 
Koma der Agonie irreversibel untergegangen. 

Die Haupttypen äußerer Maßnahmen der Sterbehilfe nennt der Marburger Psychiater 
H. Erhardt in einem sehr klaren „Orclnungsschema"11• Es sei hier fast wörtlich 
wiedergegeben: 
1. Sterbehilfe ohne Lebensverkürzung. 
Erhardt nennt sie ,, ,reinste' Form der Euthanasie12 und selbstverständliche Pflicht des 
Arztes, die ethisch und rechtlich unproblematisch ist." 
2. Sterbehilfe durch Sterbenlassen. 
Verzicht auf eine vielleicht mögliche, kurzfristige Lebensverlängerung13• Als rechtliche 
Problematik führt Erhardt an: Unterlassene Hilfeleistung, Tötung durch Unterlassen14• 

3. Sterbehilfe mit Lebensverkürzung als Nebenwirkung. 
Die Lebensverkürzung kann - unabhängig von der Intention - mehr oder weniger 
erwünscht und mehr oder weniger unvermeidlich sein. Auch „reine" oder „indirekte" 
Euthanasie genannt. Moral theologisch: actio duplicis effectus. Rechtliche Beurteilung 
umstritten. Auf diesen und nur auf diesen Tatbestand bezieht sich die bekannte 
Stellungnahme Pius XII. in seiner Rede an die Anästhesisten vom 24.2.1957. Neuere 
moraltheologische Oberlegungen s. bei V. Eid15• 

4. Sterbehilfe mit gezielter Lebensverkürzung, auch „direkte" Euthanasie genannt. 
Vom Arzt aktiv (Gabe von Medikamenten, Abstellen von Apparaturen) oder passiv 
(Unterlassen) bewirkt; vom entscheidungsfähigen Sterbenden ausdrüd<lich oder still­
schweigend gewollt oder ungewollt; am entscheidungsfähigen Sterbenden mit oder 
ohne Einwilligung der Angehörigen durchgeführt. Rechtlich: Beihilfe zur Selbsttötung 
(straflos). Tötung aus Mitleid oder anderen schuldmindemden Beweggründen und 
Tötung auf Verlangen16• 

Von welcher Art Sterbehilfe ist hier die Rede? Von der Erleichterung des Sterbens durch 
körperliche Maßnahmen. In der Diskussion werden - um es nochmals zusammen­
zufassen - fast ausschließlich drei Gruppen von Eingriffen erörtert: 
a) Beendigung einer sinnlos gewordenen Intensivbehandlung. Die Problematik wurde 
bereits besprochen. Aktuelle Beispiele: das qualvoll verlängerte Sterben Francos und 

10 E.hrhardt H., Euthanasie und Vernichtung „lebensunwerten" ,Lebens. Stuttgart 1955. 
11 Ehrhardt ist sich der Grenzen seines Schemas voll bewußt. Er schreibt: ,,Das Verhältnis 

von Arzt und Patient, ganz besonders 1m Sterbezimmer, dst zu kompliziert, zu persönlich, 
um es in ein allgemeinverbindliches logisches, moralisches und rechtliches Begriffsgitter 
einzufangen." Der Vorwurf einer verkürzten, einseitigen Diskussion trifft daher nicht ihn. 

12 Der ideologisch belastete, irreführende Begriff „Euthanasie", der auch von Ehrhatdt nur 
mit dezidierter Reserve verwendet wird, ist hier 1belassen, um damit einen Einblick zu 
geben in die mit diesem Terminus verbundene, weitverbreitete, terminologische und 
inhaltliche Verwirrung. 

13 „Let the patient go." 
14 §§ 330 c, 212 ff. StGB, §§ 13, 232, 134, 137 E-1962. 
15 Euthanasie oder soll man auf Verlangen töten? Mainz 1975. 
16 §§ 213, 216 StGB, §§ 134 Bs. 3, 137 E-1962. 

341 



der Fall der Amerikanerin Karen Anne Quinlan, der die Eltern nach av  ber e11-
jährigem Koma einen Gerichtsbeschluß über die Erlaubtheit des Abbruchs der Int  enSs1vV-
behandlung erwirkten.

Die abe Von Schmerzmitteln möglicherweise das Sterben verkürzender Menge
Die abe oder Überlassung von Schlafmitteln tödlicher Dosis.

Das ist höchst lückenhafter Katalog celbst der körperlichen Maßnahmen, mit
denen das Sterben erleichtern Die anxiolytische Medikation, die kreatür-
liche Todesangst behebt oder doch csehr wesentlich dämpft, wird der Diskussion
gewöhnlich ebensowenig erwähnt, wie die Beseitigung von Erstickungsgefühl, Erbrechen
und oft cehr quälenden Bedrängnissen der Blase und des Darms.

Ungleich umfassender und zugleich wirklichkeitsnäher cah Johann Christoph Reil
bis schon VOTI mehr 150 Jahren die Notwendigkeit der Gterbehilfe

forderte, der Ärzt .. dem Patienten den Übergang erleichtern dadurch, daß
Schmerzen und Ängst medikamentös lindere, für e1n ruhiges, reundliches Zimmer,

zweckentsprechende Lagerung und ege SOTBEC, den Angehörigen, allen Umstehen-
den und sich celbst ede Zudringlichkeit verwehre. faßt seine Forderungen dem
Satz „Der sterbende Mensch scei eine heilige Sache, die alles Z

schuldig SIN  d, 1  %A  S ernun! und Religion gebieten.“ Das ist eine Forderung, dlie
auch heute noch Maxime der Gterbehilfe gelten lassen kann Ganz esem

Iinne sieht Lehr (1972) das Ziel der Gterbehilfe nich‘  en einer  B Verkürzung des
Lebensprozesses, sondern der „individuellen H Bewältigung des Loslösungs-
DIOZCSSCS VO Irdischen
Man muß offen zugeben, Krankenhäuser, ü  te und Pflegepersonal kaum darauf£f
vorbereitet SIN!  d, iındıvıduelle dieser gewähren. Ihre größten Erfolge
hat die moderne Medizin dort, W c1@e den enschen Objekt „technisch-kausal”

aspers) behandeln 5ie gewinnt 15 iISeTren Tagen zunehmend Ver-
ständnis dafür, auf welche Weise und welchem Umfange das Subjekt, die individuelle
Persönlichkeit, Erkrankung und Gesundung beeinflußt. Psychotherapeutische "echniken
gehören seitdem ebenso celbstverständlich rADEN ethodenarsenal der Medizin WIe die
körperlichen Behandlungsweisen. ber diese psychotherapeutischen Verfahren cind
durchwegs auf das eines gesunderen, eieren, erfüllteren Lebens gerichtet. Von
einem ruhigeren, friedlicheren Sterben wıssen G1E wenig. Bowers und Mitarbeiter
schreiben zu Recht „Wir haben NSPeTfe Sterblichkeit mit gesellschaftlichen Tabus
umgeben. Das viktorianische exXxualtabDu wurde den etzten ahrzehnten durch den

von Freud und Havelock Ellis überwunden | Für den Tod tri das bis jetzt
nicht Z Jenn HLan von ungs Arbeit absieht‘/17
Das Dilemma besteht den Ärzt darin, laf eder seıne somatischen Eingriffe, noch
Se1INe psychotherapeutischen Methoden, noch beide ZU5d]  1nNen die Lage VPI -

setz!  J sterbenden enschen personale e  e> aNgEMESSECNET Form eisten. Erst
seıit eiw:; Jahren hat sich eine „Thanatologie” nennenswerten Umfanges entwickelt.
Psychotherapeutisch tatıge sychiater!® haben OM Anfang wichtige Impulse
gegeben. ber diese modernen thanatologischen Forschungen VarTre doch ımmer schon
eiINe interdisziplinäre emühung und zogen systematisch pathophysiologische,
psychologische, soziale und theologische Gesichtspunkte '!l"! e1n. Ihre Ergebnisse sind
nicht unbeträchtlich und lassen hoffen, daf: die Medizin das heutige Dilemma s  ber-
WIND!  den und eıne personalere Praxis des Umgangs mit Sterbenden gewinnen
Die Konturen einer solchen TAaXıs zeichnen sich dem zentralen Kapitel des
Buches D Bowers, Jackson, Knight und Leshan abl9 Die Autoren stellen test,
der Mensch llals Persönlichkeit den Anspruch at, allen Z  eiten  s und unt:  1 allen

Bowers Ü, p Wie Lönnen WIr Sterbenden stehen? Mainz 1971,
wr M. Bowers, Eissler, Feifel, üuübler-Ross.

„Psychotherapie Sterbende”, Bowers Ü. d

342

der Fall der Amerikanerin Karen Anne Quinlan, bei der die Eltern nach über ein­
jährigem Koma einen Gerichtsbeschluß über die Erlaubtheit des Abbruchs der Intensiv­
behandlung erwirkten. 
b) Die Gabe von Sdunerzmitteln in möglicherweise das Sterben verkürzender Menge. 
c) Die Gabe oder Oberlassung von Schlafmitteln in tödlicher Dosis. 
Das ist ein höchst lückenhafter Katalog selbst der körperlichen Maßnahmen, mit 
denen man das Sterben erleichtern kann. Die anxiolytische Medikation, die kreatür­
liche Todesangst behebt oder doch sehr wesentlich dämpft, wird in der Diskussion für 
gewöhnlich ebensowenig erwähnt, wie die Beseitigung von Erstickungsgefühl, Erbrechen 
und oft sehr quälenden Bedrängnissen der Blase und des Darms. 

Ungleich umfassender und zugleich wirklichkeitsnäher sah Johann Christoph Reil 
(1759 bis 1813) schon vor mehr als 150 Jahren die Notwendigkeit der Sterbehilfe. Er 
forderte, der Arzt müsse dem Patienten den Obergang erleichtern dadurch, daß er 
Schmerzen und Angst medikamentös lindere, für ein ruhiges, freundliches Zimmer, 
für zweckentsprechende Lagerung und Pflege sorge, den Angehörigen, allen Umstehen­
den und sich selbst jede Zudringlichkeit verwehre. Reil faßt seine Forderungen in dem 
Satz zusammen: ,,Der sterbende Mensch sei eine heilige Sache, für die wir alles zu 
tun schuldig sind, was Vernunft und Religion gebieten." Das ist eine Forderung, die 
man auch heute noch als Maxime der Sterbehilfe gelten lassen kann. Ganz in diesem 
Sinne sieht U. Lehr (1972) das Ziel der Sterbehilfe nicht in einer Verkürzung des 
Lebensprozesses, sondern in der „individuellen Hilfe zur Bewältigung des Loslösungs­
prozesses vom Irdischen". 
Man muß offen zugeben, daß Krankenhäuser, Ärzte und Pßegepersonal kaum darauf 
vorbereitet sind, individuelle Hilfen dieser Art zu gewähren. Ihre größten Erfolge 
hat die moderne Medizin dort, wo sie den Menschen als Objekt „technisch-kausal" 
(K. Jaspers) behandeln kann. Sie gewinnt erst in unseren Tagen zunehmend Ver­
ständnis dafür, auf welche Weise und in welchem Umfange das Subjekt, die individuelle 
Persönlichkeit, Erkrankung und Gesundung beeinflußt. Psychotherapeutische Techniken 
gehören seitdem ebenso selbstverständlich zum Methodenarsenal der Medizin wie die 
körperlichen Behandlungsweisen. Aber diese psychotherapeutischen Verfahren sind 
durchwegs auf das Ziel eines gesunderen, freieren, erfüllteren Lebens gerichtet. Von 
einem ruhigeren, friedlicheren Sterben wissen sie wenig. Bowers und Mitarbeiter 
schreiben zu Recht: ,,Wir haben unsere Sterblichkeit mit gesellschaftlichen Tabus 
umgeben. Das viktorianische Sexualtabu wurde in den letzten Jahrzehnten durch den 
Einfluß von Freud und Havelock Ellis überwunden ... Für den Tod trifft das bis jetzt 
nicht zu, wenn man von Jungs Arbeit absieht"17• 

Das Dilemma besteht für den Arzt darin, daß weder seine somatischen Eingriffe, noch 
seine psychotherapeutischen Methoden, noch beide zusammen ihn in die Lage ver­
setzen, sterbenden Menschen personale Hilfe in angemessener Form zu leisten. Erst 
seit etwa 20 Jahren hat sich eine „Thanatologie" nennenswerten Umfanges entwickelt. 
Psychotherapeutisch tätige Psychiater18 haben ihr von Anfang an wichtige Impulse 
gegeben. Aber diese modernen thanatologischen Forschungen waren doch immer schon 
eine interdisziplinäre Bemühung und bezogen systematisch pathophysiologische, 
psychologische, soziale und theologische Gesichtspunkte mit ein. Ihre Ergebnisse sind 
nicht unbeträchtlich und lassen hoffen, daß die Medizin das heutige Dilemma über­
winden und eine personalere Praxis des Umgangs mit Sterbenden gewinnen kann. 
Die Konturen einer solchen Praxis zeichnen sich in dem zentralen Kapitel des 
Buches von Bowers, Jackson, Knight und Leshan ab19• Die Autoren stellen fest, da8 
der Mensch uals Persönlichkeit den Anspruch hat, zu allen Zeiten und unter allen 

17 Bowers u. a., Wie können wir Sterbenden •beistehen 7 Mainz 1971, 13. 
18 U. v. a. M. K. Bowers, K. R. Eissler, H. Feifel, E. Kühler-Ross. 
19 „Psychotherapie für Sterbende", Bowers u. a. 80-102. 

342 



Umständen als Persönlichkeit ZUu werden“”. Das eine „offene Begegnun:  d
zwischen dem Sterbenden und dem Helfenden VOTaUsSs. Dabei gehe 65S, „anders bei
den üblichen therapeutischen Methoden“, nicht allem darum, „Schwächen und
Fehler der Persönlichkeit aufzuspüren“”. Eine „mehr philosophische Betrachtungs-
weıse  ®  {‘ ce1i anNngeMESSECN und werde dem Todkranken akzeptiert Das Ziel Ge1l
eine „Erweiterung und Befreiung des GCe „Durch die innere Entwicklung“, „die
bereits der Versuch mit sich bringe”, werde „der Patient einem erfüll-

und reicheren Menschen. stirbt nicht Desiegt und Leben geschlagen,
sondern ist eine ctärkere und vollkommenere Persönlichkeit‘. „seine eigene
Philosophie des Lebens und des es eın Teil Arbeitsmaterials bei
Begegnung mıiıt dem Patienten“” sel, der Therapeut darüber mıit sich Einigung
kommen. Er mufß Glauben und Vertrauen haben.“ Da der Helfer bei jeder Begegnung
miıt Sterbenden auf die Tragfähigkeit seiner menschlichen Grundhaltung geprüft wird,
ist die Mahnung voll berechtigt, musse  + „seine eigenen Kraftreserven und ihre
Grenzen ennen .  “
Man erkennt unschwer Chance und efahr einer solchen Überschreitung aller
prinzipiellen Grenzen, die die Medizin sich bisher gesetzt hatte Die Chance besteht
darin, 1 hier die Person radikal ernst geENOMMLEN wird, die Person des Sterbenden
und die des Arztes. 5ie 'eien eiın Verhältnis, das Jaspers das der existenziellen
Kommunikation bezeichnet hat. Eine Medizin, die dieses Verhältnis der Praxis
jederzeit realisieren könnte, dürfte sich Recht „personal‘ T7  (LE ihrer eigenen
pirie findet die Medizin -  IT Aufforderungen, keine methodisch Zzu rschließenden
Grundlagen eiınes solchen Überstiegs die personale Dimension. Medizin ist keine
stitution allgemeiner personaler Lebens- und Sterbehilfe, wenngleich einzelne von
ihrem Heiler-Charisma erfüllte Ärzte 61e immer wieder fehlinterpretiert
haben.
Gerade das Beispiel der Gterbehilfe zeigt die Grenzen. Bowers und ihre Mitarbeiter
haben Ja unzweifelhaft recht Wer Gterbenden personalen Beistand leisten will, mul
„Glauben und Vertrauen“”, „seiıne ene Philosophie des ens und des Todes”
en. Nur Glauben woranf Vertrauen worauf? Welche Philosophie? e Antworten
auf esp Fragen lassen sich weder mıit den psychologischen noch mıiıt den physio-
logischen ethoden der Medizin Gnden Der Arzt gewinnt S1e als individuelle Persön-
lLichkeit möglicherweise, Ja wahrscheinlich der Ausübung seines Berufes, aber
durchaus alc eigenste Erfahrung. Sie kann helfen, Sterbenden beizustehen. ber

ist icht dazu legitimiert, daraus eın Recht oder eine Pflicht abzuleiten, die Norm
klinischen Handelns erhoben werden könnten. Nichts ware  . apersonaler, überheblicher,
fataler und 1m Ergebnis angsterregender alg System institutionalisierter Standard-
beeinflussung Sterbenden.

Tötung DONn Kranken, die nicht Sterbende sind „Hilfe zZU  3 Sterben“”
Vernichtung lebensunwerten Lebens.
Gemeinsames Kennzeichen: Es handelt sich nicht Sterbende, sondern Kranke,
Geschädigte, Behinderte, Entstellte, bei enen der Übergang den Sterbeprozeß
weder unmittelbar bevorsteht, noch ar begonnen hat Die Lebenserwartung
„mehr oder weniger begrenzt“” sein rhardt) Sie beträgt aber, SO weılt abschätzbar,
cht WIe bei Sterbenden Stunden his Tage, sondern cich auf Monate,
Jahrzehnte erstrecken. Gemeinsames Ziel Vorsätzliche Tötung, Vernichtung mensch-
lichen Lebens, das wegen Leidens, tstellung oder Behinderung
VO Kranken celbst oder und) seiner Umgebung qualvoll, erniedrigend, abstoßend,
kurz als „sinnlos“ und ‚„‚lebensunwert” betrachtet WIT!  d. Gemeinsame Voraussetzung:
£ohlt. Es gibt weder unter ärztlich-humanitären noch unter medizinischen Gesichts-
punkten Indikationen, die eıne Tötung en als gerechtfertigt oder
notwendig erscheinen en. Die Typologie der Tötungshandlungen äahnelt dem

343

Umständen als Persönlichkeit behandelt zu werden". Das setze eine „offene Begegnung" 
zwischen dem Sterbenden und dem Helfenden voraus. Dabei gehe es, ,,anders als bei 
den üblichen therapeutischen Methoden", nicht vor allem darum, ,,Schwächen und 
Fehler in der Persönlichkeit aufzuspüren". Eine „mehr philosophische Betrachtungs­
weise" sei angemessen und werde von dem Todkranken willig akzeptiert. Das Ziel sei 
eine „Erweiterung und Befreiung des Selbst". ,,Durch die innere Entwicklung", ,,die 
bereits der Versuch mit sich bringe", werde „der Patient zu einem erfüll­
teren und reicheren Menschen. Er stirbt nicht besiegt und vom Leben geschlagen, 
sondern ist eine stärkere und vollkommenere Persönlichkeit". Weil „seine eigene 
Philosophie des Lebens und des Todes ein Teil seines Arbeitsmaterials bei seiner 
Begegnung mit dem Patienten" sei, müsse der Therapeut darüber mit sich zur Einigung 
kommen. ,,Er muß Glauben und Vertrauen haben." Da der Helfer bei jeder Begegnung 
mit Sterbenden auf die Tragfähigkeit seiner menschlichen Grundhaltung geprüft wird, 
ist die Mahnung voll berechtigt, er müsse „seine eigenen Kraftreserven und ihre 
Grenzen kennen". 
Man erkennt unschwer Chance und Gefahr einer solchen Oberschreitung aller 
prinzipiellen Grenzen, die die Medizin sich bisher gesetzt hatte. Die Chance besteht 
darin, daß hier die Person radikal ernst genommen wird, die Person des Sterbenden 
und die des Arztes. Sie treten in ein Verhältnis, das K. Jaspers als das der existenziellen 
Kommunikation bezeichnet hat. Eine Medizin, die dieses Verhältnis in der Praxis 
jederzeit realisieren könnte, dürfte sich zu Recht „personal" nennen. In ihrer eigenen 
Empirie findet die Medizin nur Aufforderungen, keine methodisch zu erschließenden 
Grundlagen eines solchen Oberstiegs in die personale Dimension. Medizin ist keine 
Institution allgemeiner personaler Lebens- und Sterbehilfe, wenngleich einzelne von 
ihrem Heiler-Charisma ganz erfüllte Ärzte sie immer wieder ähnlich fehlinterpretiert 
haben. 
Gerade das Beispiel der Sterbehilfe zeigt die Grenzen. Bowers und ihre Mitarbeiter 

~ haben ja unzweifelhaft recht: Wer Sterbenden personalen Beistand leisten will, muß 
,,Glauben und Vertrauen", ,,seine eigene Philosophie des Lebens und des Todes" 
haben. Nur: Glauben woran? Vertrauen worauf? Welche Philosophie? Die Antworten 
auf diese Fragen lassen sich weder mit den psychologischen noch gar mit den physio­
logischen Methoden der Medizin finden. Der Arzt gewinnt sie als individuelle Persön­
lichkeit - möglicherweise, ja wahrscheinlich in der Ausübung seines Berufes, aber 
durchaus als eigenste Erfahrung. Sie kann ihm helfen, Sterbenden beizustehen. Aber 
er ist nicht dazu legitimiert, daraus ein Recht oder eine Pflicht abzuleiten, die zur Norm 
klinischen Handelns erhoben werden könnten. Nichts wäre apersonaler, überheblicher, 
fataler und im Ergebnis angsterregender als ein System institutionalisierter Standard­
beeinflussung von Sterbenden. 

C. Tötung von Kranken, die nicht Sterbende sind = ,,Hilfe zum Sterben" = 
Vernichtung lebensunwerten Lebens. 

Gemeinsames Kennzeichen: Es handelt sich nicht um Sterbende, sondern um Kranke, 
Geschädigte, Behinderte, Entstellte, bei denen der Obergang in den Sterbeprozeß 
weder unmittelbar bevorsteht, noch gar begonnen hat. Die Lebenserwartung kann 
,,mehr oder weniger begrenzt" sein (Ehrhardt). Sie beträgt aber, soweit abschätzbar, 
'nicht wie bei 'Sterbenden Stunden bis Tage, sondern kann sich auf Monate, Jahre, 
Jahrzehnte erstrecken. Gemeinsames Ziel: Vorsätzliche Tötung, Vernichtung mensch­
lichen Lebens, das wegen seines Leidens, seiner Entstellung oder seiner Behinderung 
vom Kranken selbst oder (und) seiner Umgebung als qualvoll, erniedrigend, abstoßend, 
kurz: als „sinnlos" und „lebensunwert" betrachtet wird. Gemeinsame Voraussetzung: 
fehlt. Es gibt weder unter ärztlich-humanitären noch unter medizinischen Gesichts­
punkten Indikationen, die eine Tötung von Kranken als gerechtfertigt oder gar als 
notwendig erscheinen ließen. Die Typologie der Tötungshandlungen ähnelt dem 

343 



Erhardtschen „Ordnungsschema” die Akte der Gterbehilfe. Da hier keinem
un Gterbehilfe geht, SI! eg WIe ‚Euthanasie weılıteren Sinn‘ oder

‚begrenzte Euthanasie‘ irreführend” Ehrhardt).
1. Ermöglichung der Selbsttötung des
1yp Röhrchen mit Tabletten auf dem Nachttisch zurücklassen. Gtrafbarkeit besteht
nicht. Wie häufig ese äarztlicher Hilfeleistung Z einem Suicid ist, nicht
geschätzt werden. Jaß Von AÄArzt verordnete Medikamente dessen Absicht und
Voraussicht nich‘  P celten ZUT Selbsttötung benutzt werden, ist insbesondere jedem
ekannt, der depressive behandelt. Verantwortungsbewußte Ärzte haben sich
daraus seit eher „ein CGGewissen gemacht“

Tötung auf Verlangen.
handelt 61| n den S 216 © eschriebenen Tatbestand?®, Vor allem

diese Tötungshandlung geht RS bei der gegenwärtigen Diskussion, deren Ziel die
Streichung des S  e } 216 oder seiıne Änderung analog dem Vertfahren bei ist Die
Gründe, die vorgebracht werden, 3  eln den die Entpönalisierung der Abtreibung
genannten.
a) gebe eiıne kaum übersehbare Dunkelziffer, diesem Zusammenhang wird
häufig auf die Menmoiren des Londoner Chirurgen George Mair verwiesen. Er hatte
seit 1939 „eine oße n Patienten auf deren eigenen und wohldurchdachten
Willen durch übermäßig dosierte Medikamente getötet“”” und behauptet, ese
„diskrete Ausübung der Euthanasie sel britischen Krankenhäusern weitverbreitet“.
Solche Behauptungen finden weıt: Publizität. welchem Umfange 612e auf Tatsachen
beruhen, läß+ sich selten feststellen.

Die Gerichte neigten von sich dazu, diese elikte 'aum oder schr milde
bestrafen. Bekanntestes Beispiel Dr. Postma-van Boven Noordwolde.
Nach Beratung mıit ihren Angehörigen tötete S1e 1971 ihre nach einem
Schlaganfall gelähmte Mutter auf eren itte durch Injektion Von Morphium. Die Tat
wurde dem Landgericht der friesischen Provinzhauptstadt eeuwarden verhandelt.
Antrag des Staatsanwaltes: Monat Haft mıit zweijähriger Verjährung. rteil des
Gerichtes „symbolische Freiheitsstrafe einer Woche‘“‘ wird eine einzelnen
unkontrollierbare VO Parallelurteilen aQu5 den und anderen Ländern
genannt. Von Tötungstaten dieser est HN ohne den Ausgang verfolgen z.u
können, fast wöchentlich dere Die Sympathie den das „MMEICY killing“
Ausführenden ist dabei mels: unverhülit.
Von M  aır wird der Gatz kolportiert: „Natürlich War dies völlig egal und total
unethisch, aber ich behaupte noch iımmer, lafß s den etroffenen enschen gegenüber
gnädig Es hat ihnen Wochen und Monate des Schmerzes, der Sorgen und
möglicherweise S508ar der AÄAngst erspart.“ Und celbst eın gründlicher Kenner der
klinischen Wirklichkeit, gewissenhaft abwägender ÄArzt wıe Rudol£ Kautzky
(1975), der „persönlich die Euthanasie Form der Tötung auf Verlangen prakti-
cchen und prinzipiellen ründen nicht" gutheißt, hat Bedenken, „auf dem 216
der jetzigen Form gcCn den Willen einer  . starken Minderheit“ zZzu bestehen. Als Hinw:  e15  H
darauf, eine WIE ctarke Minderheit die Freigabe der Tötung auf Verlangen der
einen oder anderen Form befürwortet, wird U, das Ergebnis eiıner Mai 1973 nach
dem roze(lß S Postma-van Oven durchgeführten Repräsentativbefragung VO
2039 ürgern der BRD das Emnid-Institut angeführt. 52 Prozent der Befragten
sprachen sich da aQUu>S, daß 5 „den Ärzten erlaubt Se1in sollte, unheilbare Patienten

pa  Q S 216 (1) jemand durch das ausdrückliche und ernstliche Verlangen des Getöteten

erkennen. (2) Der Versuch act Stir
ZUTr Tötung bestimmt worden, ist auf Freiheitsstrafe 6 onaten bis zu 5 Jahren
Lester Zygmaniak, H Sander, Robert Weskin

344

Erhardtschen „Ordnungsschema" für die Akte der Sterbehilfe. Da es hier in keinem 
=fall um Sterbehilfe geht, ,,sind Begriffe wie ,Euthanasie im weiteren Sinn' oder 
,begrenzte Euthanasie' irreführend" (Ehrhardt). 

1. Ermöglichung der Selbsttötung des Kranken. 
Typ: Röhrchen mit Tabletten auf dem Nachttisch zurüd<lassen. Strafbarkeit besteht 
nicht. Wie häufig diese Art . ärztlicher Hilfeleistung zu einem Suicid ist, kann nicht 
geschätzt werden. Daß vom Arzt verordnete Medikamente gegen dessen Absicht und 
Voraussicht nicht selten zur Selbsttötung benutzt werden, ist insbesondere jedem 
bekannt, der depressive Kranke behandelt. Verantwortungsbewußte Ärzte haben sich 
daraus seit jeher „ein Gewissen gemacht". 

2. Tötung auf Verlangen. 
Es handelt sich um den in § 216 StGB beschriebenen Tatbestand20• Vor allem um 
diese Tötungshandlung geht es bei der gegenwärtigen Diskussion, deren Ziel die 
Streichung des § 216 oder seine Änderung analog dem Verfahren bei § 218 ist. Die 
Gründe, die vorgebracht werden, ähneln den für die Entpönalisierung der Abtreibung 
genannten. 
a) Es gebe eine kaum übersehbare Dunkelziffer. In diesem Zusammenhang wird 
häufig auf die Memoiren des Londoner Chirurgen George Mair verwiesen. Er hatte 
seit 1939 „eine große Zahl von Patienten auf deren eigenen und wohldurchdachten 
Willen durch übermäßig dosierte Medikamente getötet" und behauptet, diese 
,,diskrete Ausübung der Euthanasie sei in britischen Krankenhäusern weitverbreitet". 
Solche Behauptungen Bnden weite Publizität. In welchem Umfange sie auf Tatsachen 
beruhen, läßt sich selten feststellen. 
b) Die Geridzte neigten von sich aus dazu, diese Delikte kaum oder sehr milde zu 
bestrafen. Bekanntestes Beispiel: Dr. Geertruide Postma-van Boven aus Noordwolde. 
Nach Beratung mit ihren Angehörigen tötete sie am 19. 10. 1971 ihre nach einem 
Schlaganfall gelähmte Mutter auf deren Bitte durch Injektion von Morphium. Die Tat 
wurde vor dem Landgericht der friesischen Provinzhauptstadt Leeuwarden verhandelt. 
Antrag des Staatsanwaltes: ein Monat Haft mit zweijähriger Verjährung. Urteil des 
Gerichtes: ,,symbolische Freiheitsstrafe von einer Woche". Es wird eine im einzelnen 
unkontrollierbare Reihe von Parallelurteilen aus den USA21 und anderen Ländern 
genannt. Von Tötungstaten dieser Art liest man, ohne den Ausgang verfolgen zu 
können, fast wöchentlich in der Zeitung. Die Sympathie für den das „mercy killing" 
Ausführenden ist dabei meist ganz unverhüllt. 

Von G. Mair wird der Satz kolportiert: ,,Natürlich war dies völlig illegal und total 
unethisch, aber ich behaupte noch immer, daß es den betroffenen Menschen gegenüber 
gnädig war. Es hat ihnen Wochen und Monate des Schmerzes, der Sorgen und 
möglicherweise sogar der Angst erspart." Und selbst ein so gründlicher Kenner der 
klinischen Wirklichkeit, ein so gewissenhaft abwägender Arzt wie Rudolf Kautzky 
(1975), der „persönlich die Euthanasie in Form der Tötung auf Verlangen aus ... prakti­
schen und prinzipiellen Gründen nidzt" gutheißt, hat Bedenken, ,,auf dem § 216 in 
der jetzigen Form gegen den Willen einer starken Minderheit" zu bestehen. Als Hinweis 
darauf, eine wie starke Minderheit die Freigabe der Tötung auf Verlangen in der 
einen oder anderen Form befürwortet, wird u. a. das Ergebnis einer im Mai 1973 nach 
dem Prozeß gegen Postma-van Boven durchgeführten Repräsentativbefragung von 
2039 Bürgern der BRD durch das Emnid-Institut angeführt. 52 Prozent der Befragten 
sprachen sich dafür aus, daß es „den Ärzten erlaubt sein sollte, unheilbare Patienten 

20 § 216 StGB (1) Ist jemand durch das ausdrückliche und ernstliche Verlangen des Getöteten 
zur Tötung bestimmt worden, so ist auf Freiheitsstrafe von 6 Monaten bis zu S Jahren 
zu erkennen. (2) Der Versuch ist strafbar. 

21 Lester Zygmaniak, H. N. Sander, Robert Weskin u. a. 

344 



auf deren Wunsch töten““.  s  CO Bezüglich der wichtigen Einzelheiten, ohne die das
Ergebnis nicht zZzu interpretieren ist, muß hier auf die Publikation celbst verwiesen
werden?la,
Wir en Kenntnis ZU ehmen: Gesellschaft gibt 25 eiıne möglicher-
weılse zunehmende Tendenz, Tötung von Kranken unter bestimmten Umständen als
erlaubt anzusehen. Das Leben nicht mehr alc unantastbar. Was das bedeutet,
hier nicht einzelnen diskutiert werden. Frklärende Hypothesen y jede
sich oder Kombination:
a) Zunahme individueller und kollektiver Selbsttötungsneigung durch die Bedingungen
der industriellen Massengesellschaft unter wachsendem Übervölkerungsdruck.
(Hypothese der „Sutcidgesellschaft“ : Massenhaftigkeit erZwin; verschärftes ÄAggres-
sionsverbot und Ördert dami:  . Aggressionsumkehr ın Autoaggressivität, eın au der
Suicidforschung wohlbekannter Vorgang.)

Entmachtung der S02  reli  giösen und humanitären Leitbilder und damit Regression auf
eın vorchristliches („vorhochkulturelles‘) Solidaritätsniveau. (Hypothese der Zivilisa-
tHonsregression“ : Tötung von Kindern, Alten und Kranken War und ist 1n bestimmten
primitiven Gesellschaften üblich“?),
C) Durchsetzung der Verpflichtung Z +echnischen Herstellung individuellen Wohl-
befindens als Prinzip und damit Intoleranz unveränderbare negative Wider-
fahrnisse, die zunehmend als ungerecht und unsozial, jedenfalls aber als unzumutbar
empfunden werden‘®3,

Tötung Schwerkranker hne deren Einwilligung
Die ötung kann auf Wunsch, mit willigung oder ohne Einwilligung und Befragung
der Angehörigen geschehen. Für einen Teil der Tötungsakte H  mögen clie Voraussetzun-
geCNn des 213 StGB („Minder schwerer des Totschlags“) zutreffen. Hier handelt
©5 S11 die Form der Vernichtung lebensunwerten Lebens, wiıie s1e die national-
sozialistischen Massenvernichtungsaktionen S Geisteskranke exemplarisch Veli-
wirklichten. Man sucht S1e der heutigen Diskussion alc einmalige historische
Monstrosität behutsam übergehen. Das ware  , fatal, denn die eigung, sich
„Ballastexistenzen” den ugen schaffen, ist mıit dem „Dritten Reich“” keines-
WCBS verschwunden. Der Zustand vieler „Idiotenstationen“‘ und Altenasyle beweist ®
Zudem gibt aktuelle Alarmzeichen:

Unter der irreführenden Bezeichnung einer „begrenzten Euthanasie” Catel)
wird die Freigabe der ötung von Kindern mit Gehirnmißbildungen und bestimmten
Formen schwerer Idiotie nach wıe gefordert**.

Über die Tötung pflegebedürftiger lterskranker auch mit nachfolgender Berau-
bung wird ın den etzten Jahren häufiger berichtet2,
Fine usdrückliche gesellschaftliche Billigung csolcher Tötungsakte 15$ gegenwärtig wohl
nich  e befürchten Das allgemeine humanitäre Niveau dieser Zivilisation legt jedoch
angespannte Wachsamkeit nahe. die Massentötung von Geisteskranken durch die
Nationalsozialisten ein „ethisch klarer FExtremfall” bleibt, der „den zweifelhaften
Ruhm der historischen Einmaligkeit behält“ Erhardt), kann D 1Ur hoffen.
Die Tötung VOon Schwerkranken ist e1n arer Verstofß CcE das ärztliche rund-
ethos. Es ware  ‚- aber höchsten Maifße überheblich und unredlich, e bei dieser
Fests  ung ZU belassen. Die Wirklichkeit Cührt 1e7r eın Shnliches Dilemma, wıe

1a EMNID-Informationen Jg. (1973) Nr 5/6.
Dazu ickler W., Die Biologie der Z el  s Gebote, München 19771

23 unten.
Angeblich collen zwischen 19  y und 1973 Yale-Haven-Hospital Säuglinge, auf d
ese Kennzeichnung zutrifft, mit Einwilligung der Eltern getötet worden cein.

25 Fal  ba  $ Hooymayers Kerkrade, Fall Zimmermann Wuppert

auf deren Wunsch zu töten". Bezüglich der wichtigen Einzelheiten, ohne die das 
Ergebnis nicht zu interpretieren ist, muß hier auf die Publikation selbst verwiesen 
werden21a. 

Wir haben zur Kenntnis zu nehmen: In unserer Gesellschaft gibt es eine möglicher­
weise zunehmende Tendenz, Tötung von Kranken unter bestimmten Umständen als 
erlaubt anzusehen. Das Leben gilt nicht mehr als unantastbar. Was das bedeutet, kann 
hier nicht im einzelnen diskutiert werden. Erklärende Hypothesen wären, - jede für 
sich oder in Kombination: 
a) Zunahme individueller und kollektiver Selbsttötungsneigung durch die Bedingungen 
der industriellen Massengesellschaft unter wachsendem Obervölkerungsdruck. 
(Hypothese der „Suicidgesellschaft": Massenhaftigkeit erzwingt verschärftes Aggres­
sionsverbot und fördert damit Aggressionsumkehr in Autoaggressivität, ein aus der 
Suicidforschung wohlbekannter Vorgang.). 
b) Entmachtung der religiösen und humanitären Leitbilder und damit Regression auf 
ein vorchristliches (,,vorhochkulturelles") Solidaritätsniveau. (Hypothese der Zivilisa­
tionsregression": Tötung von Kindern, Alten und Kranken war und ist in bestimmten 
primitiven Gesellschaften üblich22). 

c) Durchsetzung der Verpflichtung zur technischen Herstellung individuellen Wohl­
befindens als Prinzip und damit Intoleranz gegen unveränderbare negative Wider­
fahrnisse, die zunehmend als ungerecht und unsozial, jedenfalls aber als unzumutbar 
empfunden werden23• 

3. Tötung Schwerkranker ohne deren Einwilligung. 
Die Tötung kann auf Wunsch, mit Einwilligung oder ohne Einwilligung und Befragung 
der Angehörigen geschehen. Für einen Teil der Tötungsakte mögen die Voraussetzun­
gen des § 213 StGB (,,Minder schwerer Fall des Totschlags") zutreffen. Hier handelt 
es sich um die Form der Vernichtung lebensunwerten Lebens, wie sie die national­
sozialistischen Massenvernichtungsaktionen gegen Geisteskranke exemplarisch ver­
wirklichten. Man sucht sie in der heutigen Diskussion als einmalige historische 
Monstrosität behutsam zu übergehen. Das wäre fatal, denn die Neigung, sich 
,,Ballastexistenzen" aus den Augen zu schaffen, ist mit dem „Dritten Reich" keines­
wegs verschwunden. Der Zustand vieler „Idiotenstationen" und Altenasyle beweist es. 
Zudem gibt es aktuelle Alarmzeichen: 
a) Unter der irreführenden Bezeichnung einer „begrenzten Euthanasie" (W. Catel) 
wird die Freigabe der Tötung von Kindern mit Gehimmißbildungen und bestimmten 
Formen schwerer Idiotie nach wie vor gefordert2'. 
b) Ober die Tötung pflegebedürftiger Alterskranker - auch mit nachfolgender Berau­
bung wird in den letzten Jahren häufiger berichtet26• 

Eine ausdrückliche gesellschaftliche Billigung solcher Tötungsakte ist gegenwärtig wohl 
nicht zu befürchten. Das allgemeine humanitäre Niveau dieser Zivilisation legt jedoch 
angespannte Wachsamkeit nahe. Daß die Massentötung von Geisteskranken durch die 
Nationalsozialisten ein „ethisch klarer Extremfall" bleibt, der „den zweifelhaften 
Ruhm der historischen Einmaligkeit behält" (H. Erhardt), kann man nur hoffen. 

Die Tötung von Schwerkranken ist ein klarer Verstoß gegen das ärztliche Grund­
ethos. Es wäre aber im höchsten Maße überheblich und unredlich, es bei dieser 
Feststellung zu belassen. Die Wirklichkeit führt hier in ein ähnliches Dilemma, wie es 

::ia EMNID-Informationen 25. Jg. (1973) Nr. 5/6. 
21 Dazu Wickler W., Die Biologie der Zehn Gebote, München 1971. 
21 S. dazu unten. 
2' Angeblich sollen zwischen 1971 und 1973 im Yale-Haven-Hospital 43 Säuglinge, auf die 

diese Kennzeichnung zutrifft, mit Einwilligung der Eltern getötet worden sein. 
25 Fall Hooymayers - Kerkra-de, Fall Zimmermann - ·Wuppertal. 

345 



schon das Nachdenken über e21N mögliche Praxis personaler Gterbehilfe enthüllte. Die
Medizin hat weder eın ausdrückliches eigenes Personenverständnis, noch e1nNe Spezial-
et)| Schmerz, ngst, Verzweiflung, monströse Entstellung, Absinken der Verstandes-
und Gemütskräfte weit unter animalisches Niveau sind vom medizinischen Stand-
punkt F zunächst eindeutig negative Erscheinungen werten. Kategorien,
unter denen ihnen 5inn, Wert, liegen, besitzt die Medizin nicht. Ihre erste
Aufgabe bleibt, solche Widerfahrnisse Zzu verhüten, zu beseitigen oder zu mildern.
Dabei gera der Arzt die Grenzen Seiner Möglichkeiten, ct5ölt auf das Nabander-
liche. Diesem gegenüber wird er sich der Regel nach den Normen verhalten, die
die Gesellschaft solche Grenzsituationen entwickelt hat Deshalb diesem
Abschnitt 60 viel vom gesellschaftlichen Bewußltsein Zivilisation die Rede Wo
Abtreibung freigegeben wird, treiben Ärzte ohne Scheu ab: 1A4  Venn Tötung auf Verlan-
BCcn eiıne gesellschaftlich legalisierte Möglichkeit wird, werden I  +2 G1e anwenden. }
waren auch eiıne verkommenen Henkersknechte, sondern gut ausgebildete, ihrem
übrigen Leben gewissenhafte, Ja mıt einem besonderen, als humanıitär verstan-
denen Engagement erfüllte Ärzte, die die Tötungsprogramme n Geisteskranken
durchführten Auch die Menschenversuche in den Konzentrationslagern und die
Liquidierungskampagnen CcE ganze Volksgruppen atten ihre medizinischen Berater
und ©5 ıst verbürgt, sich ihnen übrigen jederzeit alc Patient anvertrauen
konnte.
Was lehren ese Erfahrungen? der ÄArzt elbst, insbesondere der moderne Ärzt,
ausgestatte mıit den ungeahnten Möglichkeiten der heutigen Medizin, eın Dilemma
ist, ein zweischneidiges Schwert der Hand der Gesellschaft. Die epochenüber-
dauernde Bedeutung des hippokratischen Eides besteht gerade darin, dieses
Dilemma efektiert. In einer Zeit, der ZzZu den selbstverständlichen Verpflichtungen
der Leibärzte die Giftmischerei gehörte, gelobten die Adepten der Schule von Kos,
gerade das nicht und auch unter allen Umständen die Unantastbarkeit
des Lebens achten. Das Jar Selbstverpflichtung eiINer Ärzteschule die
damaligen gesellschaftlichen Üblichkeiten. Erst diese Selbstverpflichtung ermöglichte das
langsame Wachstum Vertrauen in den ganzen Gtand. Das Dilemma, das csich beim
Nachdenken über die ötung Schwerkranken enthüllt, ist gesellschaftlicher Natur.
Die moderne Medizin ıst eın zivilisatorisches Großunternehmen. Nur ese eindrucks-
volle Veranstaltung mitmenschlicher Solidarität macht ärztliches Wirken heute möglich

könnte sich aber schon hbald herausstellen, die Sicherheit des einzelnen diesem
umfassenden Service von der Fähigkeit und Bereitschaft der Ärzte abhängt, notfalls
nonkonformistisch, © das gesellschaftlich Mögliche und Von einzelnen, vielleicht
auch vielen Patienten Verlangte rAN entscheiden für die Unantastbarkeit des Lebens.

dieser „hippokratische Nonkonformismus” von den Fakultäten gelehrt, vVvVon den
Verbänden ermutigt und VO der Offentlichkeit gelobt wird, darf -  er erwarten.

Sw „menschenwürdige“ l|.cl „das höchste Gut“
Mit gespannter Aufmerksamkeit verfolgt der Arzt die Auseinandersetzung über
Sterbehilfe und das Recht auf den eigenen Tod Die ründe für diese eit
wurden bereits dargestellt. Vom Äusgang dieser Diskussion hängt die Auffassung des
Arztes VO' Menschen und von sich selbst ebenso ab wWwıe Se1N Verhältnis ZUD Kranken
und ZUT Gesellschaft. Deshalb sollen abschließen: einige Hauptargumente gegenN-:
wärtigen Widerstreit der Meinungen mehr angedeutet als eroörtert werden, sOweit SIe
sich dem Mediziner rschließen*®.
| wundert nicht, al eın Jahrtausende altes Thema der sich dabei erneut
Angelpunkt erweist: das Thema des bonum, des höchsten Gutes Denn'

Zum Stand der Diskussion besonders: (Hg.), Euthkanasie Oder soll auf Ver-
Jangen Ötenf?  x Mainz 1975; Williams R. (Edit.), T0o 1V@ tOo Die, New ork 1973,

3A46

sc:hon das Nac:hdenken über eine möglic:he Praxis personaler Sterbehilfe enthüllte. Die 
Medizin hat weder ein ausdrücklic:hes eigenes Personenverständnis, noc:h eine Spezial­
ethik. Sc:hmerz, Angst, Verzweiflung, monströse Entstellung, Absinken der Verstandes­
und Gemütskräfte weit unter ein animalisc:hes Niveau sind vom medizinisc:hen Stand­
punkt aus zunäc:hst ganz eindeutig als negative Ersc:heinungen zu werten. Kategorien, 
unter denen in ihnen Sinn, Wert, Heil liegen, besitzt die Medizin nic:ht. Ihre erste 
Aufgabe bleibt, solc:he Widerfahrnisse zu verhüten, zu beseitigen oder zu mildem. 
Dabei gerät der Arzt an die Grenzen seiner Möglic:hkeiten, er stößt auf das Unabänder­
lic:he. Diesem gegenüber wird er sic:h in der Regel nac:h den Normen verhalten, die 
die Gesellschaft für solc:he Grenzsituationen entwickelt hat. Deshalb war in diesem 
Absc:hnitt so viel vom gesellsc:haftlic:hen Bewußtsein unserer Zivilisation die Rede. Wo 
Abtreibung &eigegeben wird, treiben Ärzte ohne Sc:heu ab; wenn Tötung auf Verlan­
gen eine gesellsc:haftlic:h legalisierte Möglic:hkeit wird, werden Ärzte sie anwenden. Es 
waren auc:h keine verkommenen Henkersknec:hte, sondern gut ausgebildete, in ihrem 
übrigen Leben gewissenhafte, ja z. T. mit einem besonderen, als humanitär verstan­
denen Engagement erfüllte Ärzte, die die Tötungsprogramme an Geisteskranken 
durc:hführten. Auch die Mensc:henversuche in den Konzentrationslagern und die 
Liquidierungskampagnen gegen ganze Volksgruppen hatten ihre medizinischen Berater 
und es ist verbürgt, daß man sich ihnen im übrigen jederzeit als Patient anvertrauen 
konnte. 
Was lehren diese Erfahrungen? Daß der Arzt selbst, insbesondere der moderne Arzt, 
ausgestattet mit den ungeahnten Möglic:hkeiten der heutigen Medizin, ein Dilemma 
ist, ein zweischneidiges Schwert in der Hand der Gesellschaft. Die epochenüber­
dauernde Bedeutung des hippokratischen Eides besteht gerade darin, daß er dieses 
Dilemma reflektiert. In einer Zeit, in der zu den selbstverständlichen Verpflichtungen 
der Leibärzte die Giftmischerei gehörte, gelobten die Adepten der Schule von Kos, 
gerade das nicht zu tun und auch sonst unter allen Umständen die Unantastbarkeit 
des Lebens zu achten. Das war Selbstverpflichtung einer Ärzteschule gegen die 
damaligen gesellschaftlichen Oblic:hkeiten. Erst diese Selbstverpflic:htung ermöglichte das 
langsame Wachstum an Vertrauen in den ganzen Stand. Das Dilemma, das sich beim 
Nachdenken über die Tötung von Schwerkranken enthüllt, ist gesellschaftlicher Natur. 
Die moderne Medizin ist ein zivilisatorisc:hes Großunternehmen. Nur diese eindrucks­
volle Veranstaltung mitmenschlicher Solidarität macht ärztliches Wirken heute möglich. 
Es könnte sich aber schon bald herausstellen, daß die Sic:herheit des einzelnen in diesem 
umfassenden Service von der Fähigkeit und Bereitschaft der Ärzte abhängt, notfalls 
nonkonformistisch, gegen das gesellschaftli~ Mögliche und von einzelnen, vielleicht 
auch vielen Patienten Verlangte zu entscheiden - für die Unantastbarkeit des Lebens. 
Daß dieser „hippokratische Nonkonformismus" von den Fakultäten gelehrt, von den 
Verbänden ermutigt und von der öffentlic:hkeit gelobt wird, darf man nicht erwarten. 

m. Das „mensdtenwilrdige" Sterben und „das hadtste Gut" 

Mit gespannter Aufmerksamkeit verfolgt der Arzt die Auseinandersetzung über 
Sterbehilfe und das Recht auf den eigenen Tod. Die Gründe für diese Wac:hsamkeit 
wurden bereits dargestellt. Vom Ausgang dieser Diskussion hängt die Auffassung des 
Arztes vom Menschen und von sich selbst ebenso ab wie sein Verhältnis zum Kranken 
und zur Gesellschaft. Deshalb sollen abschließend einige Hauptargumente im gegen­
wärtigen Widerstreit der Meinungen mehr angedeutet als erörtert werden, soweit sie 
sic:h dem Mediziner erschließen26• 

Es wundert nic:ht, daß ein Jahrtausende altes Thema der Ethik sich dabei erneut als 
Angelpunkt erweist: das Thema des summum bonum, des höchsten Gutes. Denn wenn 

15 Zum Stand der Diskussion besonders: Eid V. (Hg.), Euthanasie oder soll man auf Ver­
langen töten? Mainz 1975; Williams R. H. (Edit.), To Live and to Die, New York 1973. 

346 



Leben un W werden kann, Man vVvVon sich tut und auslöscht, Was ist
dann der höhere Wert, Blick auf den Nal handelt+? Soweit sehen, enthält
jede Euthanasie-Ethik”?7, schon die der Stoiker, folgende Grundannahmen
es Individuum verfügt nach Gutdünken über seıin Leben, wıe wünscht.

2. Die Würde, die jeder Persönlichkeit auf rund ihrer Fähigkeiten ZUT freien Ent-
scheidung zukommt, verlangt auch die Freiheit, sich das Leben nehmen.

Es gibt (} etwas WIe eın „lebensunwertes Leben“, verursacht durch Schmerz,
Krankheit, leibliche oder eelische Gebrechen oder auch durch bare Verzweiflung,
welchem Grund auch immer.

Der höchste Wert ist  S die Menschenwürde, die in der Fähigkeit des Menschen
besteht, en und Tod zZu wählen und Z beherrschen. Das höchste Gut 1st die
Menschenwürde. Sie beruht auf der Freiheit, welche die Freiheit ZUum Tode einschließt.
Alles, wWas cliese Freiheit beeinträchtigt, rechtfertigt die Auslöschung des Lebens
Nietzsche (Zarathustra) dithyrambisch: „Meinen lobe ich euch, den freien Tod,
der kommt, weil ich 11l Tel zZum Tode und frei Tode, e1n heiliger Ne  1n-
Dager, wenn nicht mehr Zeit ist {l Ja 4 Das erinnert der Diktion csehr ä

das VOIL Jung iber die Reife der Lebensmitte Gesagte (s 0.) Klarer wird
Nietzsche, WO VO] „vernünftigen f Tode spricht. Nur den „freiwilligen Tod

vernünftig. „Der natürliche Tod ist der aller ernunft unabhängige, der eigent-
unvernünftige Tod Nur unter der religiösen Beleuchtung 5 umgekehrt

erscheinen: weil dann, wWwIe billig, die höhere Vernunft Gottes) ihren Befehl gibt, dem
die niedrigere ernunft 61| fügen ha S
Von diesem archaischen Gegensatz zwischen religiöser Bindung und absoluter Freiheit
ebt die Diskussion bis heute. Das durch die aturwissenschaft und die modernen
Wissenschaften Menschen eingeschärfte Wissen E die (srenzen der
menschlichen Freiheit hat daran wenig geändert. Es ist, als ob der alte Einwand nie
gemacht worden A  waäre, nachdem der Mensch ceine zentralen Güter eben nicht
frei Ahlt. Das Leben, Se1Ne Umstände und Seine Sprache, clie Quelle aller Freiheiten,
findet VOIL. Er G]1e gestalten, nicht wählen.
Hier ommt auf den einfachen efun! (1° die Behauptung des Rechtes ZU)] UNlCH!
und JTötung auf erlangen und die religiöse Bindung höchstes Gut, Gott,
werden nach wıe VOT als unvereinbar empfunden. Die Unantastbarkeit des Lebens
wird noch ımmer zumindest auch begründet durch Ursprung und Ziel diesem
höchsten Gut, In Gott. Das ist umso bemerkenswerter die Formel VO „Gott, dem
höchsten Gut“”, völlig fremd iın dieser säkularisierten Zivilisation wirkt und wıe es
scheint auch manchem Theologen Unbehagen bereitet. Offenbar ist D cht
leicht, eın Bezugssystem der Werte zu finden. Das ce1 nun noch erläutert durch
einen Hinweis auf die Auseinandersetzung zwischen Josef Fletcher („Euthanasie-
Ethik“) und Arthur („Ethik der ‚Benmortasia’‘ “) dieser Kontroverse hat der
Gtreit ul die Bewertung der Selbsttötung und der Tötung auf Verlangen die dem
gegenwärtigen F.‘l' ehesten vollziehbare Formulierung gefunden.

Jetcher bezeichnet 1€e auf der „Heiligkeit des Lebens” begründete Ethik als VOT-
wissenscha$ftlich. Gie mMUSSe uUNnSseTeEe wissenschaftlichen eit Normen weichen, die
gegründet celen auf der Maxime der Lebensqualität. Die wirkliche Entscheidungsfrage

das Gewissen sel, ob „das Wohlbefinden des enschen cdas höchste Glück““ el oder
nicht „Menschliches Tück und Wohlbefinden sind „das höchste Gut, das
bonum'‘  45 und daher „alle Zwecke und Ziele, welche diesem aßstab, dieser
Zielvorstellung entsprechen, rechtmäßig, angemMeSSECN und gut“. Daraus „folgt,
Suicid oder me unter einigen außergewöhnlichen Umständen das angemeS-

Tun Sein ..  e ] Ge1l ‚„‚lächerlich, der Beendigung ‚subhumanen‘ Lebens
utero“” eibung „moralisch zuzustimmen aber die Beendigung ‚subhumanen‘

Rechtfertigung des Selbstmordes der Tötung auf Verlangen.

347

das Leben 11unwert11 werden kann, so daß man es von sich tut und auslöscht, was ist 
dann der höhere Wert, im Blick auf den man so handelt? Soweit wir sehen, enthält 
jede Euthanasie-Ethik"21, schon die der Stoiker, folgende Grundannahmen: 
1. Jedes Individuum verfügt nach Gutdünken so über sein Leben, wie es wünscht. 
2. Die Würde, die jeder Persönlichkeit auf Grund ihrer Fähigkeiten zur freien Ent­
scheidung zukommt, verlangt auch die Freiheit, sich das Leben zu nehmen. 
3. Es gibt so etwas wie ein „lebensunwertes Leben", verursacht durch Schmerz, 
Krankheit, leibliche oder seelische Gebrechen oder auch durch bare Verzweiflung, aus 
welchem Grund auch immer. 
4. Der hödtste Wert ist die Mensdtenwürde, . die in der Fähigkeit des Mensdten 
besteht, Leben und Tod zu wählen und zu beherrsdten. Das höchste Gut ist die 
Menschenwürde. Sie beruht auf der Freiheit, welche die Freiheit zum Tode einschließt. 
Alles, was diese Freiheit beeinträchtigt, rechtfertigt die Auslösdtung des Lebens. 
Nietzsche (Zarathustra) dithyrambisdt: ,,Meinen Tod lobe idt eudt, den freien Tod, 
der mir kommt, weil ich will ... Frei zum Tode und frei im Tode, ein heiliger Nein­
Sager, wenn es nicht mehr Zeit ist zum Ja ... " Das erinnert in der Diktion sehr an 
.das von C. G. Jung über die Reife der Lebensmitte Gesagte (s. o.). Klarer wird 
Nietzsche, wo er vom „vernünftigen" Tode spricht. Nur den „freiwilligen" Tod nennt 
er vernünftig. ,,Der natürliche Tod ist der von aller Vernunft unabhängige, der eigent­
lich unvernünftige Tod .•. Nur unter der religiösen Beleuchtung kann es umgekehrt 
erscheinen: weil dann, wie billig, die höhere Vernunft (Gottes) ihren Befehl gibt, dem 
die niedrigere Vernunft sich zu fügen hat." 
Von diesem archaischen Gegensatz zwischen religiöser Bindung und absoluter Freiheit 
lebt die Diskussion bis heute. Das durdt die Naturwissenschaft und die modernen 
Wissenschaften vom Menschen eingeschärfte Wissen um die engen Grenzen der 
menschlichen Freiheit hat daran wenig geändert. Es ist, als ob der alte Einwand nie 
gemacht worden wäre, nachdem der Mensch seine zentralen Güter eben nicht 
frei wählt. Das Leben, seine Umstände und seine Sprache, die Quelle aller Freiheiten, 
findet er vor. Er kann sie gestalten, nicht wählen. 

Hier kommt es auf den einfachen Befund an: die Behauptung des Rechtes zum Suicid 
und zur Tötung auf Verlangen und die religiöse Bindung an ein höchstes Gut, Gott, 
werden nach wie vor als unvereinbar empfunden. Die Unantastbarkeit des Lebens 
wird noch immer zumindest auch begründet durch seinen Ursprung und Ziel in diesem 
hödtsten Gut, in Gott. Das ist umso bemerkenswerter als die Formel von „Gott, dem 
höchsten Gut", völlig fremd in dieser säkularisierten Zivilisation wirkt und - wie es 
scheint - auch mandtem Theologen Unbehagen bereitet. Offenbar ist es nicht so ganz 
leicht, ein neues Bezugssystem der Werte zu finden. Das sei nun noch erläutert durch 
einen Hinweis auf die Auseinandersetzung zwischen Josef Fletcher (,,Euthanasie­
Ethik") und Arthur J. Dyk (,,Ethik der ,Benmortasia' "). In dieser Kontroverse hat der 
Streit um die Bewertung der Selbsttötung und der Tötung auf Verlangen die dem 
gegenwärtigen Denken am ehesten vollziehbare Formulierung gefunden. 
J. Fletcher bezeichnet die auf der „Heiligkeit des Lebens" begründete Ethik als vor­
wissenschaftlidt. Sie müsse in unserer wissenschaftlichen Zeit Normen weichen, die 
gegründet seien auf der Maxime der Lebensqualität. Die wirkliche Entscheidungsfrage 
für das Gewissen sei, ob „das Wohlbefinden des Menschen das hödtste Glück" sei oder 
nicht. ,,Menschliches Glück und Wohlbefinden" sind „das höchste Gut, das summum 
bonum" und daher seien „alle Zwecke und Ziele, welche diesem Maßstab, dieser 
Zielvorstellung entsprechen, rechtmäßig, angemessen und gut". Daraus „folgt, daß 
Suicid oder mercy killing unter einigen außergewöhnlichen Umständen das angemes­
sene Tun sein können". Es sei „lächerlich, der Beendigung ,subhumanen' Lebens in 
utero" (Abtreibung) ,,moralisch zuzustimmen ... aber die Beendigung ,subhumanen' 

n Rechtfertigung des Selbstmordes und der Tötung auf Verfangen. 

347 



Lebens extrem15 abzulehnen“ „Was der Geburtenkontrolle stattgefunden hat, ist
gleich dringend der Todeskontrolle,“ „ES erwundert nicht, R die Leute bei
vielen Entscheidungen, die der modernen un einmal treffen sind,
nörgeln, das heiße Gott Zu spielen Angesichts eser zZzu denken, die
einzige Antwort auf diese Anklage se1in, S1e anzunehmen: Ja, WIT spielen Got+t
Der alte CGott War primitiver ‚Gott der Lücken‘ Er Wäar dereensch-
licher Dummbheit und Hilflosigkeit Ernsthaft dieser Gott ist tot.““
Dagegen ormuliert Dyk vıer Punkten das, Was r  PT die Eth der „Benmortasia“
ennt. Die Thesen lauten komprimiert, aber nicht verkürzt:

Das en cdes enschen steht nicht ausschließlich SeINEeT eigenen Verfügung
Jedes menschliche Leben nımmt der menschlichen Gemeinschaft, die ermög-
Licht und erhält. Die Möglichkeit von Gemeinschaft selbst hängt ab vVon der Möglichkeit,
das menschliche LebenCAngriffe sichern.
2. Die Würde, die der menschlichen Person ihrer Freiheit moralischen Ent-
scheidungen zukommt, das Recht sterbender Menschen eın, nichtkurative,
lebensverlängernde griffe abzulehnen; G1  S enthält nicht das Recht, sich celbst oder
irgendeinem Sterbenden das Leben nehmen.

Jedes Leben ıst Wert. 5o etwas wIe „lebensunwertes Leben“” gibt nicht
Das Gut 16$ das Gute selbst. Der Sterbende und der Helfende sind m

seinen Maß®stäben ZUu Der religiöse Name das höchste Gut ist Gott. Wesen,
die nicht vollkommen gut S]:  nd, Menschen, brauchen bei ihrem mgang mıt Sterbenden,
bei ihren Entscheidungen ür c1e und über s]1e Madüstäbe und Sicherungen. Kein
Mensch, keine menschliche Gemeinschaft kann sich anmaßen, zu wissen, ıer ZU leben,
k  CT sterben verdient, welches Leben lebenswert ist, welches nicht.
Der Arzt wird AuS Spiner Erfahrung dazu neigen, diesen Thesen eher 7Uuzustimmen
denen Fletchers Er wird aber auch cdas ilemma der Banzen Kontroverse bei diesem
SGtand der ÄArgumentation nich:  er verkennen. ] besteht ihrer Erfahrungsferne. Weder
die Ergebnisse der Suicidforschung?® noch die der neueren Thanatologie sind bisher
an  emn| berücksichtigt. FEs cteht daher vermuten, manches diesen
en Neu formuliert werden muß abei dürften egriffe wıe „Freiheit”, „Wohl-
befinden”, „moralische Entscheidung“ weniger unbefangen verwendet und der
Gedanke einer der GColidarität vertieft werden. Möglicherweise würde der Arzt
darin dann auch wesentliche Kennzeichen Se1INEeSs Berufes wiederfinden, der Ungewißheit
und des Wagnisses einer sachbezogenen und durch den Respekt VOT der einmaligen
Personalität des anderen begrenzten, solidarischen Existenz

Literaturverzeichnis
Bockelmann P,, trafrecht des YTztes Thieme, ttg: 1968, zit. Il, Fritsche P., C:
Bowers Margaretta Jackson Knight Leshan, Wie Öönnen WIr Sterbenden
beistehen? aiser, München/Grünewald, Mainz 197
atfe Werner, (renzs  ationen des Lebens Beitrag zZun Problem der begrenzten
Euthanasie. Gl  R Lutz, Nürnberg 1962
Dydcc Arthur J. Alternative LO the Ethic of Euthanasie. In Williams H., C
Ehrhardt Helmut, Euthanasie Vernichtung ‚tebensunwerten“ ebens. Enke, 196  n

Volker, Euthanasie oder soll Man auf Verlangen Oöten Grünewald, Mainz 1975,
FEid Volker, Freie Verfügung über das ejgene Leben? Moraltheologische Überlegungen
Euthanasiediskussion. In V, 771 — 04.
Eissler R., The Psychiatrist and the Dying Patient. New York 1955, 74t. IL, Bowers
Mitarbeiter 1971.
Engelmeier Max-P., nN1S: Aspekte des Sterbens. Klin.
Feifel H., Attitudes of mentally patrıents toward eath. Nerv. Ment. Dis. N (1955) 327,
eıife! (Edit.), The Meaning of Death. New York

U, Ringel E., Der Selbstmord, Wien 1952  7 Stengel E., Ibstmord und Selbstmordversuch,
Frankfurt/M. 1969,

34}  0

Lebens in extremis abzulehnen". ,,Was in der Geburtenkontrolle stattgefunden hat, ist 
gleich dringend in der Todeskontrolle." - ,,Es verwundert .•• nicht, daß die Leute bei 
vielen Entscheidungen, die in der modernen Medizin nun einmal zu treffen sind, 
.nörgeln, das heiße Gott zu spielen . . . Angesichts dieser Art zu denken, kann die 
einzige Antwort auf diese Anklage nur sein, sie anzunehmen: Ja, wir spielen Gott ... 
Der alte Gott ... war ein primitiver ,Gott der Lücken' ..• Er war der Inbegriff mensch­
licher Dummheit und Hilflosigkeit ..• Ernsthaft: dieser Gott ist tot." 
Dagegen formuliert A. J. Dyk in vier Punkten das, was er die Ethik der „Benmortasia" 
nennt. Die Thesen lauten komprimiert, aber nicht verkürzt: 
1. Das Leben des Menschen steht nicht ausschließlich zu seiner eigenen Verfügung. 
Jedes menschliche Leben nimmt teil an der menschlichen Gemeinschaft, die es ermög­
licht und erhält. Die Möglichkeit von Gemeinschaft selbst hängt ab von der Möglichkeit, 
das menschliche Leben gegen ~ngriffe zu sichern. 
2. Die Würde, die der menschlichen Person wegen ihrer Freiheit zu moralischen Ent­
scheidungen zukommt, schließt das Recht sterbender Menschen ein, nichtkurative, 
lebensverlängernde Eingriffe abzulehnen; sie enthält nicht das Recht, sich selbst oder 
irgendeinem Sterbenden das Leben zu nehmen. 
3. Jedes Leben ist Wert. So etwas wie „lebensunwertes Leben" gibt es nicht. 
4. Das höchste Gut ist das Gute selbst. Der Sterbende und der Helfende sind an 
seinen Maßstäben zu messen. Der religiöse Name für das höchste Gut ist Gott. Wesen, 
die nicht vollkommen gut sind, Menschen, brauchen bei ihrem Umgang mit Sterbenden, 
bei ihren Entscheidungen für sie und über sie Maßstäbe und Sicherungen. Kein 
Mensch, keine menschliche Gemeinschaft kann sich anmaßen, zu wissen, wer zu leben, 
wer zu sterben verdient, welches Leben lebenswert ist, welches nicht. 

Der Arzt wird aus seiner Erfahrung dazu neigen, diesen Thesen eher zuzustimmen als 
denen Fletchers. Er wird aber auch das Dilemma der ganzen Kontroverse bei diesem 
Stand der Argumentation nicht verkennen. Es besteht in ihrer Erfahrungsferne. Weder 
die Ergebnisse der Suiddforschung28 noch die der neueren Thanatologie sind bisher 
angemessen berücksichtigt. Es steht daher zu vermuten, daß manches an diesen 
Ethiken neu formuliert werden muß. Dabei dürften Begriffe wie „Freiheit", ,,Wohl­
befinden", ,,moralische Entscheidung" weniger unbefangen verwendet und der 
Gedanke einer Ethik der Solidarität vertieft werden. Möglicherweise würde der Arzt 
darin dann auch wesentliche Kennzeichen seines Berufes wiederfinden, der Ungewißheit 
und des Wagnisses einer sachbezogenen und durch den Respekt vor der einmaligen 
Personalität des anderen begrenzten, solidarischen Existenz. 

Literaturverzeichnis 

Boc:kelmann P., Strafrecht des Arztes. Thieme, Stuttgart 1968, zit. n. Fritsche P., 1. c. 44. 
Bowers Margaretta K. / E. N. ]ac:kson / ]. A. Knight / L. Leshan, Wie können wir Sterbenden 
beistehen? Kaiser, München/Griinewald, Mainz 1971. 
Catel Werner, Grenzsituationen des Lebens - Beitrag zum Problem der begrenzten 
Euthanasie. Glock u. Lutz, Nürnberg 1962. 
Dyck Arthur ]., An Alternative to the Ethic of Euthanasie. In: Williams R. H., 1. c. 98. 
Ehrhardt Helmut, Euthanasie und Vernichtung „lebensunwerten" Lebens. Enke, Stuttgart 1965. 
Eid Volker, Euthanasie oder soll man auf Verlangen töten? Grünewald, Mainz 1975. 
Eid Volker, Freie Verfügung über das eigene Leben? Moraltheologische Oberlegungen zur 
Euthanasiediskussion. In: Eid V., 1. c. 71-94. 
Eissler K. R., The Psychiatrist and the Oying Patient. New York 1955, zit. n. Bowers und 
Mitarbeiter 1971. 
Engelmeier Max-P., Klinische Aspekte des Sterbens. Med. Klin. 53 {1958) 285. 
Feifel H., Attitudes of mentally ill patrients toward death. J. Nerv. Ment. Dis. 122 (1955) 327. 
Feifel H. (Edit.), The Meaning of Death. New York 1959. 

28 U. a. Ringel E., Der Selbstmord, Wien 1952; Stengel E., Selbstmord und Selbstmordversuch, 
Frankfurt/M.1969. 

348 



Fletcher oseph, +hics Euthanasie., Williams H., C., 113
Eritsche Paul, Grenzbereich zwischen Leben und Tod Thieme, Stuttgart 1973
Gerlach J. Individualtod Partialtod Vita reducta. Münch. med. Wschr. 110 (1968) 0,
Jaspers K., Igemeine Psychopathologie. Springer, Berlin 01953
ores A, A Verantwortung des Tztes ateria med. Nordm (1967)
Jung G., eele und Tod. Ges Werke Bd. 8, 461, Rascher, ürich 1967.
au Rudolf, Die Freiheit des Sterbenden und die Pflicht des 7°7e5 Eid
Euthanasie, C, 25—44,
Kramer W., From reanimation O  a  C  c  _ deanimation. cta neurol. cand. o (1963) 139
Lehr Lehr-Schuster, Futhanasie der Gerontologie. Zit. Il Eid V., C 131.
Nietzsche edr., Also sprach Zarathustra, Werke Hauser, Miüinchen 1955, I, 333
ieizsche Friedr., enschliches, Allzumens Hauser,en1954, 1, 049.
Pen:  ın Käufer (Hg.), Der Hirntod Thieme, gar! 1969
ngze E., Der Maudrich, Wien 1952,
Stengel Erwin, elbstmordversuch. Fischer, Frankfurt/M. 1969.
awersik J., Diagnostik des Hirntodes unter besonderer der
cerebralen ypoxie als »1usclösende Ursache. In U. d., C

Wolfgang, D Biologie der Gebote. Piper, München 1971.
1jemers K., Probleme und Definition des klinischen To P5, Der Internist (1969) 181.
Williams Robert (Edit.), 10 Live and Die Springer, Berlin-New York 1973

J EMMINCGHAUS5

Gabenbereitung Opferbereitung
Worte und Zeichen en der Liturgie oft weitreichende Bedeutung. Ihre Änderung
aber 9-  er minder. Als Kinder lernten WIT schlicht dem Katechismus, die Messe
bestehe S „Opferung, Wandlung und Kommunion Gicher ätte besser
können, ese drei Elemente Selen die estandteile der eigentlichen Eucharistie der
„Opfermesse Man hätte damit auch leichter die TIe volkstümliche K asuyıistik
vermieden, die „Vormesse“ gehöre G-  e.e unbedingt dazu und mMan erfülle seine
„Sonntagspflicht“ auch dann, wenn begründet oder Lässigkeit erst nach
der Sonntagspredigt im Kirchenraum erscheine. Die Liturgiereform hat nunmehr den
Wortgottesdienst, der schon sceit Ca. 100 integrierender Bestandteil der sonntäag-
lichen Gemeindeversammlung WAÄäT, aufgewertet und deutlich 1Nns  A unverkürzbare Gesamt
der Messe Wort und Sakrament eingebunden. Mit dieser Klarstellung ist zweiftellos
e1n wichtiger Reformschritt eingeleitet, We: auch noch längst nicht vollendet.
] anderer Schri: der geg!  gen Liturgiereform ging Richtung der zutreffende-

ezei| der einzelnen Teile der Eucharistiefeier celbst. In Kreisen der Liturgi-
schen Bewegung W schon längst die enennung „Opferbereitung Opferhandlung

Opfermahl” aufgekommen, die auch Verbreitung ftand Der alte Name „Opfe-
‚A  rung £ür den ersten Teil Jal mißverständlich. Was esem Teil ges Varl ja
keineswegs die „Opferung  ‚08 der Messe, sondern Jediglich die Bereitung des Opfters.
Die ceit dem +telalter 1n den Privatgebeten des Priesters verwendeten Darbringungs-
tormeln lLießen aber vermuten, die Messe sel, WIe das Kanon genannte
pfer Melchisedeks, eın „Upfer v{@( Trot und Wein““. Wurde doch das TOot auf der
Patene mit dem Gebet „Duscipe, sancte Pater .. hanc immaculatam hostiam ..
der Wein elch mıit der Oorme. „Offerimus tib  1, Domine, calicem salutaris s

emporgehoben und über beide die Epiklese gesprochen: „Ve:  nı sanctificator omniıpotens
aeterne Deus, et benedic hoc Sacrif:  1C1IUM .  s  e W einem dogmatisch Unbelasteten,

349

Fletcher Joseph, Ethios and Euthanasie. In: Williams R. H., l. c. 113. 
Fritsche Paul, Grenzbereich zwischen Leben und Tod. Thieme, Stuttgart 1973. 
Gerlach J., Individualtod - Partialtod - Vita reducta. Münch. med. Wschr. 110 (1968) 980. 
]aspers K., Allgemeine Psychopathologie. Springer, Berlin 61953. 
Jores A., Die Verantwortung des Arztes. Materia med. Nordm. 19 (1967) 189. 
Jung C. G., Seele und Tod. Ges. Werke Bd. 8, 461, Rascher, Zürich 1967. 
Kautzky Rudolf, Die Freiheit des Sterbenden und die PBicht des Arztes. In: Eid V.: 
Euthanasie, 1. c. 25---44. 
I<ramer W., From reanimation to deanimiation. Acta neurol. scand. 39 (1963) 139. 
Lehr u. Lehr-Schuster, Euthanasie in der Gerontologie. Zit. n. Eid V., 1. c. 13'1. 
Nietzsche Friedr., Also sprach Zarathustra, Werke in 3 Bd. Hauser, München 1955, ll, 333. 
Nietzsche Friedr., Menschliches, Allzumenschliches. Hauser, München 1954, I, 949. 
Penin H. I C. Käufer (Hg.), Der Hirntod. Thieme, Stuttgart 1969. 
Ringel E., Der Selbstmord. Maudrich, W.ien 1952. 
Stengel Erwin, Selbstmord und Selbstmoroversuch. Fischer, Frankfurt/M. 1969. 
Wawersik ]., Klinik und Diagnostik des Hirntodes unter besonderer Berücbichtigung der 
cerebralen Hypo~e als auslösende Ursache. In: Penin H. u. a., 1. c. 5. 
Widcler Wolfgang, Die Biologie der Zehn Gebote. Piper, München 1971. 
Wiemers K., Probleme und Definition des klinischen Todes. Der Internist 10 (1969) 181. 
Williams Robert H. (Edit.), To Live and to Die. Springer, Berlin-New York 1973. 

JOHANNES H. EMMINGHAUS 

Gabenbereitung - Opferbereitung 

Worte und Zeichen haben in der Liturgie oft weitreichende Bedeutung. Ihre Änderung 
aber nicht minder. Als Kinder lernten wir schlicht aus dem Katechismus, die Messe 
bestehe aus „Opferung, Wandlung und Kommunion". Sicher hätte man besser sagen 
können, diese drei Elemente seien die Bestandteile der eigentlichen Eucharistie oder 
„Opfermesse". Man hätte damit auch leichter die (recht volkstümliche) Kasuistik 
vermieden, die „ Vormesse" gehöre nicht unbedingt dazu und man erfülle seine 
„Sonntagspflicht' auch dann, wenn man - begründet oder aus Lässigkeit - erst nach 
der Sonntagspredigt im Kirchenraum erscheine. Die Liturgiereform hat nunmehr den 
Wortgottesdienst, der schon seit ca. 100 n. C. integrierender Bestandteil der sonntäg­
lichen Gemeindeversammlung war, aufgewertet und deutlich ins unverkürzbare Gesamt 
der Messe aus Wort und Sakrament eingebunden. Mit dieser Klarstellung ist zweifellos 
ein wichtiger Reformschritt eingeleitet, wenn auch noch längst nicht vollendet. 
Ein anderer Schritt der gegenwärtigen Liturgiereform ging in Richtung der zutreffende­
ren Bezeichnung der einzelnen Teile der Eucharistiefeier selbst. In Kreisen der Liturgi­
sdten Bewegung war schon längst die Benennung „Opferbereitung - Opferhandlung 
- Opfermahl" aufgekommen, die auch weite Verbreitung fand. Der alte Name „Opfe­
rung" für den ersten Teil war mißverständlich. Was in diesem Teil geschah, war ja 
keineswegs die „Opferung" der Messe, sondern lediglich die Bereitung des Opfers. 
Die seit dem Mittelalter in den Privatgebeten des Priesters verwendeten Darbringungs­
formeln ließen aber vermuten, die Messe sei, ähnlich wie das im Kanon genannte 
Opfer Melchisedeks, ein „Opfer von Brot und Wein". Wurde doch das Brot auf der 
Patene mit dem Gebet: ,,Suscipe, sancte Pater ... hanc immaculatam hostiam ... ", 
der Wein im Kelch mit der Formel „Offerimus tibi, Domine, calicem salutaris ... " 
emporgehoben und über beide die Epiklese gesprochen: ,,Veni sanctificator omnipotens 
aeteme Deus, et benedic hoc sacrificium .•. ", was einem dogmatisch Unbelasteten, 

349 


