
Fletcher oseph, +hics Euthanasie., Williams H., C., 113
Eritsche Paul, Grenzbereich zwischen Leben und Tod Thieme, Stuttgart 1973
Gerlach J. Individualtod Partialtod Vita reducta. Münch. med. Wschr. 110 (1968) 0,
Jaspers K., Igemeine Psychopathologie. Springer, Berlin 01953
ores A, A Verantwortung des Tztes ateria med. Nordm (1967)
Jung G., eele und Tod. Ges Werke Bd. 8, 461, Rascher, ürich 1967.
au Rudolf, Die Freiheit des Sterbenden und die Pflicht des 7°7e5 Eid
Euthanasie, C, 25—44,
Kramer W., From reanimation O  a  C  c  _ deanimation. cta neurol. cand. o (1963) 139
Lehr Lehr-Schuster, Futhanasie der Gerontologie. Zit. Il Eid V., C 131.
Nietzsche edr., Also sprach Zarathustra, Werke Hauser, Miüinchen 1955, I, 333
ieizsche Friedr., enschliches, Allzumens Hauser,en1954, 1, 049.
Pen:  ın Käufer (Hg.), Der Hirntod Thieme, gar! 1969
ngze E., Der Maudrich, Wien 1952,
Stengel Erwin, elbstmordversuch. Fischer, Frankfurt/M. 1969.
awersik J., Diagnostik des Hirntodes unter besonderer der
cerebralen ypoxie als »1usclösende Ursache. In U. d., C

Wolfgang, D Biologie der Gebote. Piper, München 1971.
1jemers K., Probleme und Definition des klinischen To P5, Der Internist (1969) 181.
Williams Robert (Edit.), 10 Live and Die Springer, Berlin-New York 1973

J EMMINCGHAUS5

Gabenbereitung Opferbereitung
Worte und Zeichen en der Liturgie oft weitreichende Bedeutung. Ihre Änderung
aber 9-  er minder. Als Kinder lernten WIT schlicht dem Katechismus, die Messe
bestehe S „Opferung, Wandlung und Kommunion Gicher ätte besser
können, ese drei Elemente Selen die estandteile der eigentlichen Eucharistie der
„Opfermesse Man hätte damit auch leichter die TIe volkstümliche K asuyıistik
vermieden, die „Vormesse“ gehöre G-  e.e unbedingt dazu und mMan erfülle seine
„Sonntagspflicht“ auch dann, wenn begründet oder Lässigkeit erst nach
der Sonntagspredigt im Kirchenraum erscheine. Die Liturgiereform hat nunmehr den
Wortgottesdienst, der schon sceit Ca. 100 integrierender Bestandteil der sonntäag-
lichen Gemeindeversammlung WAÄäT, aufgewertet und deutlich 1Nns  A unverkürzbare Gesamt
der Messe Wort und Sakrament eingebunden. Mit dieser Klarstellung ist zweiftellos
e1n wichtiger Reformschritt eingeleitet, We: auch noch längst nicht vollendet.
] anderer Schri: der geg!  gen Liturgiereform ging Richtung der zutreffende-

ezei| der einzelnen Teile der Eucharistiefeier celbst. In Kreisen der Liturgi-
schen Bewegung W schon längst die enennung „Opferbereitung Opferhandlung

Opfermahl” aufgekommen, die auch Verbreitung ftand Der alte Name „Opfe-
‚A  rung £ür den ersten Teil Jal mißverständlich. Was esem Teil ges Varl ja
keineswegs die „Opferung  ‚08 der Messe, sondern Jediglich die Bereitung des Opfters.
Die ceit dem +telalter 1n den Privatgebeten des Priesters verwendeten Darbringungs-
tormeln lLießen aber vermuten, die Messe sel, WIe das Kanon genannte
pfer Melchisedeks, eın „Upfer v{@( Trot und Wein““. Wurde doch das TOot auf der
Patene mit dem Gebet „Duscipe, sancte Pater .. hanc immaculatam hostiam ..
der Wein elch mıit der Oorme. „Offerimus tib  1, Domine, calicem salutaris s

emporgehoben und über beide die Epiklese gesprochen: „Ve:  nı sanctificator omniıpotens
aeterne Deus, et benedic hoc Sacrif:  1C1IUM .  s  e W einem dogmatisch Unbelasteten,

349

Fletcher Joseph, Ethios and Euthanasie. In: Williams R. H., l. c. 113. 
Fritsche Paul, Grenzbereich zwischen Leben und Tod. Thieme, Stuttgart 1973. 
Gerlach J., Individualtod - Partialtod - Vita reducta. Münch. med. Wschr. 110 (1968) 980. 
]aspers K., Allgemeine Psychopathologie. Springer, Berlin 61953. 
Jores A., Die Verantwortung des Arztes. Materia med. Nordm. 19 (1967) 189. 
Jung C. G., Seele und Tod. Ges. Werke Bd. 8, 461, Rascher, Zürich 1967. 
Kautzky Rudolf, Die Freiheit des Sterbenden und die PBicht des Arztes. In: Eid V.: 
Euthanasie, 1. c. 25---44. 
I<ramer W., From reanimation to deanimiation. Acta neurol. scand. 39 (1963) 139. 
Lehr u. Lehr-Schuster, Euthanasie in der Gerontologie. Zit. n. Eid V., 1. c. 13'1. 
Nietzsche Friedr., Also sprach Zarathustra, Werke in 3 Bd. Hauser, München 1955, ll, 333. 
Nietzsche Friedr., Menschliches, Allzumenschliches. Hauser, München 1954, I, 949. 
Penin H. I C. Käufer (Hg.), Der Hirntod. Thieme, Stuttgart 1969. 
Ringel E., Der Selbstmord. Maudrich, W.ien 1952. 
Stengel Erwin, Selbstmord und Selbstmoroversuch. Fischer, Frankfurt/M. 1969. 
Wawersik ]., Klinik und Diagnostik des Hirntodes unter besonderer Berücbichtigung der 
cerebralen Hypo~e als auslösende Ursache. In: Penin H. u. a., 1. c. 5. 
Widcler Wolfgang, Die Biologie der Zehn Gebote. Piper, München 1971. 
Wiemers K., Probleme und Definition des klinischen Todes. Der Internist 10 (1969) 181. 
Williams Robert H. (Edit.), To Live and to Die. Springer, Berlin-New York 1973. 

JOHANNES H. EMMINGHAUS 

Gabenbereitung - Opferbereitung 

Worte und Zeichen haben in der Liturgie oft weitreichende Bedeutung. Ihre Änderung 
aber nicht minder. Als Kinder lernten wir schlicht aus dem Katechismus, die Messe 
bestehe aus „Opferung, Wandlung und Kommunion". Sicher hätte man besser sagen 
können, diese drei Elemente seien die Bestandteile der eigentlichen Eucharistie oder 
„Opfermesse". Man hätte damit auch leichter die (recht volkstümliche) Kasuistik 
vermieden, die „ Vormesse" gehöre nicht unbedingt dazu und man erfülle seine 
„Sonntagspflicht' auch dann, wenn man - begründet oder aus Lässigkeit - erst nach 
der Sonntagspredigt im Kirchenraum erscheine. Die Liturgiereform hat nunmehr den 
Wortgottesdienst, der schon seit ca. 100 n. C. integrierender Bestandteil der sonntäg­
lichen Gemeindeversammlung war, aufgewertet und deutlich ins unverkürzbare Gesamt 
der Messe aus Wort und Sakrament eingebunden. Mit dieser Klarstellung ist zweifellos 
ein wichtiger Reformschritt eingeleitet, wenn auch noch längst nicht vollendet. 
Ein anderer Schritt der gegenwärtigen Liturgiereform ging in Richtung der zutreffende­
ren Bezeichnung der einzelnen Teile der Eucharistiefeier selbst. In Kreisen der Liturgi­
sdten Bewegung war schon längst die Benennung „Opferbereitung - Opferhandlung 
- Opfermahl" aufgekommen, die auch weite Verbreitung fand. Der alte Name „Opfe­
rung" für den ersten Teil war mißverständlich. Was in diesem Teil geschah, war ja 
keineswegs die „Opferung" der Messe, sondern lediglich die Bereitung des Opfers. 
Die seit dem Mittelalter in den Privatgebeten des Priesters verwendeten Darbringungs­
formeln ließen aber vermuten, die Messe sei, ähnlich wie das im Kanon genannte 
Opfer Melchisedeks, ein „Opfer von Brot und Wein". Wurde doch das Brot auf der 
Patene mit dem Gebet: ,,Suscipe, sancte Pater ... hanc immaculatam hostiam ... ", 
der Wein im Kelch mit der Formel „Offerimus tibi, Domine, calicem salutaris ... " 
emporgehoben und über beide die Epiklese gesprochen: ,,Veni sanctificator omnipotens 
aeteme Deus, et benedic hoc sacrificium .•. ", was einem dogmatisch Unbelasteten, 

349 



schlicht schauenden und Hinhörenden, ausdrückliches Opfer erscheinen
konnte oder mußte. Offertoriumslieder der Gemeinde wiıe nr  1r opfern dir die aben,
das rot und auch den Wein und manche andere erleichter_te.n . mögliches
verständnis.
Nach der dogmatischen Lehre der Kirche besteht das Opfer der Messe wesentlich
der Vergegenwärtigung des Opfertodes Christi und wird dadurch Opfer
der Kirche und der Gemeinde, diese sich celbst opfernd die Hingabebewegung
Christi n den Vater hineinbegeben. Nun bezeichnete ese Vergegenwärtigung
(repraesentatio) BEeIN auch der Dogmatik al Erneuerung (renovatio) des Opfers
Christi, wiederum e1ner Fehldeutung Vorschub eistete. ANCUES SS pfer wird
nämlich leicht als eın „anderes”, „Zzweites“ aufgefaßt, werInn Christi einziges
Opfer icht ausreiche ZUT Erlösung der Welt und In der Kirche „erneuerungsbedürftig”
Se1. Daraus ist etztlich Luthers enragierter ampf CR die Messe als pfer
begreifen: Christi pfer darf seiner Vollendung nicht überboten werden, jedes
„andere“ Opfer neben dem pfer oder al darüber hinaus ware  i wirkli|
„abgöttisch“ und Frevel Die Häufung der „Winkelmesse:  n ,  &r zumal ohne mitopfernde
Gemeinde, W  Jal für Luther ehrlicher theologischer Entrüstung Greuel. In
milderen ökumenischen Klima S1NM! 50 Kontroverspunkte längst geklärt und auf ihr
eigentliches dogmatisches Wesen reduziert.
59 hat die alte Bezeichnung des ersten Teiles der Opfermesse, den Namen
„Offertorium” unterdessen schärfer gefaß Berger hat nachgewiesen, laß das
„offerre“ zunächst der profanen Latinität nıe die Bedeutung V „Opfer” hatte!, das
1A11 vielmehr als sacrificium facere (), bezeichnete, wWwIıe 61| auch UNnNser Wort
„opfern“ nicht VO ‚offerre“, sondern VÖO  — „operari  48 ableitet. Wurde offerre mkreis
e1nes Opfers gebraucht, bedeutete e5 esten „Zcum Opfer herbeibringen“”, niemals
aber meıinte den eigentlichen Opferakt?, Berger zeigt aber auch, wIıie csich der Begriff
des offerre qAristlichen Sprachgebrauch wandelte (schon ceit Tertullian Jh.)
und stellt fest- „x  e Meß£ßbuchübersetzungen der Neuzeit ehmen sich nicht mehr die
Mühe, „offerre” wiederzugeben, gewöhnlich etw: mit „darbringen
übersetzen meist unterschiedslos mıit „opfern”. manchen Gtellen geschieht das
mit Recht, zn anderen wird dami:  er &.  ine nicht vorhaqdene Nuance den Text hinein-
gelegt“3,
Die Neue structio generalis des Mefibuches sagt klärend Nr. „Be:  ım etzten
Abendmahl setzte Christus das Opfer und das Öösterliche ein, das der
Kirche das Kreuzesopfer immer gegenwärtig wird, sooft der Priester, der Christus
den Herrn darstellt, das vollzieht, VAS Christus celhbst get und den üngern zı
SeiNem Gedächtnis zZzu '“au! hat
Christus nahm das TOtF und den Kelch, sprach den I.oßpreis‚ brach das rot und
reichte seinen Jüngern den Worten: Nehmt, efßt und £, das ist meın Leib,
das ist der elch Blutes. Tut dies Gedächtnis. Die Kirche hat die
Liturgie der Eucharistiefeier SC geordnet, A  c  alg S1e diesen Worten und Handlungen
Christi entspricht:
L, der Gabenbereitung werden rot und Wein SOWI1e Asser ZUuUumm Altar tragen,
Jjene Elemente, die Christus Seiıne ände geENOHMUNEN hat.

Im eucharistischen Hochgebet wird Gott das gesamte eilswerk gedankt, und
die en werden zu Christi Leib und Blut.

Rupert Berger, Die endung „offerre pro'  ‚0E der römischen Liturgie LOF 41, Münster
1964, Er4 Auch im folgenden bin ich 1iesem außerorden! tigen Werk Ööfters

®  ME Ebda
£ür Anregungen verpflichtet.

S 69,

250

ganz schlicht Hinschauenden und Hinhörenden, als ausdrüd<liches Opfer erscheinen 
konnte oder mußte. Offertoriumslieder der Gemeinde wie „Wir opfern dir die Gaben, 
das Brot und auch den Wein" und manche andere erleichterten ein mögliches Miß­
verständnis. 

Nach der dogmatischen Lehre der Kirche besteht das Opfer der Messe wesentlich in 
der Vergegenwärtigung des Opfertodes Christi und wird nur dadurch zum Opfer 
der Kirche und der Gemeinde, daß diese sich selbst opfernd in die Hingabebewegung 
Christi an den Vater hineinbegeben. Nun bezeichnete man diese Vergegenwärtigung 
(repraesentatio) gern auch in der Dogmatik als Erneuerung (renovatio) des Opfers 
Christi, was wiederum einer Fehldeutung Vorschub leistete. Ein „neues " Opfer wird 
nämlich leicht als ein „anderes", ,,zweites" aufgefaßt, so als wenn Christi einziges 
Opfer nicht ausreiche zur Erlösung der Welt und in der Kirche „erneuerungsbedürftig" 
sei. Daraus ist letztlich Luthers enragierter Kampf gegen die Messe als Opfer zu 
begreifen: Christi Opfer darf in seiner Vollendung nicht überboten werden, jedes 
„andere" Opfer neben dem Opfer Christi oder gar darüber hinaus wäre wirklidi 
„abgöttisdi" und Frevel. Die Häufung der „Winkelmessen", zumal ohne mitopfernde 
Gemeinde, war für Luther in ehrlicher theologischer Entrüstung ein Greuel. In einem 
milderen ökumenischen Klima sind solche Kontroverspunkte längst geklärt und auf ihr 
eigentliches dogmatisches Wesen reduziert. 

So hat man die alte Bezeichnung des ersten Teiles der Opfermesse, den Namen 
„Offertorium" unterdessen schärfer gefaßt. R. Berger hat nachgewiesen, daß das 
„offerre" zunächst in der profanen Latinität nie die Bedeutung von „Opfer" hatte1, das 
man vielmehr stets als sacrificium facere o. ä. bezeichnete, wie sich auch unser Wort 
„opfern" nicht von „offerre", sondern von „operari" ableitet. Wurde offerre im Umkreis 
eines Opfers gebraucht, bedeutete es bestenfalls „zum Opfer herbeibringen", niemals 
aber meinte es den eigentlichen Opferakt2• Berger zeigt aber auch, wie sich der Begriff 
des offerre im diristlichen Sprachgebrauch wandelte (schon seit Tertullian im 3. Jh.) 
und stellt fest: ,,Die Meßbuchübersetzungen der Neuzeit nehmen sich nicht mehr die 
Mühe, ,,offerre" genau wiederzugeben, für gewöhnlich etwa mit „darbringen"; sie 
übersetzen meist unterschiedslos mit „opfern". An manchen Stellen geschieht das 
mit Recht, an anderen wird damit eine nicht. vorhandene Nuance in den Text hinein-
gelegt"8. · 

Die neue lnstructio generalis des Meßbuches sagt klärend in Nr. 48: ,,Beim Letzten 
Abendmahl setzte Christus das Opfer und das österliche Mahl ein, durch das in der 
Kirche das Kreuzesopfer immer gegenwärtig wird, sooft der Priester, der Christus 
den Herrn darstellt, das vollzieht, was Christus selbst getan und den Jüngern zu 
seinem Gedächtnis zu tun anvertraut hat . 

• Christus nahm das Brot und den Kelch, sprach den Lobpreis, brach das Brot und 
reichte es seinen Jüngern mit den Worten: Nehmt, eßt und trinkt, das ist mein Leib, 
das ist der Kelch meines Blutes." Tut dies zu meinem Gedächtnis. Die Kirche hat die 
Liturgie der Eucharistiefeier so geordnet, daß sie diesen Worten und Handlungen 
Christi entspricht: 

1. Bei der Gabenbereitung werden Brot und Wein sowie Wasser zum Altar getragen, 
jene Elemente, die Christus in seine Hände genommen hat. 

2. Im eucharistischen Hochgebet wird Gott für das gesamte Heilswerk gedankt, und 
die Gaben werden zu Christi Leib und Blut. 

1 Rupert Berger, Die Wendung „offerre pro11 in der römisdten Liturgie (= LQF 41, Münster 
1964, 36 ff). Auch im folgenden bin im diesem außerordentlich wichtigen Werk öfters 
für Anregungen zum Dank verpflidttet. 

1 Ebda 42. 3 Ebda 69, 

350 



Teilen des einen Brotes wird die Einheit der Gläubigen kundgetan, und der
Kommunion empfangen 661e den Leib und das Blut des Herrn wıe e1ins: die Apostel

Christi Hand“.
Nr. 48, wird also Statt der alten Bezeichnung „Offertorium“” die neue, gemein

eingebürgerte Bezeichnung „Gabenbereitung“ (praeparatio donorum) ebraucht* he
MQeue Bezeichnung „Gabenbereitung“ ıst 1un den Vollzug der Gemeindemesse
£unktional völlig korrekt und auch 4$ hinreichend biblisch begründet. An
dieser Stelle eben der ollzug geschildert WIT|  d ist Vom Zweck einer Instructio her
durchaus gerechtfertigt, und Waäar auch den alten des Meßbuchs 105
Vorn_n 1570 allein bedeutsam. Doch ı1st PS nunmehr eın Grundzug der D  PUen „Allgemeinen
Einleitung“ des Meßbuches, 61e sich 1n den meilisten Fällen auch stärker unl die
theologische Deutung des Geschehens emüüh: und em die spirituelle Dimension
der Feier angibt. Wenn das hier Q  gn besonders geschieht, iSt das keine absolute
Ausnahme Auch werden Vollzüge ur einfach beschrieben, ohne 612e spirituell
weiter deuten. Das WAare ja legitimerweise die Aufgabe der liturgischen Verkündi-

und Mystagogie. 1es ist zudem auch nahegelegt durch den und 3 LE}
des
„Dann bringt cdie en ZUun ar Sinnvoll und wünschenswert ist ©5, \  A
die Gläubigen rot und Wein herbeibringen, die der Priester oder Diakon einer
geeigneten Stelle entgegennıimmt und auf den Altar stellt; dabei spricht der Priester
die Begleitgebete. Wenn auch eute die Gläubigen rof und Wein clie Eucharistie-
feier -  . mehr, wiıe früher, selbst mitbringen, behält cdiese Handlung doch ihre
Aussagekraft und Bedeutung.

können auch eld und andere en für die ÄArmen oder die Kirche Von den
Gläubigen gebracht beziehungsweise der Kirche eingesammelt, entgegengenommen
und geeigneten atz jedoch nicht auf dem Tisch der Eucharistiefeier
niedergestellt werden.“
Es soll Nun folgenden versucht werden, diese lediglich als „Gabenbereitung“
dargestellte Handlung zugleich als Opferbereitung der Gemeinde geistlich inter-
pretieren. Mir scheint das notwendig, umn einer möglichen Verarmung der Liturgie
gegenüber früher vozubeugen, wobei allerdings zZzu bemerken ist, laß auch das
Missale 1US diese Dimension keineswegs genügend Ausdruck brachte, SONMN-
dern eher alterierte und durch die Darbringungsgebete Von TOF und Wein geradezu
verdunkelte. Doch Wäar dieser Sinn schon den Kreisen der Liturgischen Bewegung
der zwanziger und dreißiger Jahre deutlicher geworden. 59 hat Guardini ın seinem
vielzitierten Brief den Liturgischen Kongreß Mainz 1964 schon darauf hinge-
wiesen, sich liturgischen Akt G-  Pn bloß umm eine „Funktionalität“ handelt,
sondern seın Sinn offenbar se1 Oder gemacht werden MUSSEe  A „Worum also v allem
geht, ist die Frage, worin der alles tragende liturgische Akt bestehe. Er wird eut-
lichsten, sich g e1n Tun handelt, a1s0 S Beispiel VO solcher üblich
ist den ‚Opfergang Da bedeutet e5 spezifischen Unterschied, ob der
Ääubige diesen Gang ] alc eine Hinbewegung ZUum Zweck versteht, cdie sich
ebensogut durch den Kirchendiener mit dem ammelbeutel vollzogen werden könnte,
oder er aber weiß, das Herbeibringen selbst e ist, Bereitschaft
Gott‘®> Dieser Sinn se1l i zunächst istorisch untersucht, un dann Gestaltungs-
und Interpretationsvorschläge vorzulegen. Denn das scheint außerordentlich

A Allerdings ist Nr. 50 annn doch VvVon 1nem „Offertorium” die Red:  m „Processionem,
oONna eruntur, Cantus ad offertorium comitatur ... Wa W d s Versehend Endredaktors werten ist. Die approbierte deutsche Übersetzung korrigiert still-

schweigend;: „Das Herbeibringen der en wird E Gesang Ir Gabenbereitungbegleitet x
Romano Guardini, Der Kultakt und die gegenwarhge Aufgabe der liturgischen Bildung
(= LJ 14/1964, 101—106, hier m  S

351

3. Im Teilen des einen Brotes wird die Einheit der Gläubigen kundgetan, und in der 
Kommunion empfangen sie den Leib und das Blut des Herrn wie einst die Apostel 
aus Christi Hand". 
In Nr. 48, 1 wird also statt der alten Bezeidmung „Offertorium" die neue, allgemein 
eingebürgerte Bezeichnung „Gabenbereitung" (praeparatio donorum) gebraucht4• Die 
m.eue Bezeichnung „Gabenbereitung" ist nun für den Vollzug der Gemeindemesse 
funktional völlig korrekt und auch im Art. 48 hinreichend biblisch begründet. Daß an 
dieser Stelle eben nur der Vollzug geschildert wird, ist vom Zweck einer Instructio her 
durchaus gerechtfertigt, und war auch in den alten Rubriken des Meßbuchs Pius' V. 
von 1570 allein bedeutsam. Doch ist es nunmehr ein Grundzug der neuen „Allgemeinen 
Einleitung" des Meßbuches, daß sie sich in den meisten Fällen auch stärker um die 
theologische Deutung des Geschehens bemüht und vor allem die spirituelle Dimension 
der Feier angibt. Wenn das hier nicht besonders geschieht, ist das keine absolute 
Ausnahme: Auch sonst werden Vollzüge nur einfach beschrieben, ohne sie spirituell 
weiter zu deuten. Das wäre ja legitimerweise die Aufgabe der liturgischen Verkündi­
gung und Mystagogie. Dies ist zudem auch nahegelegt durch den 2. und 3. Absatz 
des Art. 49: 
„Dann bringt man die Gaben zum Altar. Sinnvoll und wünschenswert ist es, wenn 
die Gläubigen Brot und Wein herbeibringen, die der Priester oder Diakon an einer 
geeigneten Stelle entgegennimmt und auf den Altar stellt; dabei spricht der Priester 
die Begleitgebete. Wenn auch heute die Gläubigen Brot und Wein für die Eucharistie­
feier nicht mehr, wie früher, selbst mitbringen, behält diese Handlung doch ihre 
Aussagekraft und Bedeutung. 
Es können auch Geld und andere Gaben für die Armen oder für die Kirche von den 
Gläubigen gebracht beziehungsweise in der Kirche eingesammelt, entgegengenommen 
und an einem geeigneten Platz - jedoch nicht auf dem Tisch der Eucharistiefeier -
niedergestellt werden." 

Es soll nun im folgenden versucht werden, diese lediglich als „Gabenbereitung" 
dargestellte Handlung zugleich als Opferbereitung der Gemeinde geistlich zu inter­
pretieren. Mir scheint das notwendig, um einer möglichen Verarmung der Liturgie 
gegenüber früher vozubeugen, wobei allerdings zu bemerken ist, daß auch das 
Missale Pius' V. diese Dimension keineswegs genügend zum Ausdruck brachte, son­
dern eher alterierte und durch die Darbringungsgebete von Brot und Wein geradezu 
verdunkelte. Doch war dieser Sinn schon in den Kreisen der Liturgischen Bewegung 
der zwanziger und dreißiger Jahre deutlicher geworden. 'So hat R. Guardini in seinem 
vielzitierten Brief an den Liturgischen Kongreß in Mainz 1964 schon darauf hinge­
wiesen, daß es sich im liturgischen Akt nicht bloß um eine „Funktionalität" handelt, 
sondern sein Sinn offenbar sei oder gemacht werden müsse: ,,Worum es also vor allem 
geht, ist die Frage, worin der alles tragende liturgische Akt bestehe. Er wird am deut­
lichsten, wenn es sich um ein Tun handelt, also zum Beispiel - wo ein solcher üblich 
ist - den ,Opfergang'. Da bedeutet es einen spezifischen Unterschied, ob der 
Gläubige diesen Gang nur als eine Hinbewegung zum Zweck versteht, die an sich 
ebensogut durch den Kirchendiener mit dem Sammelbeutel vollzogen werden könnte, 
,oder er aber weiß, daß das Herbeibringen selbst ,Gebet' ist, Bereitschaft gegen 
Gott"5• Dieser Sinn sei nun - zunächst historisch - untersucht, um dann Gestaltungs­
und Interpretationsvorschläge vorzulegen. Denn das scheint mir außerordentlich 

' Allerdings ist in Nr. SO dann doch von einem „Offertorium" die Rede: ,,Processionem, 
qua dona afferuntur, cantus ad offertorium comitatur ••• ", was wohl als Versehen 
des Endredaktors zu werten ist. Die approbierte deutsche Obersetzung korrigiert still­
schweigend: ,,Das Herbeibringen der Gaben wird vom Gesang zur Gabenbereitung 
begleitet ... " 

5 Romano Guardini, Der Kultakt und die gegenwärtige Aufgabe der liturgischen Bildung 
(= LJ 14/1964, 101-106, hier 103), 

351 



wichtig, E nich:  x Nur eine tatıge, sondern auch eiINne fruchtbare Teilnahme des Gottes-
volkes seiner Messe sichern.

Die Trias „Nehmen arreichen“” bendmahl und s  in der
Apostolischen emeinde
Der Wiederholungsbefehl Jesu „Tut dies ZzZu meinem Gedächtnis” 22, b;

Kor 1T1, 24 C) betrifft zweifellos y  + DUr sSein eigenes vorbildliches Iun Er
TOt und Becher, sagte darüber und reichte seinen üngern die Mahlgestalten®.
Dies geschah bei der Stiftung der Eucharistie 1m Zusammenhang ei1ines Mahles, mit
höchster Wahrscheinlichkeit einem Paschamahl Vermutlich unter diesem Eindruck
wurde die Eucharistie anfangs einem Mahlzusammenhang gefeiert, aber sicher
nicht LLULX (wie Judentum) einmal ährlich einem (nunmehr christlichen) Pascha
beim ersten Frühlingsvollmond, sondern bei einem sehr vıe.  ] häufiger möglichen fest-
lichen Mahl Von der Formgeschichte der Eucharistie her wurde oft diskutiert, ob das
Nehmen des Bechers „nach dem Mahl“ (Lk 22, 20; Kor 11, 25) entweder noch ın
einem ascha den gen. „dritten Becher“ nach dem Fssen des Lammes (also nach
der Sättigungsmahlzeit und Zum Beginn des ersten es der Hallel-Psalmen) meint,
oder aber ob darin bereits den Reflex eines christlichen Eucharistiebrauches
sehen müssen,  .. als nämlich rot- und Bechereucharistie durch eine gBaNze
länge voneinander trennte, also den Brotsegen dem den ausgedehnteren
Bechersegen samt vorausgehenden Gebetsaufforderungsformeln nach dem Mahl sprach,
die aber beide schon der Mitte der fünfziger Jahre (in enen der Korintherbrief
des Paulus geschieben ist, und einer Generation spater dann Bericht des Lk-Ev)

ans Ende des Mahles BCZOBECNHN und ortlaut (viel stärker als die
jüdischen Vorbilder dieser Danksagung/‚Eucharistie”) parallelisiert worden waren!‘.
Die spät- und nachapostolische eit sti dann das Sättigungsmahl infolge der eiınge-
MMsSsenen Mißstände beim Essen und en völlig ab und verlegte auf den Abend,
ährend die herausgelöste Eucharistie an frühen orgen gefeiert wurde®, die aber
vermutlich sogleich muıt einem Wortgottesdienst verbunden wurde, der die alter.
Flementarteile von esung, esang, Paränese, Fürbitte etfc. nach dem Vorbild des
Synagogengottesdienstes 1 ordnete und überformte. Das zeigt S zunächst eın
Doppeltes

Als vorbildliches Herrenvermächtnis die Eucharistie hat die Gemeinde +  pıimar
tatsächlich Ur die Trias Nehmen Danksagen Austeilen der Gaben VOoOonNn rot
und We begriffen und schr entsprechend tuell geordnet;

Dieses wiederholende Tun wurde dann aber sehr bald theologisch deutlicher
eFflektiert und begangen, daß der Gemeindesituation und der geistlich £frucht-
baren Teilnahme -Herrenmahl maximal entsprach.
Das „Nehmen“” der aben von Brot und Wein WAäar 1UuN beim Abendmahl Christi eine

schlichte Handlung Alles War n von den vorausgeschickten Jüngern!®
schon vorbereitet und stand Tisch Verfügung, wıe das aschnarı)
(die Haggada, und schon die Paschastiftung Ex 12, 1—27) vorschrieben. Natürlich
vorausgesetzt, lafß PSC sich bei diesem tatsächlich Voll-Pascha mıit Lamm
handelte und G-  mn L1LULX eın Abschieds-Abendmahl ohne Lamm, jedoch Vor dem
Hintergrund Von Pascha-Theologie und -Brauch mit den Deuteworten iber rot und
echer und mıit einer spezifischen, nämli das den Vätern widerfahrene Heil

6  E Mt 26, 26—28 w 14, 22—24; 22, £; Kor 1, S-

7 Vgl. Kor 11, 23—26; t, csetzen esen Brauch O:  usS5, v  w  ennn
auch Z2, 20 das „nach dem Mahle“ noch ausdrückli erwäa  ‚
Parteilichkeit und Spaltung, re:  er Weingenuß; vgl Kor 11, 15—
Plinius I Ep. 10, 96:; um 13.
M* 20, 17—19 - 14, 12—16; Ll 2L Tr ] 3,

wichtig, um nicht nur eine tätige, sondern auch eine fruchtbare Teilnahme des Gottes­
volkes an seiner Messe zu sichern. 

L Die Trias ,,Nehmen - Danken - Darreichen" beim Abendmahl und in der 
Apostolischen Gemeinde 
Der Wiederholungsbefehl Jesu: ,,Tut dies zu meinem Gedächtnis" (Lk 22, 19 b; 
1 Kor 11, 24 c) betrifft zweifellos primär nur sein eigenes vorbildliches Tun: Er nahm 
Brot und Becher, sagte darüber Dank und reichte seinen Jüngern die Mahlgestalten6• 

Dies geschah bei der Stiftung der Eucharistie im Zusammenhang eines Mahles, mit 
höchster W ahrscheinlidtkeit in einem Paschamahl. Vermutlich unter diesem Eindruck 
wurde die Eucharistie anfangs in einem Mahlzusammenhang gefeiert, aber sicher 
nicht nur (wie im Judentum) einmal jährlich in einem (nunmehr christlichen) Pascha 
beim ersten Frühlingsvollmond, sondern bei einem sehr viel häufiger möglichen fest­
lichen Mahl. Von der Formgeschichte der Eucharistie her wurde oft diskutiert, ob das 
Nehmen des Bechers „nach dem Mahl" (Lk 22, 20; 1 Kor 11, 25) entweder noch in 
einem Pascha den sogen. ,,dritten Becher'' nach dem Essen des Lammes (also nach 
der Sättigungsmahlzeit und zum Beginn des ersten Teiles der Hallel-Psalmen) meint, 
oder aber ob wir darin bereits den Reflex eines frühen christlichen Eucharistiebrauches 
sehen müssen, als man nämlich Brot- und Bechereucharistie durch eine ganze Mahl­
länge voneinander trennte, also den Brotsegen vor dem Mahl, den ausgedehnteren 
Bechersegen samt vorausgehenden Gebetsaufforderungsformeln nach dem Mahl sprach, 
die aber beide schon in der Mitte der fünfziger Jahre (in denen der Korintherbrief 
des Paulus geschieben ist, und einer Generation später dann im Bericht des Lk-Ev) 
.zusammen ans Ende des Mahles gezogen und im Wortlaut ( viel stärker als die 
jüdischen Vorbilder dieser Danksagung/,,Eucharistie") parallelisiert worden waren7• 

Die spät- und nachapostolische Zeit stieß dann das Sättigungsmahl infolge der einge­
rissenen Mißstände beim Essen und Trinken8 völlig ab und verlegte es auf den Abend, 
während die herausgelöste Eucharistie am frühen Morgen gefeiert wurde9, die aber 
vermutlich sogleich mit einem Wortgottesdienst verbunden wurde, der die alter. 
Elementarteile von Lesung, Gesang, Paränese, Fürbitte etc. nach dem Vorbild des 
Synagogengottesdienstes neu ordnete und überformte. Das zeigt uns zunächst ein 
Doppeltes: 
1. Als vorbildliches Herrenvermächtnis für die Eucharistie hat die Gemeinde primär 
·tatsächlich nur die Trias Nehmen - Danksagen - Austeilen der Gaben von Brot 
und Wein begriffen und sehr früh entsprechend rituell geordnet; 
2. Dieses wiederholende Tun wurde dann aber sehr bald theologisch deutlicher 
reflektiert und so begangen, daß es der Gemeindesituation und der geistlich frucht­
'baren Teilnahme am Herrenmahl maximal entsprach. 

Das „Nehmen" der Gaben von Brot und Wein war nun beim Abendmahl Christi eine 
ganz schlichte Handlung: Alles war nämlich von den vorausgeschickten Jüngern10 

schon vorbereitet und stand am Tisch zur Verfügung, so wie es das Pascharitual 
(die Haggada, und schon die Paschastiftung Ex 12, 1-27) vorschrieben. Natürlich 
vorausgesetzt, daß es sidt bei diesem Mahl tatsächlich um ein Voll-Pascha mit Lamm 
handelte und nicht nur um ein Abschieds-Abendmahl ohne Lamm, jedoch vor dem 
Hintergrund von Pascha-Theologie und -Brauch mit den Deuteworten über Brot und 
Becher und mit einer ganz spezifischen, nämlich das den Vätern widerfahrene Heil 

6 Mt 26, 26-28; Mk 14, 22-24; Lk 22, 19 f; 1 Kor 1'1, 23-25. 
7 Vgl. 1 Kor 11, 23-26; Mt, Mk und Lk setzen diesen Brauch schlicht voraus, wenn 

auch Lk 22, 20 das „nach dem Mahle" noch ausdrücklich erwähnt. 
8 Parteilichkeit und Spaltung, reichlicher Weingenu.8; vgl. 1 Kor 11, 18-22. 
u Plinius d. ],, Ep. 10, 96; um 111/113. 

10 Mt 26, 17-19; Mk 14, 12-16; Lk 22, 7-13. 

352 



repräsentierenden, also „sakramental vergegenwärtigenden Bedeutung. Ferner ist
auch vA bedenken, bei einem Pascha eigentlich nich‘  en rot und Wein Vorder-
grund standen, sondern das Lamm, das amn Nachmittag OT dem Pascha Vo Haus-

oder seinem Gtellvertreter auf dem Tempelplatz dem Leviten „hingegeben“ WAarT,
der @5 dann kultisch schlachtete und das Blut VOT dem Brandopferaltar „vergoß“”. Für
den Juden und ist .  H+  primar entscheidend der Genuß des Lammes:;: und auch LLULT:
11 olivengroßes Stück davon macht des und immerwährenden ascha-

teilhaftig. Brot und Wein waren und sind dagegen sekundär, mehr allegorische
symbolische Mahlelemente, die freilich cdas Geschehen deutlich und eindrucksvoll

als Auszugs- und Rettungsmahl unterstrichen: Die ungewöhnlichen M#  ung  rten
Brotfladen oder Mazzot ATle Ja längst nich:  Pr mehr das rot des landsässigen Bauern
oder Fellachen, sondern das altertümlichere der wandernden Hirten und Nomaden,
„Tränenbrot”, „Brot der Trübsal”. Der Wein des Pascha hingegen keine
Besonderheit, 65 wWAäart der völlig normale eines Festmahles, venn ihm auch etwa

Kontrast ZU1NL Tränenbrot Verlauf der Erzählung des Hausvaters vVon uszug,
e und Landnahme stärker die Freude über Gottes Heilstaten Ausdruck

Wenn der Hausvater beim Preisgebet über Brot und Becher P S eine
Handbreit über die Tischplatte emporhob, SO unterschied sich das jedoch kaum Von
Tischgebet beim täglichen (mit dem Brotsegen vorher und dem Bechersegen ım

Ende), wWäal also kaum eın Opftergestus, v auch nicht ohne merkliche religiöse
Bedeutung und emphatische Betonung des Segenswortes. Wir mussen  .. bedenken, laß
erst Christi Deklaration des alten Tränenbrotes als „hingegebenen Leibes”

22, 19; Kor 11, 24) und des Weines als Se1Nes sühnend , VeETgOSSCHEN Biutes“
(Mit 26, 28; 14, 24: 22, 20) das entscheidend Neue, das ‚unterscheidend
Christliche‘‘ Wi die eigentliche Stiftung des Herrenvermächtnisses. Erst für die
christliche Gemeinde wurden die lediglich allegoristischen Brot- und Weingestalten
Zu Realsymbolen des unt:!  © cdiesen neu gestifteten Zeichen (des „hingegebenen s Leibes
und „ VEITgOSSECNEN Blutes) egenwartıige und 1n der völligen Selbsthingabe den
Vater „geopferten“ Herrn. Das Lamm konnte dagegen dann leicht eliminiert werden,
Christus selbst Ja unmehr ‚UNSETI geschlachtetes Osterlamm“ (1 Kor S, 7)
509 unpratentiös WIE Christi „Nehm:  44 V rot und Wein dürfen uns auch diesen
Gestus noch beim eucharistischen der Urgemeinde vorstellen: Eine besondere
Symbolik wird anfangs sicher nich  er darin gesehen haben, zumal Ja sowohl beim
Sättigungsmahl wıe beim damit verbundenen „Herrenmahl” das gleiche Trot und der
gleiche Wein ZeENOMMEN wurden, die dazıu noch Gemeineigentum (wenigstens
Jerusalem) der Gemeinde waren!!. Doch ist immerhin wichtig, a dieses Gemeinde-
eigentum aber vorher von den einzelnen zusammengebracht worden „Alle, die
gläubig geworden aren, e hatten alles gemeinsam. Sie verkauften Hab und Gut
und teilten davon allen mut, edem wıe elT 25 nötig hatte‘/1®. SsSo spiegelte sich iIm
Gemeindemahl, der ÄAgape sowohl wıe in der Eucharistie, die Selbstlosigkeit und
carıtative Bruderliebe edes einzelnen. Man hat, gerade Anfang, somıit alle drei,
E  > Vaticanum 1U wIe:  <  der besonders herausgestellten Wesensäußerungen kirch-
lichen Lebens eiıner eiNnzIgen solchen Versammlung zugleich Ausdruck bringen
wolilen: Koinonia, erygma und Eucharistia; also zugleich den Liebesdienst der
Armenbetreuung eınem Sättigungsmahl, sodann unter esem Mahl (oder dann
einem zugewachsenen Wortgottesdienst) die verkündigende Schriftlesung und schließ-

die liturgische Heilszuwendung Genuß der eucharistischen Gaben. 509 oder
ähnlich die Verhältnisse sicher auch den meisten jungen Missionsgemeinden
mit ihren Abendveranstaltungen a und Eucharistie (vgl. Kor 11, 17), G
sich auch gelegentlich menschliche Schwächen und Unzulänglichkeiten zeigten. rot

il ÄApg vA 14 4, 32.,
17 ÄApg %, 44 f; vgl auch Apzg 5, 1—11.

23

repräsentierenden, also ,,sakramental vergegenwärtigenden" Bedeutung. Ferner ist 
·auch zu bedenken, daß bei einem Pascha eigentlich nicht Brot und Wein im Vorder­
grund standen, sondern das Lamm, das am Nachmittag vor dem Pascha vom Haus­
vater oder seinem Stellvertreter auf dem Tempelplatz dem Leviten „hingegeben" war, 
der es dann kultisch schlachtete und das Blut vor dem Brandopferaltar „vergoß". Für 
den Juden war und ist primär entscheidend der Genuß des Lammes; und auch nur 
ein olivengro8es Stück davon macht ihn des ganzen und immerwährenden Pascha­
segens teilhaftig. Brot und Wein waren und sind dagegen sekundär, mehr allegorische 
als symbolische Mahlelemente, die freilich das Geschehen deutlich und eindrucksvoll 
als Auszugs- und Rettungsmahl unterstrichen: Die ungewöhnlichen ungesäuerten 
Brotfladen oder Mazzot waren ja längst nicht mehr das Brot des landsässigen Bauern 
oder Fellachen, sondern das altertümlichere der wandernden Hirten und Nomaden, 
,,Tränenbrot", ,,Brot der Trübsal". Der Wein des Pascha hingegen war gar keine 
'Besonderheit, es war der völlig normale eines Festmahles, wenn in ihm auch - etwa 
im Kontrast zum Tränenbrot - im Verlauf der Erzählung des Hausvaters von Auszug, 
Rettung und Landnahme stärker die Freude über Gottes Heilstaten zum Ausdruck 
kam. Wenn der Hausvater beim Preisgebet über Brot und Becher diese zwar eine 
Handbreit über die Tischplatte emporhob, so unterschied sich das jedoch kaum vom 
Tischgebet beim täglichen Mahl (mit dem Brotsegen vorher und dem Bechersegen am 
Ende), war also kaum ein Opfergestus, wenn auch nicht ohne merkliche religiöse 
Bedeutung und emphatische Betonung des Segenswortes. Wir müssen bedenken, daß 
erst Christi Deklaration des alten Tränenbrotes als seines „hingegebenen Leibes" 
(Lk 22, 19; 1 Kor 11, 24) und des Weines als seines sühnend „vergossenen Blutes" 
(Mt 26, 28; Mk 14, 24; Lk 22, 20) das entscheidend Neue, das „unterscheidend 
Christliche" war, die eigentliche Stiftung des Herrenvermächtnisses. Erst für die 
-christliche Gemeinde wurden die lediglich allegoristischen Brot- und Weingestalten 
zu Realsymbolen des unter diesen neu gestifteten Zeichen ( des „hingegebenen" Leibes 
und „ vergossenen" Blutes) gegenwärtigen und in der völligen Selbsthingabe an den 
Vater „geopferten" Herrn. Das Lamm konnte dagegen dann leicht eliminiert werden, 
Christus selbst war ja nunmehr „unser geschlachtetes Osterlamm" (1 Kor 5, ?'). 

So unprätentiös wie Christi „Nehmen" von Brot und Wein dürfen wir uns auch diesen 
Gestus noch beim eucharistischen Mahl in der Urgemeinde vorstellen: Eine besondere 
Symbolik wird man anfangs sicher nicht darin gesehen haben, zumal ja sowohl beim 
Sättigungsmahl wie beim damit verbundenen „Herrenmahl" das gleiche Brot und der 
gleiche Wein genommen wurden, die dazu noch Gemeineigentum (wenigstens für 
Jerusalem) der Gemeinde waren11• Doch ist immerhin wichtig, daß dieses Gemeinde­
eigentum aber vorher von den einzelnen zusammengebracht worden war: ,,Alle, die 
gläubig geworden waren, ... hatten alles gemeinsam. Sie verkauften Hab und Gut 
und teilten davon allen mit, jedem wie er es nötig hatte"12• So spiegelte sich im ganzen 
Gemeindemahl, in der Agape sowohl wie in der Eucharistie, die Selbstlosigkeit und 
caritative Bruderliebe jedes einzelnen. Man hat, gerade im Anfang, somit alle drei, 
vom Vaticanum II nun wieder besonders herausgestellten Wesensäußerungen kirch­
lichen Lebens in einer einzigen solchen Versammlung zugleich zum Ausdruck bringen 
wollen: Koinonia, Kerygma und Eucharistia; also zugleich den Liebesdienst der 
Armenbetreuung in einem Sättigungsmahl, sodann unter diesem Mahl ( oder dann in 
einem zugewachsenen Wortgottesdienst) die verkündigende Schriftlesung und schlie8-
lich die liturgische Heilszuwendung im Genuß der eucharistischen Gaben. So oder 
ähnlich waren die Verhältnisse sicher auch in den meisten jungen Missionsgemeinden 
mit ihren Abendveranstaltungen aus Mahl und Eucharistie (vgl. 1 Kor 11, 1?'), wenn 
sich auch gelegentlich menschliche Schwächen und Unzulänglichkeiten zeigten. Brot 

11 Vgl. Apg 2, 14; 4, 32. 
11 Apg 2, 44 f; vgl. auch Apg 51 1-11. 

23 353 



und Wein Eucharistie standen auch dort ebenso bereit wıe die anderen Speisen;
nahm einra| davon und feijerte Eucharistie.

— Die abenprozession der kirchlichen
Die Situation anderte 6J aber allmählich, Clie elen Mahltische ausräumte,
das gemeindliche Sättigungsmahl auf den Abend verlegte und sich £rühen orgen
zl Wortgottesdienst und Eucharistie versammelte. Justinus berichtet (I Apol
67, 150 Zusammenhang mıit der Sonntagseucharistie: „Die Reichen aber und
diejenigen, die wollen, geben jeder nach ihrem Gutdünken, und das Eingesammelte
wird beim Vorsteher terlegt. Dieser ommt damit den alsen und Witwen ZUu

Hilfe, aber auch denen, die Krankheit oder einem anderen runde Not
leiden, den Gefangenen und den durchreisenden Fremden, Ö er SO  C Fürsorger
aller AÄArmen WIF'!  r Über den Zeitpunkt dieser Kollekte ist chts Ausdrückliches
gesagt; ©5 könnte nach dem Zusammenhang auch eventuell ım Ende der Fe  1er
gewesecnh Se1n. Doch ist j eiıner eigenen Gabendarbringung In Tot und Mischwein

den Vorsteher nach der Verlesung der „Denkwürdigkeiten der Apostel und der
Schriften der Propheten”, der Predigt und dem Gemeindegebet, aber noch VOTL dem
Hochgebet die Rede Apol 67, 3—5) beide Spenden ctets einem einzigen
Optergang erfolgten, also nach dem Wortgottesdienst und VOTr der Bereitstellung
der eucharistischen Materie, ist nich;  err absolut sicher auszumachen, aber doch wahr-
scheinlich. Jedenfalls ist beiden die gleiche tention Werk Man gibt von dem,
Was Ian eigenen Lebensunterhalt selbst gut gebrauchen könnte, Liebe zZzu
Gott und den Nächsten her cCie Bedürfnisse der Gemeinde, also die Eucharistie
sowohl wWwIe die ÄArmen; die reichliche Spende ist Ausdruck der persönlichen Ges  1N-
NUN: der Selbstentäußerung und -hingabe un Christi willen. eine solche geistige
Haltung konstitutiv ist eine £fruchtbare Teilnahme der Eucharistie, versteht sich
von selbst. Der Paulus schreibt: „Angesichts des Erbarmens Gottes ermahne ich
euch, me1iıne rüder, euch celbst lebendiges und heiliges pfer darzubringen, das
Gott gefällt; das ist der wahre, euch an  Cn  ( Gottesdienst“ (Röm 12, 1 Es ist
ZWaTl unbeweisbar, C  1a9 Paulus hier spezie SO Gabenopfer bei der Eucharistie
Auge hatte, doch sind S1Ee andererseits kaum auszuschließen. Was Gabenopfer
spontan oder tuell geschah, wWar eben sichtbarer Ausdruck dieser Grundgesinnung
der Selbstdarbringung,
Wichtig V nNun dieser Entwicklung Was der Vorsteher Z Beginn der Eucharistie

die ände nahm, nich:!  er mehr allein die materielle Voraussetzung die Gaben
der Eucharistie, sondern War schon vorher (seitens der Gemeinde) mıt e1iner
Bedeutung befrachtet worden. Die Gaben vertraten gewisser We  155e die Darbringen-
den, stellten S1e dar. D  hese Bedeutung _ keineswegs willkürlich, sondern nach Lage
der Dinge geradezu celbstverständlich und spirituell legitim. Die aben allein
ZWwWar noch Q-  n cdie Gemeinde selbst, ihre Selbsthingabe mußte notwendig Alltag
noch darüber hinausgehen, allem der Dimension e1nes  i täglichen ens
dem Glauben; aber dieser ausdrückliche Bezug pfer der Messe völlig
angemesSsecn und gerechtfertigt und fand der Gabenbereitung unmehr einen SiINNen-
fälligen uSs:! Er w ußerdem nicht der einzige unter der Messe: Schon
Justinus betont (a das Hinhören auf die des Herrn Wort und VOT
allem das enießen der eucharistischen Speisen Eingehen den eigentlichen
eologischen Sinn der Gemeindeversammlung, aber der pfergang erschien U

(neben der symmetrischen Gegenbewegung bei der Kommunion) als augenfälliger
Gelbstausdruck derer. Klauser betont ZUu Recht In den aben „drückte sich
der Wille des einzelnen Gläubigen greifbar auUS, al pfer celbst aktiv und gebend
teilzunehmen Y Der Umstand, daß die Oblationen Zeitalter der Naturalwirtschaft
Erzeugnisse der eigenen Handarbeit WAaren, WAäar geeignet, die Symbolik der Opfergabe
254

und Wein zur Eucharistie standen auch dort ebenso bereit wie die anderen Speisen; 
man nahm ganz einfach davon und feierte Eucharistie. 

II. Die Gabenprozession der kirchlichen Friihzeit 

:Oie Situation änderte sich aber allmählich, als man die vielen Mahltische ausräumte, 
das gemeindliche Sättigungsmahl auf den Abend verlegte und sich am frühen Morgen 
zu Wortgottesdienst und Eucharistie versammelte. Justinus Martyr berichtet (I Apol 
.67, 6) um 150 im Zusammenhang mit der Sonntagseucharistie: 11Die Reichen aber und 
diejenigen, die es wollen, geben jeder nach ihrem Gutdünken, und das Eingesammelte 
wird beim Vorsteher hinterlegt. Dieser kommt damit den Waisen und Witwen zu 
Hilfe, aber auch denen, die wegen Krankheit oder aus einem anderen Grunde Not 
leiden, den Gefangenen und den durchreisenden Fremden, so daß er so zum Fürsorger 
aller Armen wird". Ober den Zeitpunkt dieser Kollekte ist nichts Ausdrüd<liches 
,gesagt; es könnte nach dem Zusammenhang auch eventuell am Ende der Feier 
gewesen sein. Doch ist von einer eigenen Gabendarbringung von Brot und Mischwein 
an den Vorsteher nach der Verlesung der 11Denkwürdigkeiten der Apostel und der 
Schriften der Propheten", der Predigt und dem Gemeindegebet, aber noch vor dem 
Hochgebet die Rede (I Apol 67, 3-5). Ob beide Spenden nun stets in einem einzigen 
Opfergang erfolgten, also nach dem Wortgottesdienst und vor der Bereitstellung 
der eucharistischen Materie, ist nicht absolut sicher auszumachen, aber doch wahr­
scheinlich. Jedenfalls ist in beiden die gleiche Intention am Werk: Man gibt von dem, 
was man zum eigenen Lebensunterhalt selbst gut gebrauchen könnte, aus Liebe zu 
Gott und den Nächsten her für die Bedürfnisse der Gemeinde, also für die Eucharistie 
sowohl wie für die Armen; die reichliche Spende ist Ausdruck der persönlichen Gesin­
nung der Selbstentäußerung und -hingabe um Christi willen. Daß eine solche geistige 
Haltung konstitutiv ist für eine fruchtbare Teilnahme an der Eucharistie, versteht sich 
von selbst. Der hl. Paulus schreibt: ,,Angesichts des Erbarmens Gottes ermahne ich 
euch, meine Brüder, euch selbst als lebendiges und heiliges Opfer darzubringen, das 
Gott gefällt; das ist der wahre, euch angemessene Gottesdienst" (Röm 12, 1). Es ist 
zwar unbeweisbar, daß Paulus hier speziell solche Gabenopfer bei der Eucharistie im 
Auge hatte, doch sind sie andererseits kaum auszuschließen. Was im Gabenopfer 
spontan oder rituell geschah, war eben sichtbarer Ausdruck dieser Grundgesinnung 
der Selbstdarbringung. 

Wichtig war nun in dieser Entwicklung: Was der Vorsteher zu Beginn der Eucharistie 
in die Hände nahm, war nicht mehr allein die materielle Voraussetzung für die Gaben 
der Eucharistie, sondern war schon vorher (seitens der Gemeinde) mit einer neuen 
Bedeutung befrachtet worden. Die Gaben vertraten in gewisser Weise die Darbringen­
den, stellten sie dar. Diese Bedeutung war keineswegs willkürlich, sondern nach Lage 
der Dinge geradezu selbstverständlich und spirituell legitim. Die Gaben allein waren 
zwar noch nicht die Gemeinde selbst, ihre Selbsthingabe mußte notwendig im Alltag 
noch darüber hinausgehen, vor allem in der Dimension eines täglichen Lebens aus 
dem Glauben; aber dieser ausdrückliche Bezug zum Opfer der Messe war völlig 
angemessen und gerechtfertigt und fand in der Gabenbereitung nunmehr einen sinnen­
fälligen Ausdruck. Er war außerdem nicht der einzige unter der Messe: Schon 
Justinus M. betont (a. a. 0.) das Hinhören auf die Ankunft des Herrn im Wort und vor 
allem das Genießen der eucharistischen Speisen als Eingehen in den eigentlichen 
theologischen Sinn der Gemeindeversammlung, aber der Opfergang erschien nun 
(neben der symmetrischen Gegenbewegung bei der Kommunion) als augenfälliger 
Selbstausdruck der Teilnehmer. Th. Klauser betont zu Recht: In den Gaben „drückte sich 
der Wille des einzelnen Gläubigen greifbar aus, am Opfer selbst aktiv und gebend 
teilzunehmen ... Der Umstand, daß die Oblationen im Zeitalter der Naturalwirtschaft 
Erzeugnisse der eigenen Handarbeit waren, war geeignet, die Symbolik der Opfergabe 

354 



.  immer wieder Bewußtsein des einzelnen Zu heben Er gab der Opfergabe
etwas von seinem Hab und Gut, VO:  ”3 den Grundlagen sSeiner Fxistenz und darın

stellvertretend sich celbst’13. Ebenso 3äuße: sich Pascher „Der Opfergang ist
eine besondere Form, der die Gläubigen das Opfergeschehen eintreten und Z.U
Mitfeiernden werden‘  14

ist Z  er möglich, an dieser die ganze Geschichte des pferganges AUSZU-
Cühren. L5 mag genügen, darauf hinzuweisen, Voan der tention her schon
'bei Clemens Romanus!® und der Didache vorbereitet ist, dann seit Hippolyt
und yprlan und vollends ceit dem Jh. geradezu ZUTX Regel U werden!?. Anderer-
ceits ist aber auch nicht ZuUu verkennen, die Gabendarbringung Z.Uu ailen Zı  eiten  .
der spirituellen Füllung bedurfte, nicht ZUT bloßen Außerlichkeit ritualisiert ZuU
werden. D  hese efahr teilt die Gabendarbringung der Messe den Paganen und
at] Opfern Der Mensch 1öst eıne abe gleichsam von sich ab, „stellt die Gottheit
zufrieden“‘ und müht sich nicht weiter darum, I afd dieses geben existentieller
Ausdruck eigentlichen und lebendigen Gesinnung ist. Schon Irenäus!®s mahnt,

die abe „n Reinheit und Unschuld, mıt fester Zuversicht und glühender Liebe“”
dargebracht wird Augustinus?? egt dar, wıe der ıinneren Hingabe Gott das
Wesen jedes ers bestehe; das eigentliche Opfer ist der Mensch, der der Welt cHrbt
und für Gott ebt Die Messe ist das acramentum cottidianum, die cakramentale
Darstellung des Kreuzesopfers; Christus hat das Opfer der Kirche dazu bestimmt, dlaß
sie, als Leib des Hauptes Christus, lerne, sich celbst durch darzubringen“‘. Gregor
der Große*i erhebt die Forderung Wir müuüssen Leben nachbilden, wWas der
Messe IL (imitare quod us); denn LUr dann wird Gott ahrhaft das Optfer der
Kirche dargebracht, wenn WIT GE E pter gemacht haben Noch karolin-
gischer eit rechnet Walafried Strabo®?® das Offerre der Messe den vorzüglichsten
Möglichkeiten, Anteil AIn pfer gewinnen, doch nicht schon dadurch, 1  U
eine abe auf den Itar lege, ohne an der Fe:  Jer teilzuhaben. Die olle Teilnahme
erlange erst alc „respondens, offerens, communicans“: Gläubige Antwort auf
das Gehörte, Darbringungs- und Kommunionprozession sind miteinander die
Elemente einer Banzen tatigen Mitwirkung beim Opfer.
I, Die Opferbereitung als d spirituelle Dimension der Gabenbereitung
Das Opfergeschehen der Messe ist eın CGanzes und Unteilbares: 5 csich ın nzel-
alcdte auseinanderfaltet, hat seinen Grund der raum-zeitlichen Situiertheit des Men-
schen und der psychischen Abfolge der Fakten Geschehen. Das Opter der Kirche
und SOI auch die Selbsthingabe der Gläubigen geschieht eigentlich und wesentlich
1m Gebet des res offerimus des Hochgebets: Nur dadurch, al ıIn der SoOgenN.
„Anamnese”, der „memoria” oder dem „Realgedächtnis“ der Messe Christus uıunter
den enuß bestimmten Gestalten des Brotes als sSe1nes hingegebenen Leibes und des
Weines als sSe1nNes V  n Blutes selbst alc OÖpfernder den ‚„memores” (also den
6e1n Gedächtnis Feiernden) gegenwartig ist, onnen  .. d:  125e Hingabewillen

den Vater eintreten, also „opfern“ „Denn getrennt a mMIr Onnt ihr N  chts tun“

Theodor Klauser, Kleine aAbendländische Liturgiegeschichte, Bonn 1965, 1L10
Joseph Pascher, Die „Früchte“” der heiligen Messe Christliche Xistenz und Erziehung,Steffes, Münster 55,
Clemens, Ad Cor. 36, „Christus der HohepriesterrOpfergaben”. BVK®* 3D,Did 14, PF damit CUE pfer eın 6el 3 j
aSar Fischer LTh 7, 1176 mi1t Literatur) ; Joseph Jungmann M 'g Freiburg®
1962, IT, 3—34;} vgl auch Jch Emminghaus, Die Messe. Wesen, Gestalt, Vollzug.Klosterneuburg 1976, 223 ff
Irenäus, Adv haer. Wl 1 '# BVKI? 4l 57, Augustinus, De tate Dei Xl 41, 282

20 Ebda. C, GE ipsam pCI ipsum discit offerre. 4 ‚A 298. Dial IV, 59_ 7 3
alafrid Strabo, Libellus de exordiis et incrementis 1erum ecclesiasticarum 23 (edKnöpfler, und 70

355

)mmer wieder ins Bewußtsein des einzelnen zu heben: Er gab in der Opfergabe 
etwas von seinem Hab und Gut, von den Grundlagen seiner Existenz und darin 
- stellvertretend - sich selbst"18• Ebenso äußert sich J. Pascher: ,,Der Opfergang ist 
eine besondere Form, in der die Gläubigen in das Opfergeschehen eintreten und zu 
Mitfeiernden werden"14• 

Es ist nicht möglich, an dieser Stelle die ganze Geschichte des Opferganges auszu­
führen. Es mag genügen, darauf hinzuweisen, daß er von der Intention her schon 
'bei Clemens Romanus16 und in der Didache 16 vorbereitet ist, um dann seit Hippolyt 
und Cyprian und vollends seit dem 4. Jh. geradezu zur Regel zu werden17• Anderer­
seits ist aber auch nicht zu verkennen, daß die Gabendarbringung zu allen Zeiten 
der spirituellen Füllung bedurfte, um nicht zur bloßen Äußerlichkeit ritualisiert zu 
werden. Diese Gefahr teilt die Gabendarbringung der Messe mit den paganen und 
atl Opfern: Der Mensch löst eine Gabe gleichsam von sich ab, ,,stellt die Gottheit 
zufrieden" und müht sich nicht weiter darum, daß dieses Hingeben existentieller 
Ausdruck seiner eigentlichen und lebendigen Gesinnung ist. Schon Irenäus18 mahnt, 
daß die Gabe „in Reinheit und Unschuld, mit fester Zuversicht und glühender Liebe" 
·dargebracht wird. Augustinus19 legt dar, wie in der inneren Hingabe an Gott das 
Wesen jedes Opfers bestehe; das eigentliche Opfer ist der Mensch, der der Welt stirbt 
und für Gott lebt. Die Messe ist das sacramentum cottidianum, die sakramentale 
Darstellung des Kreuzesopfers; Christus hat das Opfer der Kirche dazu bestimmt, daß 
sie, als Leib des Hauptes Christus, lerne, sich selbst durch ihn darzubringen20• Gregor 
der Gro8e21 erhebt die Forderung: Wir müssen im Leben nachbilden, was wir in der 
Messe tun (imitare quod agimus); denn nur dann wird Gott wahrhaft das Opfer der 
Kirche dargebracht, wenn wir uns selber zum Opfer gemacht haben. Noch in karolin­
gischer Zeit rechnet Walafried Strabo22 das Offerre der Messe zu den vorzüglichsten 
Möglichkeiten, Anteil am Opfer zu gewinnen, doch nicht schon dadurch, daß man nur 
eine Gabe auf den Altar lege, ohne sonst an der Feier teilzuhaben. Die volle Teilnahme 
erlange man erst als „respondens, offerens, communicans": Gläubige Antwort auf 
das Gehörte, Darbringungs- und Kommunionprozession sind ihm miteinander die 
Elemente einer ganzen tätigen Mitwirkung beim Opfer. 

DI. Die Opferbereitung als die spirituelle Dimension der Gabenbereitung 
Das Opfergeschehen der Messe ist ein Ganzes und Unteilbares; daß es sich in Einzel­
akte auseinanderfaltet, hat seinen Grund in der raum-zeitlichen Situiertheit des Men­
schen und der psychischen Abfolge der Fakten im Geschehen. Das Opfer der Kirche 
und somit auch die Selbsthingabe der Gläubigen geschieht eigentlich und wesentlich 
,im Gebet des memores offerimus des Hochgebets: Nur dadurch, daß in der sogen. 
„Anamnese", der „memoria" oder dem „Realgedächtnis" der Messe Christus unter 
den zum Genuß bestimmten Gestalten des Brotes als seines hingegebenen Leibes und des 
Weines als seines vergossenen Blutes selbst als Opfernder den „memores" (also den 
sein Gedächtnis Feiernden) gegenwärtig ist, können diese in seinen Hingabewillen 
an den Vater eintreten, also 11opfern". ,,Denn getrennt von mir könnt ihr nichts tun" 

13 Theodor Klauser, Kleine abendländische Liturgiegeschichte, Bonn 1965, 110 f. 
u 7oseph Pascher, Die „Früchte" der heiligen Messe ( = Christliche Existenz und Erziehung, 

FS J. P. Steffes, Münster 1954) 55. 
15 Clemens, Ad Cor. 36, 1: ,,Christus der Hohepriester unserer Opfergaben". BVK2 35, 49. 
16 Did 14, 1: 11 ••• damit euer Opfer rein sei ... " BVK2 35, 15. 
17 Balthasar Fischer (== LThK 71 1176 mit Literatur); 7oseph A. Tungmann MS, FreiburgG 

1962, II, 3-34; vgl. auch ]oh. H. Emminghaus, Die Messe. Wesen, Gestalt, Vollzug. 
Klosterneuburg 1976, 223 ff. 

18 Irenäus, Adv haer. IV, 18, 3. BVK2 4, 57. 19 Augustinus, De civitate Dei X, 5. PL 41,282. 
10 Ebda. C, 20: se ipsam per ipsum disdt offerre. PL 41,298. 21 Dia!. IV, 59. PL 77, 428. 
"Walafrid Strabo, Libellus de exordiis et incrementi-s rerum ecclesiasticarum 23 (ed. 

Knöpfler, 63 und 70). 

355 



(Joh 15, Der Hingabewille der Gemeinde würde ohne Christus cht weıiıt: reichen
als früher bei allen menschlichen Opfern; die durch den Vater und die
Heilswirksamkeit 1st z 8 sicher durch und 112 Geist. Die Gesinnung
dieses Opfers wird seitens der Gemeinde Mun £reili: „schon 11} der Opferbereitung
aktuiert, die tiefste Einheit mit dem Hohenpriester Christus vermittelt aber „erst“ die
Kommunion. In irklichkeit aber individuelle ereitung, Opferdeklaration der

und ereinigung mit NUr einziger Akt der Erhörung sichere
Opfer der 25SeEe. Cg gehören also Opferbereitung, -handlung und „mahl zutiefst
ZUSammenNn, 1  %”  /W  venn auch eder Akt seinen bestimmten Raum und se1ine Weile hat ber
keiner dieser Akte auf eıinen „nur-funktionalen“”, ‚„‚mechanischen Vollzug
reduziert werden: Ohne die Einheit mıit Christus ın der Kommunion und ebenso
wenig ohne den aktuellen Willen des Eingehens in den Hingabewillen Christi der
ereı erlan; das Opter nich  er seine Vollgestalt die Gemeinde. Die e  „S  f

Selbsthingabe des Menschen die „Welt“ an die widergöttliche sStanz
blockiert daher -  en HUr die Kommunion, macht S]1e ‚„‚unwürdig”, sondern blockiert
schon vorher die gabe Gott und alles also alle drei „Teile“ der Eucharistie
miteinander.

ausdrückliche ennung des Opfers der Gemeinde erfolgt faktisch Hochgebet.
Der ortlaut ist alten Kanon und den drei hinzugekommenen Hochgebeten
ahezu gleich Hochgebet anon Romanus): „Darum, gütiger Vater, feiern WIr,
deine Diener und dein heiliges Volk, das Gedächtnis deines ohnes, NMSeres Herrn
Jesus Christus. Wir verkünden 521n heilbringendes Leiden, seine Auferstehung von
den oten und sSeine glorreiche Himmelfahrt. S0 bringen DIr aAUuUSs den Gaben, die du
uns geschenkt hast, dir, dem erhabenen Gott, die reine, heilige und makellose pfer-
zabe dar das Brot des Lebens und den elch des ewigen Heiles“
CGanz I1 Hochgebet: „Darum, gütiger Vater, ejern das Gedächtnis des
Todes und der Auferstehung deines Sohnes und bringen dir S() das rot des Lebens
und den elch des Heiles ar.  4
Das HIL Hochgebet sagt chts anderes: „Darum, gutiger Vater, feiern das
Gedächtnis eınes Sohnes. Wir verkünden sein heilbringendes Leiden, seine glorreiche
Auferstehung und Himmelfahrt und en seine Wiederkunft. SO bringen JIr dir
mit Lobh und dieses heilige und lebendige pfer dar”.
Und schließlich noch das Hochgebet: „Darum, gütiger Vater, feiern WIT das
Gedächtnis Erlösung. Wir verkünden den Tod deines Sohnes und Sein Hinab-
steigen c  C den V  ätern, bekennen SEeiINEe Auferstehung und Himmelfahrt und
sSeıin Kommen in Herrlichkeit So bringen Wr dir seinen Leib und sein Blut dar,
das Opfer, cdas wohlgefällt und der ganzen Welt Heilsr
Im völlig gleichlautenden: Wir bringen dir dar aller Hochgebete wird also
das Opfer der Kirche ausdrücklich enannt, 25 ntfaltet sich NUu als CGanzes Nehmen,

anamnetischen Preisen und Genießen der Gaben, bleibt aber sich eın Aanzes
und ontologisch Gleichzeitiges. Kurz gesagt offerimus verschränken sich
SO das sacrificum Christi und die oblatio der Kirche.
Es hat bei der eform nicht Vorschlägen gefehlt, diese Gtelle des Kanons ent-
sprechend der theologischen Bedeutung stärker hervorzuheben Man hat 5 (zum
Glück !) nich  rr etan: Die lapidare Kürze dieser Formulierung ist cht durch Para-
phrasen besser ZU machen. Ist doch eine se Verbalisierung und Geschwätzigkeit
eine nicht leugnende efahr der gegenwärtigen Liturgiereform. Die Stelle 1st
Kanon daher SsSo geblieben und die NnNeuen Hochgebete auch fast Srtlich e  ber-
NOommen. Die verbale rägnanz birgt aber mun zweitellos die Gefahr sich,
INa S1Pe (oft gehört!) leicht überhört, da dem Wort ail dieser Gtelle keine usdrucks-
handlung, die ja & der bloßen Sprache überlegen ist, zugesellt ist. Ums otwen-
ger 1st PS daher, cdie vorausgehende Gabenbereitung nich  er DIO  X funktional das
mechanische Bereitstellen der aben begreifen, .sondem in ihrer spirituellen

2356

Uoh 15, 5): Der Hingabewille der Gemeinde würde ohne Christus nicht weiter reichen 
als früher bei allen menschlichen Opfern; die Annahme durch den Vater und die 
Heilswirksamkeit ist uns erst sicher durch Christus und im HI. Geist. Die Gesinnung 
dieses Opfers wird seitens der Gemeinde nun freilich „schon" in der Opferbereitung 
aktuiert, die tiefste Einheit mit dem Hohenpriester Christus vermittelt aber „erst" die 
Kommunion. In Wirklidtkeit sind aber individuelle Bereitung, Opferdeklaration der 
Kirche und Vereinigung mit Christus nur ein einziger Akt:-das der Erhörung sichere 
Opfer der Messe. So gehören also Opferbereitung, -handlung und -mahl zutiefst 
zusammen, wenn auch jeder Akt seinen bestimmten Raum und seine Weile hat. Aber 
keiner dieser Akte kann auf einen „nur-funktionalen", ,,mechanischen" Vollzug 
reduziert werden: Ohne die Einheit mit Christus in der Kommunion und ebenso 
wenig ohne den aktuellen Willen des Eingehens in den Hingabewillen Christi in der 
Bereitung erlangt das Opfer nicht seine Vollgestalt für die Gemeinde. Die „Sünde" 
als Selbsthingabe des Menschen an die „Welt" als an die widergöttlidte Instanz 
blockiert daher nicht nur die Komm~on, · macht für sie „unwürdig", sondern blockiert 
schon vorher die Hingabe an Gott und alles Opfer, also alle drei „Teile" der Eucharistie 
miteinander. 
Die ausdrückliche Nennung des Opfers der Gemeinde erfolgt faktisch im Hodtgebet. 
Der Wortlaut ist im alten Kanon und in den drei neu hinzugekommenen Hochgebeten 
nahezu gleich. I. Hochgebet (Canon Romanus): ,,Darum, gütiger Vater, feiern wir, 
deine Diener und dein heiliges Volk, das Gedächtnis deines Sohnes, unseres Herrn 
Jesus Christus. Wir verkünden sein heilbringendes Leiden, seine Auferstehung von 
den Toten und seine glorreiche Himmelfahrt. So bringen wir aus den Gaben, die du 
uns geschenkt hast, dir, dem · erhabenen Gott, die reine, heilige und makellose Opfer­
gabe dar: das Brot des Lebens und den Kelch des ewigen Heiles". 
Ganz ähnlich im II. Hochgebet: ,,Darum, gütiger Vater, feiern wir das Gedächtnis des 
Todes und der Auferstehung deines Sohnes und bringen dir so das Brot des Lebens 
und den Kelch des Heiles dar." 
Das ßl. Hochgebet sagt nichts anderes: ,,Darum, gütiger Vater, feiern wir das 
Gedächtnis deines Sohnes. Wir verkünden sein heilbringendes Leiden, seine glorreiche 
Auferstehung und Himmelfahrt und erwarten seine Wiederkunft. So bringen wir dir 
mit Lob und Dank dieses heilige und lebendige Opfer dar''. 
Und schließlich noch das IV Hochgebet: ,,Darum, gütiger Vater, feiern wir das 
Gedächtnis unserer Erlösung. Wir verkünden den Tod deines Sohnes und sein Hinab­
steigen zu den Vätern, bekennen seine Auferstehung und Himmelfahrt und erwarten 
sein Kommen in Herrlichkeit. So bringen wir dir seinen Leib und sein Blut dar, 
das Opfer, das dir wohlgefällt und der ganzen Welt Heil bringt". 
Im völlig gleichlautenden: Wir bringen dir dar aller Hochgebete wird also 
das Opfer der Kirche ausdrücklich benannt, es entfaltet sich nur als Ganzes im Nehmen, 
im anamnetischen Preisen und im Genießen der Gaben, bleibt aber in sich ein Ganzes 
und ontologisch Gleichzeitiges. Kurz gesagt: Im memores offerimus versdtränken sich 
so das sacrißcum Christi und die oblatio der Kirche. 
Es hat bei der Reform nicht an Vorschlägen gefehlt, diese Stelle des Kanons ent­
-sprechend der theologischen Bedeutung stärker hervorzuheben. Man hat es (zum 
-Glück!) nicht getan: Die lapidare Kürze dieser Formulierung ist nicht durch Para-
phrasen besser zu machen. Ist doch eine gewisse Verbalisierung und Geschwätzigkeit 
eine nicht zu leugnende Gefahr der gegenwärtigen Liturgiereform. Die Stelle ist im 
Kanon daher so geblieben und in die neuen Hochgebete auch fast wörtlich so über­
nommen. Die verbale Prägnanz birgt aber nun zweifellos die Gefahr in sich, daß 
man sie (oft gehört!) leicht überhört, da dem Wort an dieser Stelle keine Ausdrucks­
handlung, die Ja stets der bloßen Sprache überlegen ist, zugesellt ist. Umso notwen­
diger ist es daher, die vorausgehende Gabenbereitung nicht bloß funktional als das 
mechanische Bereitstellen der Gaben zu begreifen, sondern in ihrer spirituellen 

356 



Bedeutung besser und tiefer zZu erfassen. Denn dort das „Oofferimus“, , WIT
bringen dar  er bereits auf; zwischen den beiden gleichlautenden Wendungen der
Opferbereitung und -darbringung schwingt sich SOMU! eın großer Bogen, der beide
aufs engste miteinander verzahnt. 50 heißt C N: schon bei der Bereitung des
Brotes: „Gepriesen hist du, Herr, Gott, Schöpfer der Welt. Du schenkst

Brot, die Frucht der Erde und der menschlichen Arbeit. Wir bringen (offerimus)
2525 rot VOoOr dein AÄAngesicht, damit es das Brot des Lebens werde“‘. Und paralle
beim elch „Gepriesen ist du, Herr, INSeTr Gott, Schöpfer der Welt schenkst
E den We  n, die Frucht des Weinstocks und der menschlichen Arbeit Wir bringen
offerimus) diesen elch Vor dein gesicht, damit S der Kelch des Heiles werde“‘.

der gegenwärtigen Praxis werden ese Begleitgebete bei uns mMEe1Is cHill} verrichtet.
Das ı1st 9  r unbedingt zı tadeln Nach der Fülle VO Worten Wortgottesdienst
und der Predigt und dem wiederum laut vorgetragenen ochgebe: ist 255e
Weile der Stille sicher eine geistliche ohltat ] ist zZu bedenken, die Gtille Ja
nicht einfach eiıne Pause ist, sondern dafß die Allgemeine Einleitung (Nr. 23) Si1e
ausdrücklich als „Element der Feier” amquam PaIrs celebrationis) bezeichnet und
Schweigen oft spirituell viel mehr geschehen Reden, p  S kein
„Jleeres”, sondern eın „gefülltes Schweige  &f ist. ] WAar'  A also e1ın grobes Mißver-
ständnis, cdie beiden Gebete minder wichtig den Voillzug der Feier ZUu betrach-
ten; ohne s1e käme Kernanliegen der Meßteier undeutlich und geradezu
unvorbereitet Ausdruck. Etwas Wesentliches verlangt die innere Bereitung,
womöglich nicht ]  ur Wort, sondern auch eiıner passenden Ausdruckshandlung,
die WIe jenem z Ausdruckskraft c{ emotional und affektiv überlegen
ist. Zugegeben: icht einmal die UrzZe Weile der Meßfeier wird dazu ausreichen,
w  JeIul schon die Fucharistie J9'  tte und Höhepunkt des ZATLZ christlichen Lebens
und der christlichen Gemeinde‘?3 ıst, „Wurzel und Angelpunkt der christlichen
Gemeinde“2* „der Gipfel, dem das 1un der Kirche zustrebt und zugleich Quelle,
der ihre Kraft strömt/25 Die Messe gehört also integriert gesamte Leben der
Gemeinde und des einzelnen, W  Jo 61e allein uelle, Angelpunkt, Mitte und Gipfel
SEe1N sich selbst isoliert, wäre sle geistlich ohne Voraussetzung. Es muß daher
dringende und drängende Aufgabe der Verkündigung sein, die Meß$-Spiritualität des
Gottesvolkes ZU vertiefen, daß jedem deutlich Bewußtsein steht, Y  vA  VV  Vas die Gaben-
und Opferbereitung innerhalb des Gesamts der Messe bedeutet, ohne
jeder ejer wieder umfänglich PUu gesagt werden müßte. GCelbstverständliches muß
ja cht immer Vollzug benannt werden, v } NS gesorgt ist,

selbstverständlich ıst und Alltag gelebt wird®®e. Das ist aber der Auftrag
der Gesamtpastoral, nicht der VO  v Meffltexten allein! Insofern kann die Stille
der Gabenbereitung förderlich SPCHMN.

] y zZzu agen, AF pastoral geschehen könnte und müßte, um die
funktionale „Gabenbereitung“ spirituell als „Opferbereitung“ +atsächlich lebendig und
erlebbar machen. Denn das ist zweitfellos eın Kernpunkt der ganzen heutigen
Mefß- und Liturgieerziehung. Erwe:  ist sich zunehmend, l  R die „Dressur” ZUTr
tatigen Teilnahme rusch auf leeres Stroh ist, Cie Gemeinde Jlediglich dazu VeTr-
en wird, häufiger etwas zZzu oder ZUu Sagen oder z ingen £rüher! Ziel mu

sein, die „Banze Feier gestaltet WIT  'd, S1Ee bewußten, tätigen und

Vat. Bischofsdekre Nr. 30, 74 Vat. {I1. Priesterdekret Nr
Vat IL Liturgiekonstitution Nr. 10.
Zum (‚„anzen vgl. Joseph Jungmann, Messe 1Im Gottesvolk. nachkonziliarer
blicl Missarum ollemnia. Freiburg 1970, 7 —24 ; ders., Die Gebete ZUTC Gabenberei-

LJ 23/1973, 186—203).

357

Bedeutung besser und tiefer zu erfassen. Denn dort klingt das „offerimus", ,,wir 
bringen dar", bereits auf; zwischen den beiden gleichlautenden Wendungen in der 
Opferbereitung und -darbringung schwingt sich somit ein großer Bogen, der beide 
aufs engste miteinander verzahnt. So heißt es nämlich schon bei der Bereitung des 
Brotes: ,,Gepriesen bist du, Herr, unser Gott, Schöpfer der Welt. Du schenkst uns 
das Brot, die Frucht der Erde und der menschlichen Arbeit. Wir bringen (offerimus) 
dieses Brot vor dein Angesicht, damit es uns das Brot des Lebens werde". Und parallel 
beim Kelch: ,,Gepriesen bist du, Herr, unser Gott, Schöpfer der Welt. Du schenkst 
uns den Wein, die Frucht des Weinstocks und der menschlichen Arbeit. Wir bringen 
( offerimus) diesen Kelch vor dein Angesicht, damit er uns der Kelch des Heiles werde". 

In der gegenwärtigen Praxis werden diese Begleitgebete bei uns meist still verrichtet. 
Das ist nicht unbedingt zu tadeln: Nach der Fülle von Worten im Wortgottesdienst 
und in der Predigt und vor dem wiederum laut vorgetragenen Hochgebet ist diese 
Weile der Stille sicher eine geistliche Wohltat. Es ist zu bedenken, daß die Stille ja 
nicht einfach eine Pause ist, sondern daß die Allgemeine Einleitung (Nr. 23) sie 
ausdrücklich als „Element der Feier'' (tamquam pars celebrationis) bezeichnet und im 
Schweigen oft spirituell viel mehr zu geschehen vermag als im Reden, wenn es kein 
,,leeres", sondern ein „gefülltes Schweigen" ist. Es wäre also ein grobes Mißver­
ständnis, die beiden Gebete als minder wichtig für den Vollzug der Feier zu betrach­
ten; ohne sie käme ein Kernanliegen der Me.ßfeier nur undeutlich und geradezu 
unvorbereitet zum Ausdruck. Etwas so Wesentliches verlangt die innere Bereitung, 
womöglich nicht nur im Wort, sondern auch in einer passenden Ausdruckshandlung, 
die - wie gesagt - jenem an Ausdruckskraft stets emotional und affektiv überlegen 
ist. Zugegeben: Nicht einmal die kurze Weile in der Me.ßfeier wird dazu ausreichen, 
wenn schon die Eucharistie „Mitte und Höhepunkt des ganzen christlichen Lebens 
und der . christlichen Gemeinde"28 ist, ,, Wurzel und Angelpunkt der christlichen 
Gemeinde"24, ,,der Gipfel, dem das Tun der Kirche zustrebt und zugleich Quelle, aus 
der all ihre Kraft strömt"25• Die Messe gehört also integriert ins gesamte Leben der 
Gemeinde und des einzelnen, wo sie allein Quelle, Angelpunkt, Mitte und Gipfel 
sein kann. In sich selbst isoliert,· wäre sie geistlich ohne Voraussetzung. Es muß daher 
dringende und drängende Aufgabe der Verkündigung sein, die Me.ß-Spiritualität des 
Gottesvolkes so zu vertiefen, daß jedem deutlich im Bewußtsein steht, was die Gaben­
und Opferbereitung innerhalb des Gesamts der Messe bedeutet, ohne daß es bei 
jeder Feier wieder umfänglich neu gesagt werden müßte. Selbstverständliches muß 
ja nicht immer im Vollzug neu benannt werden, wenn nur sonst dafür gesorgt ist, 
daß es selbstverständlich ist und im Alltag gelebt wird28• Das ist aber der Auftrag 
der Gesamtpastoral, nicht der von Me.ßtexten allein I Insofern kann die Stille unter 
der Gabenbereitung sogar förderlich sein. 

Es wäre nun zu fragen, was pastoral geschehen könnte und müßte, um die nur 
funktionale „Gabenbereitung" spirituell als „Opferbereitung" tatsächlich lebendig und 
erlebbar zu machen. Denn das ist zweifellos ein Kernpunkt der ganzen heutigen 
Me.ß- und Liturgieerziehung. Erweist es sich dodt zunehmend, daß die „Dressur" zur 
tätigen Teilnahme Drusch auf leeres Stroh ist, wenn die Gemeinde lediglich dazu ver­
halten wird, häufiger etwas zu tun oder zu sagen oder zu singen als früher! Ziel muß 
es sein, daß die „ganze Feier so gestaltet wird, daß sie zur bewußten, tätigen und 

23 Vat. II. Bischofsdekret Nr. 30. 14 Vat. II. Priesterdekret Nr. 6. 
25 Vat. II. Liturgiekonstitution Nr. 10. 
26 Zwn Ganzen vgl. ]oseph A. ]ungmann, Messe dm Gottesvolk. Ein nachkonziliarer Durch­

blick durch Missarum Sollemnia. Freiburg 1970, 7-24; ders., Die Gebete zur Gabenberei­
tung (= LJ 23/1973, 186-203). 

357 



vollen Teilnahme der Gläubigen einer Teilnahme, die Leib und Ceele umfaßt
VO aube, offnung und ebe 15  s  ET
Diese Aufgabe muß zunächst die Verkündigung leisten, ußerhalb und innerhalb der
Meßtfeier. Das ist die Glaubensverkündigung schlechthin. Wir a  sen ZUFT Kenntnis
nehmen, laß 1n eiıner Volkskirche die Glaubensentscheidung der Kindertaufe
gewissermaßen vVOoTWEe nommen scheint, allerdings mit der logischen Konsequenz,

das Taufkatechumenat dann lebenslang nachzuholen ist, soll Kirchlichkeit nicht
ZU einem „Christsein ohne Entscheidung” degenerieren. Der Glaube ıst vVon Gott
her, „eingegossene“ oder „übernatürliche“ Tugend, Ganzes, Gott frei
geschenkt und NUur anderes Wort das Gnadenleben selbst. ber der Glaube ist
auch, Vonı enschen her, Jebenslanger Lernprozeß*8, Lernprozeß nich:  vr als Häufung
VC auswendig gelernten Katechismuswahrheiten, sondern organisches geistiges
Wachstum, als TWwWEer' In Erfahrungen, die ZUT Lebenshilfe Glauben werden.
Der Sinn Volkssprachlichkeit der Liturgie, 5 vermehrter Lesung der Schrift
und der strengen Verpflichtung ZUT Predigt innerhalb der Messe Sonn- und Feier-
tagen bezweckt doch, dem heutigen Menschen VO: konkreten Zeitbewußtsein her
assimilierbare Mitteilungen machen über seinen Glauben, der etzter
Instanz hil£t, sich Von Gottes unverbrüchlicher Treue eNOMUNEN wıssen  J  * vVoan
der Hoffnung als dem Überstieg Gott alc den Vollender über alle menschliche
Unzulänglichkeit 1Naus und Freude al der Zukunft und amr geschenkten
Möglichkeiten; der Liebe Gottes, die den Menschen ermächtigt, mit dem Mit-
menschen und er zZzu überzeugenden Ausdrucksformen der Kirchlichkeit und
Golidarität vorzustoßen, auch außerhalb und schon VOT dem Kirchenraum. Vermutlich
wird INan dem modernen enschen das TOF /8)1 Tisch des Wortes NeuUueTt We:  115e
reichen und brechen müssen, wenn schon SO fundamentale Begriffe wıe „heilig-
machende Gnade*‘“ nahezıu zu £erforme. geworden sind, die ihn kaum mehr
treffen und betreffen. Denn eTSst dann, Venn sich jemand auf die Verkündigung und
Gott bewußt eingelassen hat, wird ihn ermutigen können, S11l Gott zugeben
Der Weg 1st kaum abkürzbar.
Die Selbsthingabe bedarf S{tets der sinnenfälligen Mittel, G]1e geschieht nicht unmittel-
bar, „rein geistig“. Das Verschenken seiner selbst geschieht ınter Menschen immer

konkludenten Zeichen, schon natürlicherweise. Kameraden, Freunde, Fheleute VOel-
schenken sich aneinander Bedeutungshaften. Auch die Liebe Gott erweist sich
Ja ın der damit geradezu identischen) Liebe B Nächsten. Der Opfergang der
Gemeinde Wl allem Anfang Geste der Caritas, un amıit letztlich Gott Zu
n. Es WAar'  44 sicher guft, wieder einen solchen Opfergang ZUu pflegen und ctets
ZuUu stimulieren. Allerdings befinden UNnSs da vielfach der Situation der
Urgemeinde, v  A  C  ()  } das „Nehmen“ des ZUT Eucharistie bestimmten Brotes bereits das
des lange vorher beigesteuerten bedeutete und nicht zeichenhafte aktuelle Hin-
gabe empfunden wurde: Unser Kirchenvolk 7 Ja auch Kirchenbeitrag oder —-STEeU!
und delegiert damit den Pfarrer Beschaffung des otwendigen Sonntagsfeier
und Bedür  S5S@£ der Gemeinde. Wahrscheinlich bedarf der Gedankenanstöße und
ÄAnregungen, spezie. bei besonderen assen  .. oder speziellen Not- und Kata-
strophensituationen oder bei brennenden Problemen der Weltkirche oder der Mensch-
heit, damit die Selbsthingabe Zeichen ihren Ausdruck findet oder doch ebendig

Bewulßtsein steht. Man wird das aber kaum allsonntäglich stereotyp wieder
können. Doch sollte das Bewußtsein der notwendigen Einbindung der arıtas
Selbstvollzug der rche den Gottesdienst lebendig erhalten bleiben, wıe Ja auch
die Verkündigung der Liturgie ihren unaufgebbaren Platz hat Die Yrias Verkündi-

Allgemeine Einleitung des Meßbuches, Nr.
Rudolf uppert, Lebendige Liturgie ein Lernprozeß der BanzZeN Gemeinde Über-
legungen Taxis der liturgischen rwachsenenbildung Frankfurt 197

2358

vollen Teilnahme der Gläubigen führt, einer Teilnahme, die Leib und Seele umfaßt und 
von Glaube, Hoffnung und Uebe getragen ist'127• 

Diese Aufgabe muß zunächst die Verkündigung leisten, außerhalb und innerhalb der 
Meßfeier. Das ist die Glaubensverkündigung schlechthin. Wir müssen zur Kenntnis 
nehmen, daß in einer Volkskirche die Glaubensentscheidung in der Kindertaufe 
gewissermaßen vorweggenommen scheint, allerdings mit der logischen Konsequenz, 
daß das Taufkatechumenat dann lebenslang nachzuholen ist, soll Kirchlichkeit nkht 
zu einem „Christsein ohne Entscheidung" degenerieren. Der Glaube ist zwar, von Gott 
her, ,,eingegossene" oder „übernatürliche" Tugend, ein Ganzes, von Gott &ei 
geschenkt und nur ein anderes Wort für das Gnadenleben selbst. Aber der Glaube ist 
auch, vom Menschen her, lebenslanger Lernproze.828• Lernprozeß nicht als Häufung 
von auswendig gelernten Katechismuswahrheiten, sondern als organisches geistiges 
Wachstum, als Erwerb von Erfahrungen, die zur Lebenshilfe im Glauben werden. 
Der Sinn von Volkssprachlichkeit in der Liturgie, von vermehrter Lesung der Schrift 
und der strengen Verpflichtung zur Predigt innerhalb der Messe an Sonn- und Feier­
tagen bezweckt doch, dem heutigen Menschen vom konkreten Zeitbewußtsein her 
assimilierbare neue Mitteilungen zu machen über seinen Glauben, der ihm in letzter 
Instanz hilft, sich von Gottes unverbrüchlicher Treue angenommen zu wissen; von 
der Hoffnung als dem überstieg zu Gott als den Vollender über alle menschliche 
Unzulänglichkeit hinaus und zur Freude an der Zukunft und an ganz neu geschenkten 
Möglichkeiten; von der Liebe Gottes, die den Menschen ermächtigt, mit dem Mit­
menschen und .ßruder zu überzeugenden Ausdrucksformen der Kirchlichkeit und 
Solidarität vorzustoßen, auch außerhalb und schon vor dem Kirchenraum. Vermutlich 
wird man dem modernen Menschen das Brot vom Tisch des Wprtes in neuer Weise 
reichen und brechen müssen, wenn schon so fundamentale Begriffe wie „heilig­
machende Gnade" ihm nahezu zu Leerformeln geworden sind, die ihn kaum mehr 
treffen und betreffen. Denn erst dann, wenn sich jemand auf die Verkündigung und 
Gott bewußt eingelassen hat, wird man ihn ermutigen können, sich Gott hinzugeben. 
Der Weg ist kaum abkürzbar. 

Die Selbsthingabe bedarf stets der sinnenfälligen Mittel, sie geschieht nicht unmittel­
bar, ,,rein geistig". Das Verschenken seiner selbst geschieht unter Menschen immer 
in konkludenten Zeichen, schon natürlicherweise. Kameraden, Freunde, Eheleute ver­
schenken sich aneinander im Bedeutungshaften. Auch die Liebe zu Gott erweist sich 
.ja in der (damit geradezu identischen) Liebe zum Nächsten. Der Opfergang der 
Gemeinde war von allem Anfang an Geste der Caritas, um damit letztlich Gott zu 
meinen. Es wäre sicher gut, wieder einen solchen Opfergang zu pBegen und stets neu 
zu stimulieren. Allerdings befinden wir uns da vielfach in der Situation der 
Urgemeinde, wo das „Nehmen" des zur Eucharistie bestimmten Brotes bereits das 
des lange vorher beigesteuerten bedeutete und nicht als zeichenhafte aktuelle Hin­
gabe empfunden wurde: Unser Kirchenvolk zahlt ja auch Kirchenbeitrag oder -steuer 
und delegiert damit den Pfarrer zur Beschaffung des Notwendigen für Sonntagsfeier 
und Bedürfnisse der Gemeinde. Wahrscheinlich bedarf es der Gedankenanstöße und 
Anregungen, speziell bei besonderen Anlässen oder in speziellen Not- und Kata­
strophensituationen oder bei brennenden Problemen der Weltkirche oder der Mensch­
heit, damit die Selbsthingabe im Zeichen ihren Ausdruck findet oder doch lebendig 
'im Bewußtsein steht. Man wird das aber kaum allsonntäglich stereotyp wieder tun 
können. Doch sollte das Bewußtsein der notwendigen Einbindung der Caritas (als 
Selbstvollzug der Kirche) in den Gottesdienst lebendig erhalten bleiben, wie ja auch 
die Verkündigung in der Liturgie ihren unaufgebbaren Platz hat. Die Trias Verkündi-

17 Allgemeine Einleitung des Meßbuches, Nr. 3. 
28 Rudolf Ruppert, Lebendige Liturgie - ein Lernprozeß der ganzen Gemeinde. Ober­

legungen zur Pra,cis der liturgischen Erwachsenenbildung. Frankfurt 1975. 

358 



BUN: Diakonie 1'  'gıe muß der Gemeindeversammlung, beim Zusammen-
kommen Namen Jesu, Ausdruck kommen. Ganz besondere Bedeutung könnte
das eventuell haben bei Jugend- und Kindergottesdiensten, v  4l die Geste des
Hergebens von Eigenem andere innenfälligen Ausdruck bekommen
KKonkrete Opfer ür die dritte Welt, für Lepradörter, Hungernde; Hergabe VvVon

Kleidung oder Spielzeug oder Spardoseninhalt beim Opfergang n Kindern oder
Erstkommunikanten etc. Die Bildung des Menschen ZUTr: gabe Gott bedarf des
erfahrbaren natürlichen Fundaments. verwirkliche die Gottesliebe ußerdem nicht
a der Nächstenliebe, ich „lerne  08 61@e auch dort.
50 bedarf auch der vielerorts übliche rituelle sonntägliche Opfergang, dem die
Ministranten oder Mitglieder der Gemeinde Trot und We: ZUu Beginn der Eucharistie

dem Kirchenraum Altar tragen, unbedingt einer Verlebendigung: Geschieht
nämli die Herbeibringung der en grundsätzlich schon Symbol, S0 a die
ritualisierte Form oftm. 8 noch „Symbol dieses Symbols”, also fast nichts mehr.
Dieser Gabengang könnte aber eine gute Ausdruckshandlung sein, RT +atsächlich
VO  = der Gemeinde getragen ware.  4 Auch der Brauch, jeder Messe Kommende
und Kommunizierende A ngang der Kirche das Hostienbrot (etwa einem
Gefäß, mittels e1ner kle  ınen  * Schaufel oder Zange) in die eßpyxis oder auf eine große
Patene legt, die dann zZU gegebener eıt ZU0 Altar getragen wird, eicht — als
die rein praktische Maßnahme mißverstanden werden, der Priester HUr die akkurat
BENAUC nötigen Hostien der Messe onsekriere. Könnte (eventuell)
eben der Pyxis cdas Körbchen das Geldopfer aufstellen, ohne der peinliche
Eindruck entsteht, = „kaufe“ die eingelegte Hostie? Das Geldopfer könnte
(ganz Sinne der schon angeführten Weisung der Allg des Meßbuchs) deut-
licher seinen rechten ezug bekommen. Könnte nich:  er auch, besonders bei einem
eineren Kreis Von die Messe Feiernden, der er e1INnes Meßstipendiums zugleich
auch der Herbeibringer der Opfermaterie sSein  ? Für den konkreten waäaren  A sicher
vIe:  Je Möglichkeiten offen, den Symbolgestus Jebendig ZUuU gestalten.
Aufgabe der Liturgiereform ist zweifellos zunächst und VOT allem, die tatıge Teil-
nahme des Gottesvolkes Meffeier ermöglichen. Alle praxis ohne theoria
ıst aber dauernd Gefahr, ZUIN Leerlauf zu werden. Der angeführte Artikel der
Allg des Meßbuchs verlangt daher außer der tatıgen Teilnahme auch die
bewußte, die ganzmenschliche mM1t Leib und GCeele und VOT allem die 15 uDe,
offnung und Liebe. Nur weIull WIr ese undamentalen Erfordernisse der „Tätigkei

Auge behalten, kann die Liturgiereform gelingen.

E8
Bauspenglerei, Turmdeckung, Kupferarbeiten

4020 Linz-Kleinmünchen, Straßlandweg 23, Tel  B 15

359

gung - Diakonie - Liturgie muß in der Gemeindeversammlung, beim -Zusammen­
kommen im Namen J esu, zum Ausdruck kommen. Ganz besondere Bedeutung könnte 
das eventuell haben bei Jugend- und Kindergottesdiensten, wenn die Geste des 
Hergebens von Eigenem für andere sinnenfälligen Ausdruck bekommen kann: 
'Konkrete Opfer für die dritte Welt, für Lepradörfer, Hungernde; Hergabe von 
Kleidung oder Spielzeug oder Spardoseninhalt beim Opfergang von Kindern oder 
Erstkommunikanten etc. Die Bildung des Menschen zur Hingabe an Gott bedarf des 
erfahrbaren natürlichen Fundaments. Ich verwirkliche die Gottesliebe außerdem nicht 
nur in der Nächstenliebe, ich „lerne" sie auch dort. 
So bedarf auch der vielerorts übliche rituelle sonntägliche Opfergang, in dem die 
Ministranten oder Mitglieder der Gemeinde Brot und Wein zu Beginn der Eucharistie 
aus dem Kirchenraum zum Altar tragen, unbedingt einer Verlebendigung: Geschieht 
,nämlich die Herbeibringung der Gaben grundsätzlich schon als Symbol, so ist die 
ritualisierte Form oftmals nur noch „Symbol dieses Symbols", also fast nichts mehr. 
Dieser Gabengang könnte aber eine gute Ausdruckshandlung sein, wenn er tatsächlich 
von der Gemeinde getragen wäre. Auch der Brauch, daß jeder zur Messe Kommende 
'und Kommunizierende am Eingang der Kirche das Hostienbrot ( etwa aus einem 
Gefäß, mittels einer kleinen Schaufel oder Zange) in die Meßpyxis oder auf eine große 
Patene legt, die dann zu gegebener Zeit zum Altar getragen wird, kann leicht nur als 
die rein praktische Maßnahme mißverstanden werden, daß der Priester nur die akkurat_ 
genaue Zahl von nötigen Hostien in der Messe konsekriere. Könnte man (eventuell) 
neben der Pyxis das Körbchen für das Geldopfer aufstellen, ohne daß der peinliche 
Eindruck entsteht, man „kaufe" die eingelegte Hostie? Das Geldopfer könnte so 

, (ganz im Sinne der schon angeführten Weisung der Allg. Einl. des Meßbuchs) deut­
licher seinen rechten Bezug bekommen. Könnte nicht auch, besonders bei einem 
kleineren Kreis von die Messe Feiernden, der Geber eines Meßstipendiums zugleich 
auch der Herbeibringer der Opfermaterie sein 7 Für den konkreten Fall wären sicher 
viele Möglichkeiten offen, den Symbolgestus lebendig zu gestalten. 
Aufgabe der Liturgiereform ist es zweifellos zunächst und vor allem, die tätige Teil­
nahme des Gottesvolkes an seiner Meßfeier zu ermöglichen. Alle praxis ohne theoria 
ist aber dauernd in Gefahr, zum Leerlauf zu werden. Der angeführte Artikel 3 der 
Allg. Einl. des Meßbuchs verlangt daher außer der tätigen Teilnahme auch die 
bewußte, die ganzmenschliche mit Leib und Seele und vor allem die aus Glaube, 
Hoffnung und Liebe. Nur wenn wir diese fundamentalen Erfordernisse der „Tätigkeit" 
im Auge behalten, kann die Liturgiereform gelingen. 

Firma Karl Michelic 
Bauspenglerei, Turmdeckung, Kupferarbeiten 

4020 Llnz-KlelnmUnchen, StraBlandweg 23, Tel. 45 1 75 

359 


