seine Aufmerksamkeit schenken. Zu wiin-
schen wiiren dhnliche redaktionsknitische Un-
tersuchungen zum iibrigen Gleichnisstoff bei
Lk, weil sie Theologie und Aktualitit des
Lk unserer Zeit niher brichten und die Ant-
wort des Glaubens vertieften.

St. Pélten Ferdinand Staudinger

KNOCH OTTO, Der Geist Gottes und der
neue Mensch. Der heilige Geist als Grund-
kraft und Norm des christlichen Lebens in
Kirche und Welt nach dem Zeugnis des
Apostels Paulus. (Geist und Leben, Studien
zur Verwirklichung der christlichen Bot-
schaft). (269.) KBW Stuttgart 1975. Kart.
DM 28.—.

Angesichts der Hilflosigkeit der meisten
Christen im Umgang mit den Glaubensaus-
sagen iiber den HI. Geist, nicht zuletzt in-
folge mandher einseitiger Auffassungen iiber
Taufe, Firmung und Amt, m&chte der Pas-
sauer Exeget in diesem fiir weitere Kreise
bestimmten Buch die urkirchliche Erfahrung,
wie sie in den Briefen des Apostels Paulus
ihren Niederschlag gefunden hat, freilegen,
um auf diese Weise zu helfen, ,fiir das
Leben der Gemeinde, ihre Gottesdienstfeier,
die gegenseitige Verantwortung ihrer Glie-
der wie auch fiir den Lebensvollzug eines
jeden Christen Grundlegendes wieder zu
sehen bzw. neu zu entdecken, zurlickzu-
gewinnen und weiter zu entfalten auf die
Gegebenheiten des Heute hin” (226). Nach
einer kurzen Einleitung bietet K. zuniichst
einen Abriff des Lebens Pauli (21—45) und
legt dann im Hauptteil ,das Wirken des
Geistes Gottes und Christi” nach den Aus-
sagen der Paulusbriefe dar (46—225). Die
Kapitel dieses Teiles tragen die Uberschrif-
ten: A. Die theologischen Voraussetzungen
der Geistaussagen des Paulus. B. Der Geist
Gottes als Grundkraft und Norm dhristlichen
Lebens. C. Der Geist Gottes als Lebens-
prinzip der christlichen Gemeinden: Die ,,Ga-
ben” des Geistes. D. Der Gottesdienst und
das Leben in den paulinischen Gemeinden. —
K. fiigt dem breitangelegten Hauptteil noch
in dem SchluBteil ,, Ansitze flir eine Erneue-
rung der Kirche und des Christseins aus dem
Geist Gottes: Ausblick” (226—239) seinen
Darlegungen entsprechende Texte aus dem
IL. Vatikanum und einen kurzen Hinweis auf
die grundsitzlich positiv beurteilte Charisma-
tische Bewegung unserer Tage bei. In den
am Ende des Buches beigefiigten Anmerkun-
gen finden finteressierte Leser sehr wertvolle
Belege und weiterfithrende Literaturangaben.

Der von den Hgn. der Reihe ,Geist und
Leben” angesprochene Leserkreis wird fiir
diese solide, iibersichtliche und verstindliche
Darlegung dankbar sein. Die ausfiihrliche
Zitation der biblischen Texte erspart dem
Leser das Nachschlagen und macht ihn auf-
merksam auf die Fiille der biblischen Aus-
sagen. Allerdings stellt sich dem Rez. dabei
die Frage, ob die Fiille (vor allem auch die
Linge) der Zitate tatsichlich immer zum bes-

392

seren Verstindnis der Aussagen hinfiihrt, da
doch die einzelnen Texte selbst oft einer
Auslegung bediirfen, zumal keineswegs alle
Texterklirungen einzig moglich sind. Ob es
dem Anliegen des Buches nicht besser ent-
sprochen hitte, einige wenige Aussagen aus-
fiihrlicher zu erkldren und in dhrer Bedeu-
tung fiir heute aufzuzeigen?? Wenn K.
schreibt, der Glaube sei keine Wirkung des
Geistes (56), so diirfte dies vor allem im
Hinblick auf den von K. mehrfach zu Recht
herangezogenen Text 2 Kor 4, 6 nicht halt-
bar sein oder zumindest eine Differenzie-
rung erfordern. S. 79 zitiert K. mehrfach die
Aussage von Gal 5, 22, indem er gegen den
Wortlaut des Textes , Frucht des Geistes” von
Friichten des Geistes” spricht (Paulus diirfte
den Werken des Fleisches 5, 19 nicht zufillig
,die Frucht des Geistes” gegeniiberstellen).
Ubrigens konnte gerade diese Stelle auch
herangezogen werden, wenn es darum geht
(z. B. S. 186), Kriterien fiir die discretio
spirituum zu nennen. Sehr bedauerlich ist,
dafl K. zu Beginn seines Buches die verbrei-
tete Redeweise ,von der dritten gottlicher
Person als dem unbekannten Gott gerade
im christlichen Raum zu sprechen” als be-
rechtigt anfiihrt. Es handelt sich dabei um
einen — lefder durch Prediger immer wieder
angestellien — Unfug; denn schlieBlich ist
der Hl. Geist kein dritter Gott!

Wien

PESCH RUDOLF/SCHNACKENBURG RU-
DOLF (Hg.), Jesus und der Menschensohn.
(FS f. A. Vogtle) (488.) Herder Freiburg
1975. Linson DM 72.—.

Festschriften gelten oft als ,Friedhtfe scho-
ner Ideen”. Dies kann man mit Sicherheit
nicht von dieser fiir Anton Viogtle zum
65. Lebensjahr erstellten Schrift behaupten;
denn die Hg. haben es gewagt, die Beitrige
(von den Ausnahmen K. Lehmann und
O. Kaiser abgesehen) auf Untersuchungen
zum Thema ,Menschensohn”, dem das be-
sondere Inbteresse des Jubilars gilt, einzu-
schrinken. Auf diese Weise ist nicht nur
eine Sammlung von Aufsitzen entstanden,
die iiber den neuesten Stand der Forschung
informiert, sondern iiberdies die Forschung
selbst weiter fithrt und zu neuen Unter-
suchungen anregt. Wie bedeutsam dieses
Werk fiir die neuere Exegese und die darauf
fufende Systematik und Verkiindigung ist,
geht aus ‘dem Uberblick iiber die dem Rezen-
senten besonders auffallenden und anregen-
den Ergebnisse hervor. Wihrend P Weimar
in sorgfiltiger Weise auf die lange Entste-
hungsgeschichte der Menschensohnaussagen
von Dan 7 (urspriinglich die Beauftragung
eines himmlischen Wesens aus dem Umkreis
Gottes in der himmlischen Ratsversammlung;
spédter eine himmlische Entsprechung des
eschatologischen Gottesvolkes, Gabriel?) ein-
geht — in die gleiche Richtung weist der aus
fiihrliche Beitrag- von K. Miiller —, konzen-
triert sich A. Deifler, der von einer Aufhel-

Josef Weismayer



lung der Traditionsgeschichte des Textes
Dan 7 nicht viel erwartet, auf die vorliegende
Textgestalt und sieht im Menschensohn ,die
Reprisentationsgestalt der ,Heiligen des
Hodhsten’ “ (91). Nach E. Schweizer bleibt es
sehr ,,wahrscheinlich, da8 Jesus zum ersten
Mal einen nur bildhaft gebrauchten Ausdrudk
aufgegriffen und ihm meue Bedeutung gege-
ben hat” (102). Die Angaben in aethHen
und 4 Esr konnen nach Schweizer durch
juden-christliche Gedanken beeinflut sein.
Hinsichtlich der Frage ,, Menschensohn’ oder
Ad’ dn Q: Lk 12, 8—9/Mt 10, 327" gelangt
J. B. Higgins zu dem Ergebnis, daB anschei-
nend mehr fiir Lk 12, 8 f als die dltere Form
des Logions spricht (gegen Colpe — Jere-
mias), da der Entwicklungsprozef von an-
scheinender Vieldeutigkeit und Schwierigkeit
zu bedachter Klarheit und Einfachheit fiihrte
(123). H. Schiirmann bemerkt, daf der
Menschensohn im Redestoff der synoptischen
Evangelien immer nur in AbschluB- und Ein-
leitungswendungen vorkommt, und folgert
aus seiner scharfsinnigen Einzeluntersuchung,
der Menschensohntitel gehdre einerseits nicht
zur iltesten Schicht der Logieniiberlieferung
und sei andererseits nicht mehr die grund-
legende und tragende Christologie der End-
redaktion der Redequelle (146 f). In seiner
Studie zu den Menschensohnworben der vor-
markinischen = Passionsgeschichte = macht
R. Pesch zunichst darauf aufmerksam, daf
die Verbindung des Menschensohns mit den
Traditionen vom leidenden Gerechten fiir die
Menschensohnaussagen der vormk Passions-
iiberlieferung charakteristisch ist; im Laufe
seiner Untersuchung zeigt er dann — abwei-
chend von einem heutigen Trend —, daf
Jesus selbst den Schritt von Lk 12, 8 zu
Mk 14, 62 getan hat und diese Logien ebenso
wie 9, 31a und die Abendmahlsworte (!)
als auf Jesus zuriickgehende Uberlieferung zu
gelten haben. Nach Pesch war die Passion des
Menschensohns von Jesus selbst angesagt
und wurde von der Urgemeinde im Licht der
Passio justi erzdhlt. In seinem Beitrag ,Das
Verhalten Jesus gegeniiber und das Verhal-
ten des Menschensohns” tritt {ibnigens auch
W. G. Kiimmel dafiir ein, daB nach wie vor
die Verankerung von Mk 14, 62 im Leben
Jesu nicht mit triftigen Griinden bestritten
werden kdnne und vor allem Mk 8, 38 ganz
der Verkiindigung Jesu entspreche (223 f).
Hinsichtlich Mk 10, 45 zeigt K. Kertelge, da
die Aussage vom dienenden Menschensohn,
die wurspriinglich allein aus dem Begriin-
dungszusammenhang von 10, 42—45 verstan-
den werden sollte, in der von seiner siihnen-
den Lebenshingabe aufgehoben ist und die-
ser sowohl die Nihe zum historischen Jesus
gibt wie auch vor einer soteriologischen Eng-
fithrung verwahrt (239).

G. Schneider hebt hervor, da Lk wenigstens
steben Menschensohnworte von sich aus ge-
bildet hat und damit ,spezifische Inhalte”
(281 f) verbindet (z. B. Leidensweg). Bei der
Auslegung des einzigen Menschensohnwortes

in der Apg (7, 56) betont F. Mufiner gegen-
iiber R. Pesch, daB das ,Stehen” des Men-
schensohns keineswegs als Ausdruck fiir das
Gericht iiber Israel zu deuten ist (dem Parti-
zip fotdg kommt nach MuBner iiberhaupt
keine besondere Bedeutung zu) und die Ste-
phanusrede auch nicht, wie seit Haenchen oft
behauptet wird, das Ende der urkirchlichen
Judenmission bedeutet. E. Rudkstuhl wendet
sich in seinem Beitrag , Abstieg und Er-
hohung des Menschensohns” (anders als
]. Riedl) gegen die miflverstindliche Rede-
weise vom , Abstieg des Menschensohns”, da
nach Joh — auch nach 3, 13! — nur vom Ab-
stieg des Gottessohnes die Rede dist. (Warum
aber verwendet R. selbst die getadelte Aus-
drudksweise im Titel seines Beitrags?) Hin-
sichtlich der oft vermuteten Bezugnahme der
Ecce-homo-Szene auf die Menschensohniiber-
lieferung kommt R. Schnackenburg zu einem
negativen Ergebnis, wihrend U. Wildkens
zwar einerseits (mit Vogtle) darin iiberein-
stimmt, da 1 Kor 15, 47 und Rém 5, 15 nicht
in spezifischem Zusammenhang mit der
Menschensohntradition stehen, aber anderer-
seits die Meinung vertritt, Paulus greife bei
der Abwehr der in Korinth verbreiteten Mei-
nungen auf die thm bekannte Menschensohn-
christologie (vgl. 1 Thess 4, 16) zuriick, wenn
er diese nun auch in ganz neuer Akzentuie-
rung (Vorrang der Soteriologie und der
Auferstehungstheologie) vortrage. Betreffs
des Zitates von Ps 8 in Hebr 2, 6 legt
E. Grifler dar, daf hinter diesem Zitat nicht
die danielische oder gar synoptische Men-
schensohniiberlieferung steht, sondern (ihn-
lich wie s. E. 15, 45; hier unterscheidet sich
Grier von Wildkens) die Urmenschvorstel-
lung. In der Apk des Joh wird, wie
E. Lohse darlegt, der Titel Menschensohn
lediglich nur zweimal in Schilderungen, die
von Dan 7, 13 abhingig sind, verwendet,
doch fehlt auffallenderweise der Hoheitstitel
ginzlich bei den Logien, die unverkennbar
mit synoptischen Menschensohnworten ver-
wandt sind (so bes. 3, 5; aber auch so 2,
21f; 3,21; 2,10; 3, 7).

AuBer den angefiihrten Autoren tragen auch
die Untersuchungen der iibrigen Mitarbeiter
zur Diskussion und Erhellung der Menschen-
sohnaussagen bzw. des Kontextes dieser
Worte bei (C. K. Barrett, M. Black, I. Broer,
]. Gnilka, F. Hahn, S. S. Smalley; die fremd-
sprachlichen Beitrige wurden iibersetzt).
K. Lehmann resumiert und erginzt hier im
wesentlichen seine in letzter Zeit mehrfach
verdffentlichten beachtenswerten Gedanken
iiber das Verhiltnis der Exegese als histo-
risch-kritischer Wissenschaft zum dogmati-
schen Verstehen. O. Kaiser versucht in einem
auffallend breiten und leider nur schwer
verstindlichen Essay die Menschensohnaus-
sagen und Menschensohnforschung aus der
Sicht der Wissenschaftssoziologie und Kom-
munikationstheorie aufzuzeigen.

Wien Jakob Kremer

393



