kann diese Konsequenz abgeleitet werden, zu
der seine Erwigungen {iber ,Das Ringen um
einen neuen Gott — Grenzen und Bedeutung
der Gott-ist-tot-Theologie” hinfiihren. Er
zeigt ein neues Verstindnis fiir ,Das Gott-
Menschliche als Vermittlung” auf, wodurch
alle mit dem Wort vom transzendenten
~Gott” als auch mit der Rede vom ,Men-
schen” gegebenen Einseitigkeiten zu iiber-
winden sind, — F. Rauh stellt ,Die Frage
nach Gott in der heutigen Naturwissen-
schaft”, wobei es vor allem um das Offen-
halten dieser Frage geht, nicht so sehr um
die Beantwortung der moglichen Frage: Der
methodische Atheismus der Naturwissen-
schaften darf nicht als ein thetischer, als
weltanschauliche Grundsatzthese aufgestellt,
werden. — Der Fundamentaltheologe B. Cas-
per macht auf die Vielfalt aufmerksam, die
~Die Frage nach Gott und das Geschehen
der Offenbarung” enthilt, ausgehend von
Grunderfahrungen des Menschen und der
treibenden Sinnfrage. In 5 Thesen wird im
Anschluf an die grundsitzlichen Einsichten
eine Methode der existentiellen Gottesbegeg-
nung entworfen. — Der Alttestamentler
R. Kilian zeigt, wie ,,Gott und Gottesbilder
im Alten Testament” aus tiefsten Lebens-
erfahrungen des einzelnen und des ganzen
Volkes Gottes ihre Uberzeugungskraft er-
halten. — Der Neutestamentler E. Neuhdiusler
stellt im umfangreichsten Beitrag die Frage:
Gotteserfahrung Jesu — ein Interpretament
zu seiner Weisungslehre? Er will zeigen, wel-
chem Gott Jesus begegnet ist, welchen Gott
er verkiindet: Der Gott der Parabeln Jesu
ist in eminenter Weise ,Sein in Relation”
zum Menschen (159). Nicht nach dem
~Wesen” Gottes fragt die Schrift, sondern
nach seinem Verhiltnis zum Menschen und
den dadurch erschlossenen Mdglichkeiten fiir
den Menschen. — Der Pastoraltheologe
K. Forster verweist auf ,Pastorale und gesell-
schaftliche Dimensionen der Gottesfrage”. Er
wihlt 4 Problemkreise aus, um die konkrete
Glaubenssituation, in der sich die Gottes-
frage erst in ihrer ganzen Brisanz zeigt, an-
schaulich zu machen.

Die hier gesammelten Vortrige machen fiir
die vielfiltige Gestalt der , Gottesfrage” hell-
hérig und %edeuten so eine echte Hilfe, die
erwartete Antwort — wie sie uns im Glauben
aufgetragen ist — wenigstens in Ansitzen
leisten zu k8nnen.

Graz Winfried Gruber
PAUL EUGEN, Matthias Scheeben, (Weg-
bereiter heutiger Theologie, hg. v. Fries/Fin-
sterhdlzl) (387.) Styria, Graz 1976. Ln.
S 240.—, DM 35.—.

Dem Kolner Dogmatiker Matthias Joseph
Scheeben (1835—1888) ist der 9. Bd. der ver-
dienstvollen Reihe gewidmet. Er wird mit
einer kenntnisreichen Ubersicht {iber Leben,
Werk und Bedeutung aus der Feder von
E. Paul eréffnet (9—50); er ist auch verant-

26

wortlich fiir die Auswahl der Texte aus dem
umfangreichen Oeuvre. Nicht nur die relativ
leicht zuginglichen Schriften aus der Edition
der Hauptwerke durch J, Hifer und M. Grab-
mann werden erschlossen, sondern auch
schwer erreichbare Zeitschriften- und Lexi-
konartikel werden reproduziert. Die Schee-
ben-Renaissance, die in den fiinfziger Jahren
statthatte, erscheint heute verwunderlich: die
bald sehr abstrakte, bald bilderiiberladene
Sprache des rheinischen Theologen macht uns
den Zugang zu seinen Arbeiten nicht leicht.
Dennoch ist er mit Recht unter die ,Weg-
bereiter” aufgenommen worden. Seine theo-
logische Erkenntnislehre ist bis zur Stunde
uniibertroffen; seine Uberlegungen zum sen-
sus fidelium und zur Hierarchie der Wahr-
heiten muten sehr modern an; die theolo-
gische Anthropologie vermag seiner Theolo-
gie wesentliche Anregungen zu entnehmen.
Nicht zuletzt interessieren uns seine ekklesio-
logischen Gedanken, unter denen das Dogma
von 1870 verstindlicherweise einen breiten
Raum einnimmt. Scheeben hielt seine Defini-
tion fiir inopportun, setzbte sich aber nachher
lebhaft dafiir ein. Sein organisches Kirchen-
verstindnis 6ffnete ihm die Méglichkeit, den
Papst besser als viele andere zeitgendssische
Theologen als Strukturelement innerhalb der
Gesamtkirche darzustellen. Manche Anstofe
kann der von der Herrlichkeit der gottlichen
Gnade faszinierte Wissenschaftler fiir eine
derzeit dringliche Synthese von theologischer
und christlicher Existenz geben. Es ist zu
wiinschen, daB sich viele Leser dieses Bandes
dazu verleiten lassen, wieder einmal in der
Dogmatik Scheebens selber oder in seinen
»Mysterien des Christentums” zu lesen.

Bochum Wolfgang Beinert

MORALTHEOLOGIE

RAUH FRITZ /HORGL CHARLOTTE (Hg.),
Die Grenzen des menschlichen Ethos. (131.)
(Patmos Paperbadk) Diisseldorf 1975, Kart.
DM 19.80.

Die Vf. verstehen unter Ethos ,das von
einem einzelnen oder einer Gruppe tatsich-
lich vollzogene sittliche Verhalten” (7). Der
etwas befremdend anmutende Titel des
Buches erklirt sich demnach so, daf die
Autoren der Ansicht sind, das menschliche
Verhalten gerate in Grenzsituationen, wo
deutlich werde, da8 sittihe Normen in-
folge ihrer Geschichtlichkeit und Wandelbar-
keit als eingegrenzt erscheinen. Solche
Grenzsituationen wollen die Beitrige exem-
plarisch durchspielen. P. Stodmeiers Beitrag
ist sehr informativ beziiglich der Versuche
des friihen Christentums, ethische Normen
zu finden, so z.B. in der Frage der Sklaverei
und des Kriegsdienstes. F. Rauh bringt eine
gedringte und prizise Darlegung zum Thema
»Schutz des Lebens als theologisch-naturwis-
senschaftliches Grenzproblem”, wobei
Schwangerschaftsabbruch, Euthanasie und
Organtransplantation zur Sprache kommen,

401



Das Ausgreifen des Ethos von seiner rein
intramundanen zu einer die Transzendenz
einbeziehenden Form behandelt der Beitra;
von Ch. Horgl. Mag der Begriff , Erfahrung”
auch etwas unprizise bt sein, so
zeigt die Autorin doch beeindrudkend das,
was man als ,religidse Anlage” zu bezeich-
nen gewohnt war. Auf seine krude histo-
risch-kritische ,Essenz” skelettiert, erscheint
im Artikel von W, Hérmann ,,Jesus und das
Tragische” Jesu Sterben, wenn man es mit
den Tragtdien des Sophokles vergleicht, auch
als tragisch. Ein sehr engagierter Versuch, der
aber auch nicht an der — uns so erscheinen-
den — Dialektik Gottes vorbeikommt: der
von Gott zum ,Fluch” Gemachte (Gal 3, 13)
wurde auch ,erhSht”, wenn das Handeln
Gottes fiir uns Heilssinn haben soll. Ist da
das Tragische letztlich nicht doch ,auf-
gehoben”?

In einer auflerordentlich differenzierenden
Analyse geht P. Hirlin auf das Problem der
Selbsttdtung ein und fragt, inwieweit die
Todeswahl eine legitime Identititsentschei-
dung eines Menschen sein kann. Er rollt das
Thema auf vom psychologisch diagnostizier-
ten Legitimititsverlust eines Subjekts her
und folgert, dafl ein solcher Verlust ein Not-
recht zur Selbsttstung bedingen kann. Der
Artikel stellt ein treffendes Beispiel dafiir
dar, welchen Beitrag die Psychologie zur
anthropologischen Basis der ethischen Norm-
findung leisten kann. Die Méglichkeiten und
Grenzen ethischer Rede untersucht F. Furger
in sprachanalytischer Hinsicht und kommt
zum SchluB, daf eine kritisch begriindete
ethische Rede sinnvoll mdglich sei. Er ver-
sucht das klassische Naturrecht dem deonto-
logischen, die heutige Argumentationsweisen
dem teleologischen (Grundwerte als ethische
Ziele sichernden) Sprachspiel zuzuordnen.
Der Autor weist darauf hin, da neben die-
sen ,ausgrenzend-normierenden” Sprachspie-
len sowohl in der Bibel wie in anderen Kul-
tm]'réiumen noch weitere ethische Sprachspiele
gelten.

Das Buch wird der ethisch Geschulte ebenso
mit Gewinn lesen wie der interessierte Laie.
Linz Georg Wildmann

WOLF ERNST, Sozialethik, Theologische
Grundfragen (XVI u. 356.) Vandenhoeck
& Ruprecht, Gottingen 1975. Kart. DM 34—,

VE. (+1971) war Professor fiir systematische
Theologie an der Evang. Theolog. Fakultit in
Gottingen. Unter Mitarbeit von F. und
U. A. Wolf hat Th. Strohm aus dem Nachlal
die vom VF. zum erstenmal 1959 und bei
wiederholter Nachbearbeitung zuletzt 1968/69
gehaltenen  Vorlesungen  ,, Theologische
Grundfragen der Sozialethik” der Uffent-
lichkeit zuginglich gemacht. Es handelt sich
um das sozialethische Vermichtnis der pro-
testantischen , Theologie der Souverdnitit
Gottes”, die ab 1919 das theologische und
S8kumenische Denken sowie die &ffentliche

402

Willensbildung besonders nach dem zweiten
Weltkrieg stark mitgeprigt hat. In Wolfs
Bemiihungen zeigt sich eine Vereinbarkeit der
lutherischen und der von Barth neu durch-
dachten reformierten Tradition. Die metho-
dische Achse seines Entwurfs ist die reforma-
torische Distinktion und das doch unauflds-
liche Zusammensein von Gesetz und Evange-
lium. Die einzige Méoglichkeit giiltiger Er-
kenntnis stellt das Offenbarungswort dar.
Von da aus wird der geradezu klassisch re-
formatorische Ansatz der gesamten Sozial-
ethik sichtbar, wenn es etwa heifit: ,Das
Verhiltnis der theologischen Ethik zur philo-
sophischen..., die sich um Ffiir die Ethik
konstitutive Grundsitze bemiiht, die als
,hristliche’ Ethik dann etwa ein christliches
Sozialprogramm entwerfen und so vor die
Gefahr der Gesetzlichkeit und Werkgerech-
tigkeit fithren wiirde — das Verhiltnis der
theologischen Ethik zur philosophischen, auch
zu einer ,christlich-philosophischen”, kann
nur ein kritisches sein” (4). Sozialethik kann
zunidchst nicht in Allgemeinmenschlichkeit,
sondern nur in der Universalitit der Gnade
Gottes begriindet werden.

Den Kernbestand seiner materialen Sozial-
ethik bildet die Institutionalitit, die aus
‘Sdiﬁpfu:f und Erldsung abgeleitet wird als
dreigestaltiges Gegeniiber, das von Gott und
Mensch, Mensch und Mensch und Mensch
und Welt. Die exemplarische Institutionalitiit,
die sich so ergibt, lautet: Bund, Mitmensch-
lichkeit, Dominium. JThnen ordnet nun Wolf
die konkreten Institutionsgestalten Kirche —
Staat, Ehe und Eigentum zu. ,Institutionen
sind soziale Daseinsstrukturen der geschaf-
fenen Welt als Einladung Gottes zu ordnen-
der und gestaltender Tat in der Freiheit des
Glaubensgehorsams gegen sein Gebot” (173).
Alle zukiinftigen ethischen Aufgaben sind in
den Rahmen dieser Institutionsdreiheit ein-
gespannt. Das zentrale Problem der Wolf-
schen Sozialethik scheint jedoch in einem
Abwehrimpuls zu liegen. Er sieht die Ge-
fahr, da8 sich aus der Einsicht in die nor-
mative Kraft des Faktischen und Empirischen
die entscheidenden Prinzipien einer ,,Christ-
lichen” Sozialethik ergeben kdnnten und so-
mit die ,Gefahr gesetzlicher Fehldeutungen
des geforderten Glaubensgehorsams” (304)
eintreten kénnte. Die emphatische Konzen-
tration auf die Bannung solcher Gefahr flihrt
zu einer fatal erscheinenden Vorgangsweise:
Man l4Bt zuerst einmal die katholische So-
ziallehre aus der als véllig siindhaft gebro-
chen angesehenen gesellschaftlichen Empirie
des Humanen ,Prinzipien” fiir ein christ-
liches Sozialprogramm erheben, z. B. solche,
die einen grundsitzlichen Antikommunismus
zu begriinden scheinen, um ihr dann mit
Hilfe der aus der Bibel erhobenen ,,richtungs-
weisenden Konstanten” den Vorwurf der
Werkgerechtigkeit” zu machen, schlufend-
lich aber doch zu attestieren, daff inhaltlich
gar keine so grofien Unterschiede bestiinden,
wenn man nur die Sturheit ,,philosophischer



