Das Ausgreifen des Ethos von seiner rein
intramundanen zu einer die Transzendenz
einbeziehenden Form behandelt der Beitra;
von Ch. Horgl. Mag der Begriff , Erfahrung”
auch etwas unprizise bt sein, so
zeigt die Autorin doch beeindrudkend das,
was man als ,religidse Anlage” zu bezeich-
nen gewohnt war. Auf seine krude histo-
risch-kritische ,Essenz” skelettiert, erscheint
im Artikel von W, Hérmann ,,Jesus und das
Tragische” Jesu Sterben, wenn man es mit
den Tragtdien des Sophokles vergleicht, auch
als tragisch. Ein sehr engagierter Versuch, der
aber auch nicht an der — uns so erscheinen-
den — Dialektik Gottes vorbeikommt: der
von Gott zum ,Fluch” Gemachte (Gal 3, 13)
wurde auch ,erhSht”, wenn das Handeln
Gottes fiir uns Heilssinn haben soll. Ist da
das Tragische letztlich nicht doch ,auf-
gehoben”?

In einer auflerordentlich differenzierenden
Analyse geht P. Hirlin auf das Problem der
Selbsttdtung ein und fragt, inwieweit die
Todeswahl eine legitime Identititsentschei-
dung eines Menschen sein kann. Er rollt das
Thema auf vom psychologisch diagnostizier-
ten Legitimititsverlust eines Subjekts her
und folgert, dafl ein solcher Verlust ein Not-
recht zur Selbsttstung bedingen kann. Der
Artikel stellt ein treffendes Beispiel dafiir
dar, welchen Beitrag die Psychologie zur
anthropologischen Basis der ethischen Norm-
findung leisten kann. Die Méglichkeiten und
Grenzen ethischer Rede untersucht F. Furger
in sprachanalytischer Hinsicht und kommt
zum SchluB, daf eine kritisch begriindete
ethische Rede sinnvoll mdglich sei. Er ver-
sucht das klassische Naturrecht dem deonto-
logischen, die heutige Argumentationsweisen
dem teleologischen (Grundwerte als ethische
Ziele sichernden) Sprachspiel zuzuordnen.
Der Autor weist darauf hin, da neben die-
sen ,ausgrenzend-normierenden” Sprachspie-
len sowohl in der Bibel wie in anderen Kul-
tm]'réiumen noch weitere ethische Sprachspiele
gelten.

Das Buch wird der ethisch Geschulte ebenso
mit Gewinn lesen wie der interessierte Laie.
Linz Georg Wildmann

WOLF ERNST, Sozialethik, Theologische
Grundfragen (XVI u. 356.) Vandenhoeck
& Ruprecht, Gottingen 1975. Kart. DM 34—,

VE. (+1971) war Professor fiir systematische
Theologie an der Evang. Theolog. Fakultit in
Gottingen. Unter Mitarbeit von F. und
U. A. Wolf hat Th. Strohm aus dem Nachlal
die vom VF. zum erstenmal 1959 und bei
wiederholter Nachbearbeitung zuletzt 1968/69
gehaltenen  Vorlesungen  ,, Theologische
Grundfragen der Sozialethik” der Uffent-
lichkeit zuginglich gemacht. Es handelt sich
um das sozialethische Vermichtnis der pro-
testantischen , Theologie der Souverdnitit
Gottes”, die ab 1919 das theologische und
S8kumenische Denken sowie die &ffentliche

402

Willensbildung besonders nach dem zweiten
Weltkrieg stark mitgeprigt hat. In Wolfs
Bemiihungen zeigt sich eine Vereinbarkeit der
lutherischen und der von Barth neu durch-
dachten reformierten Tradition. Die metho-
dische Achse seines Entwurfs ist die reforma-
torische Distinktion und das doch unauflds-
liche Zusammensein von Gesetz und Evange-
lium. Die einzige Méoglichkeit giiltiger Er-
kenntnis stellt das Offenbarungswort dar.
Von da aus wird der geradezu klassisch re-
formatorische Ansatz der gesamten Sozial-
ethik sichtbar, wenn es etwa heifit: ,Das
Verhiltnis der theologischen Ethik zur philo-
sophischen..., die sich um Ffiir die Ethik
konstitutive Grundsitze bemiiht, die als
,hristliche’ Ethik dann etwa ein christliches
Sozialprogramm entwerfen und so vor die
Gefahr der Gesetzlichkeit und Werkgerech-
tigkeit fithren wiirde — das Verhiltnis der
theologischen Ethik zur philosophischen, auch
zu einer ,christlich-philosophischen”, kann
nur ein kritisches sein” (4). Sozialethik kann
zunidchst nicht in Allgemeinmenschlichkeit,
sondern nur in der Universalitit der Gnade
Gottes begriindet werden.

Den Kernbestand seiner materialen Sozial-
ethik bildet die Institutionalitit, die aus
‘Sdiﬁpfu:f und Erldsung abgeleitet wird als
dreigestaltiges Gegeniiber, das von Gott und
Mensch, Mensch und Mensch und Mensch
und Welt. Die exemplarische Institutionalitiit,
die sich so ergibt, lautet: Bund, Mitmensch-
lichkeit, Dominium. JThnen ordnet nun Wolf
die konkreten Institutionsgestalten Kirche —
Staat, Ehe und Eigentum zu. ,Institutionen
sind soziale Daseinsstrukturen der geschaf-
fenen Welt als Einladung Gottes zu ordnen-
der und gestaltender Tat in der Freiheit des
Glaubensgehorsams gegen sein Gebot” (173).
Alle zukiinftigen ethischen Aufgaben sind in
den Rahmen dieser Institutionsdreiheit ein-
gespannt. Das zentrale Problem der Wolf-
schen Sozialethik scheint jedoch in einem
Abwehrimpuls zu liegen. Er sieht die Ge-
fahr, da8 sich aus der Einsicht in die nor-
mative Kraft des Faktischen und Empirischen
die entscheidenden Prinzipien einer ,,Christ-
lichen” Sozialethik ergeben kdnnten und so-
mit die ,Gefahr gesetzlicher Fehldeutungen
des geforderten Glaubensgehorsams” (304)
eintreten kénnte. Die emphatische Konzen-
tration auf die Bannung solcher Gefahr flihrt
zu einer fatal erscheinenden Vorgangsweise:
Man l4Bt zuerst einmal die katholische So-
ziallehre aus der als véllig siindhaft gebro-
chen angesehenen gesellschaftlichen Empirie
des Humanen ,Prinzipien” fiir ein christ-
liches Sozialprogramm erheben, z. B. solche,
die einen grundsitzlichen Antikommunismus
zu begriinden scheinen, um ihr dann mit
Hilfe der aus der Bibel erhobenen ,,richtungs-
weisenden Konstanten” den Vorwurf der
Werkgerechtigkeit” zu machen, schlufend-
lich aber doch zu attestieren, daff inhaltlich
gar keine so grofien Unterschiede bestiinden,
wenn man nur die Sturheit ,,philosophischer



Prinzipien” durch die Flexibilitit ,biblischer
Konstanten” ersetze (so etwa bei den Pro-
blemen Arbeit, Eigentum, Mitbestimmung,
199—226). Die methodische Achse Gesetz-
Evangelium kann gelegentlich in ein Dilemma
filhren, wie etwa das Beispiel Todestrafe
zeigt: der sidkularistische Staat, der nicht
mehr ,Bund” oder ,Evangelium” ist, der
offenbar also nur noch ,,Gesetz” verkorpert,
kann als solcher nicht mehr ,an Gottes
Statt” Sithne durch den Tod einfordern.
Woraus folgen wiirde, daf Todesstrafe nur
dort denkbar ist, wo ,biblische Verhiltnisse”
herrschen. Woraus eingefleischte Humanisten
folgern konnten: je sidkularistischer der
Staat, desto humaner die Justiz!

Eine Kklassisch reformatorisch angesetzte
Ethik also, daher auch ein Abbild ihrer Stir-
ken und Schwichen. Aber davon einmal ab-
gesechen, ein wungemein gedankenreiches,
detailfreudiges und stimulatives Unterfan-
gen, das man jedem Ethiker, Moralisten und
Anthropologen empfehlen muf, ist doch fast
die Hilfte des Buches den fundamentalethi-
schen Fragen: Gottebenbildlichkeit, Siinde,
Gesetz, Gewissen, Naturrecht, Christusnach-
folge, gewidmet.

Linz Georg Wildmann

PASTORALTHEOLOGIE

BERGER RUPERT, Bufgottesdienste. Anlei-
tung und Modelle. (190.) (Pfeiffer-Werk-
biicher, hg. v. O. Betz, Nr. 125) Miinchen
1974. Kart. DM 19.80.

Um die zum Teil enthusiastisch begriifite,
zum Teil verdichtigte , gemeindliche Beichte”
(in der Praxis mit unterschiedlichen Namen,
wie Buflfeier, BuBgottesdienst u. d. bedacht)
ist es in letzter Zeit ruhiger geworden. Lei-
der! Denn was sich als verheifungsvoller
Auftakt ankiindigte, wurde vielfach mifdeu-
tet und verkannt und im Zusammenhang da-
mit oft um den mdglichen ,Erfolg” gebracht.
Trostlich in diesem Zusammenhang, da sich
wenigstens der offizielle Ordo poenitentiae
(1974) (wenn auch nur als Anhang!) dieses
Problemkreises annimmt. Um so erfreulicher
sind alle Verdffentlichungen, die in sach-
gemidfler, aufgeschlossener und wunvorein-
genommener Weise auf dieses in vielen Ge-
meinden dankbar gebrauchte Versshnungs-
element zu sprechen kommen und Wege zur
Verwirklichung zeigen.

Dazu gehort vorliegendes Buch. Es reifit
wichtige bufStheologische, historische und
praktische Fragen an. Vor allem zeigt es, da3
die gemeindliche Beichte einen guten Stellen-
wert in der kirchlichen Tradition hat und es
bei ihrer ,Neuentdeckung” eigentlich vor
allem um ihre Neubelebung sowie eine Er-
neuerung -der Form geht. Den grundsiitz-
lichen Erdrterungen schliefen sich Perspek-
tiven zur praktischen Gestaltung der
gemeindlichen Beichte und Wahl passender
Termine an. Dem folgt eine Serie von aus-

gefiihrten Formularen fiir bestimmte Zeiten
sowie konkrete Anlisse.

Es wire zu wiinschen, daf das Buch zur
Klirung von Fragen und zu sachgerechtem
Vollzug hilft. Vor allem: Daf8 man begreift,
dal Vielfalt liturgischer BuBformen auch
Ausdruck der vielfiltigen versShnenden
Gnade ist, sein kann und sein will.

Bamberg Hermann Reifenberg

GAREIS BALTHASAR /WIESNET EUGEN
(Hg.), Hat Strafe Sinn? Aus juristischer,
psychologischer, ethischer und pastoraler
Sicht nehmen Stellung: E. Benda/B. Gareis
1. a. (244.) Herder, Freiburg 1974. Kart. lam.
DM 26.80.

Die Zunahme der Kriminalitit und der Ter-
rorakte sowie die gegenldufige Humanisie-
rung und Milderung des Strafvollzuges er-
hitzen heute die Gemiiter. Gerichtssaal-
berichte werden in der Tagespresse am mei-
sten gelesen. Die juristische Sicht mensch-
lichen Strafens wird kurz und prizis von
E. Benda und E. Naegeli dargestellt. Das der-
zeitige Grundgesetz ist zugfeich konservativ
und progressiv, indem es einerseits die
Sicherung der Freiheit des einzelnen und der
Menschenwiirde iibernimmt, progressiv hin-
sichtlich der Mittel, der menschlichen Wiirde
in der Wirklichkeit des Lebens der Gegen-
wart Geltung zu verschaffen, vor allem in
der Sorge fiir eine gerechte Sozialordnung. Je
mehr der Staat das Vergeltungsstrafrecht an-
wendet, um so deutlicher tritt das Aggres-
sionsmoment hervor. Die Tendenz des heu-
tigen Strafens ist das Prinzip des Helfens.

Die Sicht der Psydhologie und der Verhal-
tensforschung geht von den Schuldgefithlen
aus. Soll nun aufgrund von Schuld und Siihne
gestraft werden? Nein: Siihne kann nie durch
Strafe erzwungen werden, denn sie setzt eine
reife Persdnlichkeit voraus. Die ausgedehn-
ten Berichte iiber die Verhaltensforschung sind
interessant, aber fiir die Schuldfrage nicht so
ergiebig. J. Griindel handelt iiber die ethi-
schen Prinzipien des Strafrechtes, im beson-
deren iiber die Eigenart der Schuld, der
Sithne und die Konsequenzen des Strafvoll-
zugs. Das Strafrecht hat sowohl eine Indi-
vidual- wie auch eine Sozialfunktion, der
Strafvollzug soll eine Besserung des Ver-
brechers anstreben. Die sehr tiefgehenden
Erwigungen W. Molinskis iiber Recht, Ge-
rechtigkeit und Sittlichkeit ergeben eine gute
Basis fiir seine Ethik der Strafe. Die pasto-
raltheologischen = Konsequenzen  ziehen
B. Gareis und E. Wiesnet aus den dargebo-
tenen Prinzipien. Sie legen Wert auf be-
stimmte Methoden des Strafvollzuges, die
auch eine ganzheitliche Besserung des Delin-
quenten ermdglichen.

Fiir die Zusammenstellung der Referate und
die Drucklegung werden nicht nur Gefing-
nispfarrer, sondern auch Sozialhelfer dank-

bar sein.
Karl Gastgeber

403



