BERTSCH LUDWIG (Hg), Theologie zwi-
schen Theorie und Praxis. Beitrige zur
Grundlegung der Praktischen Theologie.
-l(:)zli’:,;).) Knecht, Frankfurt/M. 1975. Kart. lam.
i 25—,

Die sich stindig dndernde Praxis im Alltag
der Gemeinde lafit den Praktiker immer
mehr nach der Theorie seiner Praxis fragen.
Praktische Theologie wird heute als Theorie
kirchlicher Praxis verstanden. ]. Heinrichs
hat dazu den begriffsgeschichtlichen Hinter-
grund mit grofer Griindlichkeit erarbeitet
und den Praxisbegriff einer transzendental-
dialogischen Sinnanalyse unterworfen. Wenn
Praxis im weitesten Sinn titige Auseinander-
setzung mit der Wirklichkeit ist, so ist sie
im spezifischen Sinn der Vollzug des Selbst
ins andere, wihrend Theorie der Vollzug des
anderen jm Selbst ist. Praxis ist die Hinein-
gestaltung des Subjekts in andere Wirklich-
keit, physisch oder geistig-kommunikativ
bzw. dialogisch. Heinrichs bringt in die breite
Aufficherung der Theoriebegriffe Ordnung:
Theorie ist die Aufnahme der Wirklichkeit in
das Subjekt; im Ausgang von der sinnlichen
Wahrnehmung (empirische Theorie): relevant
fiir die physisch-technische Praxis; im Aus-
gang vom sprachlichen Sinnverstehen als
theoretische Theorie und praktische Theorie,
relevant fiir die dialogische Praxis als praxis-
immanentes Vollzugs- oder Primir-Wissen
und als praxis-transzendentes Reflexions-
oder Sekundirwissen. Die praktische Wirk-
lichkeit ist eine Handlungswirklichkeit bzw.
eine objektive Realitit fiirs Handeln. Theo-
logie zeigt sich als eine Reflexion und Expli-
kation christlichen Glaubens und der Gebets-
erfahrung. Die diffizile Auseinandersetzung
zwischen theologischer und marxistischer Pra-
xisbegriindung zeigt, daf die Theologie nur
eine der Glaubenspraxis immanente Theorie
gelten 148t. Fiir die Praktische Theologie er-
geben sich folgende Aufgaben: Theorie-
Praxis-Vermittlung durch Glaubensverkiindi-
gung und christliches Leben.

F. Mennekes hat als Religionssoziologe die
gesellschaftliche Wirklichkeit als eine Hand-
lungs- und Wissenswirklichkeit bestimmt. Der
Stellenwert der Religion in der heutigen
Gesellschaft gewinnt an Bedeutung, wenn
auch der Staat, die Wissenschaft und Gesell-
schaft durch Sikularisierung, Pluralismus und
Diastase der Sinneinheit von Individuum und
Gesellschaft zu liberalisieren bestrebt sind.
Der Praktischen Theologie fillt die Vermitt-
lung von Handlungs-Wissenswirklichkeit zu.
J. Beutler wies nach, daf das Christentum
nach dem Zeugnis des NT von Anfang an in
einer Theorie-Praxis-Spannung lebt, Heils-
erwartung und das Bewufltsein des Heils-
besitzes bedrohen die aktiv-gestaltenden
Krifte im Christentum. Vom Glauben her
polemisiert Paulus gegen das Gesetz, um
der Liebe als der alles gestaltenden Kraft
Raum zu schaffen. Bei Johannes nimmt der
Mensch im Glauben jetzt schon teil am gitt-

404

lichen Leben, Glauben und Tun bedingen sich
gegenseitig. L. Berfsch behandelt die Rolle
der praktischen Theologie bei der kirchlichen
Entscheidungsfindung. Es geht konkret um
die kritische Sicht kirchlicher Praxis. Wird
heute nicht die Gefahr eines pastoralen
Monophysitismus und Nestorianismus deut-
lch? Wieweit richtet sich die Kirche in jhrem
Handeln nach dem gottmenschlichen Prinzip
jhres Stifters? Der Ruf mach dem neuen
Pfingsten wird auch 4n der Kirche immer
lauter, Hat der Mensch unseres industriellen
Zeitalters iiberhaupt noch einen Zugang zu
den antiken und barocken Formen unserer
Liturgie, Frommigkeit usw.? Auch das Ver-
hiltnis der pluralistischen sikularisierten
Welt zur Kirche ist belastet. Soll die Kirche
ins Getto gehen, sich total anpassen oder
stindig mit Konflikten leben? Es bleibt ihr
nur das letztere. Bertsch bringt dann Leit-
linten einer kiinftigen Sakramentenpastoral
in einer pluralistischen Gesellschaft. Er be-
tont den missionarischen, sinndeutenden und
gemeindebildenden Charakter der Sakra-
mente,

Zusammenfassend kann man die Heraus-
gabe der tiefschiirfenden Beitrige als eine
wertvolle Hilfe fiir den Selbstvollzug der
Kirche nur begriien. Theologen, Seelsorger
und Gemeindemitglieder werden mit Gewinn
danach greifen.
Graz

EISELE GUNTHER / LINDNER REINHOLD,
Ich brauche Hilfe. Umgang mit Menschen in
seelischer Not. (41.) Kdsel, Miinchen 1975.
Kart. lam. 4.20.

Dem Seelsorger, der heute iiberlastet ist
und schwer Zeit findet, umfangreichere Bii-
cher zu lesen, werden in diesem kleinen
Bindchen wichtige, grundlegende Hinweise
ilber den Umgang mit Menschen in seeli-
scher Not gegeben. Bei vielen Menschen
genieBt der Priester noch eiren Vertrauens-
vorschufl; an ithn wenden sich Menschen mit
ihren Problemen.

Es wird zunidchst auf Sackgassen aufmerk-
sam gemacht, in die der hilfswillige
Gesprichspartner geraten kann: eine Anre-
gung zum BewuBtmachen der eigenen Mo-
tive, falsche bzw. nicht der Situation ange-
pafite Verhaltensweisen. Die auf C. Rogers
zuriikgehende klientenzentrierte Gespriichs-
fithrung wird dabei an einer Reihe von prak-
tischen Beispielen vorgestellt, anhand derer
der Leser feststellen kann, zu welcher Art
des Gesprichsverhaltens er selbst neigt.
Darin kann ein Anstof8 liegen, die grébsten
Fehler zu vermeiden. Klientenzentrierte
Gesprichsfithrung zu erlernen, bedarf frei-
lich eines intensiven Trainings. Sodann wer-
den wichtige Bereiche seelischer Not beschrie-
ben, der Ablauf der Auseinandersetzung
eines Sterbenden mit dem Tod, die Phasen
der Trauer nach einem schweren Verlust, die
innere Verfassung seelisch Kranker bei den
am hiufigsten vorkommenden psychischen

Karl Gastgeber



Stérungen. Diese Information vermittelt, be-
sonders da site durch Beispiele gegeben wird,
ein besseres Verstehen und zeigt, auf welche
Weise dabei geholfen werden kann. Gut
wird auch dariiber gesprochen, wie ein hilf-
reiches Wort vom Glauben her eingebracht
werden kann. Literaturangaben am Ende des
Bindchens regen zur empfehlenswerten aus-
fithrlichen Beschiiftigung mit den angeschnit-
tenen Themenkreisen an.

Da jeder Mensch ein hilfreicher Mensch sein
sollte, ist dem Biichlein ein breiter Leserkreis
zu wii en. Es kann auch manchem Betrof-
fenen seine eigene Situation erhellen und so
zur Verarbeitung helfen.
Linz Wilma Immler
SCHARFENBERG JOACHIM, Seelsorge als
Gesprich. Zur Theorie und Praxis der seel-
sorglichen Gesprichsfithrung. (153.) Vanden-
hoeck & Ruprecht, Géttingen 21974, Kart.
lam. DM 21.—.

Kann das Gesprich neben der Verkiindigung
zu einem Strukturelement der Kirche wer-
den? Von dieser Frage geht der Vf.—Psycho-
analytiker und Professor fiir praktische Theo-
logie — aus.

Die Verkiindigung als ,proprium” evangeli-
scher Seelsorge versuchte lange Zeit, sich
gegen den sogenannten ,sikularen Bereich”
abzugrenzen. Als Psychoanalytiker sieht
Sch. den Sinnzusammenhang zwischen Wort
und Heilung und erdffnet dem Leser eine
alte biblische Tradition, die vielfach unbeach-
tet blieb. Ausgehend von D. Bonhoeffers
Meinung, das Wort sei der Konvergenzpunkt
von Theologie und Psychologie, fithrt Sch. in
die GesetzmiBigkeit des Gesprichs und der
Gesprichsfiihrung ein. Im Vordergrund bleibt
das seelsorgliche Amnliegen und die Praxis
des Seelsorgers. Das Seelsorgegesprich wird
nicht einer eigenen Kategorie zugeteilt, son-
dern griindet wesentlich auf Elementen aus
dem freien Gespriich, dem Lehrgespriich, dem
Explorationsgesprich und der sogenannten
helfenden Beziehung. Sch. wehrt sich gegen
eine Zweigeleisigkeit im Denken, nach der
man meint, ,,alle Gleichgewichtsstdrungen des
Menschen mit seiner Umwelt oder auch in
sich selber der sikularen Institution iiber-
lassen zu kénnen, wihrend es lediglich dar-
auf ankomme, festzustellen, ob der Mensch
in seinem Gleichgewicht gegeniiber Gott ge-
stort ist, daB also sein Gottesverhilinis nicht
in Ordnung ist” (61 f). Fallstudien verdeut-
lichen die theorefischen Auseinandersetzun-
gen und tragen zu einer Klirung der Be-
griffe wie Ubertragung und Gegeniibertra-
gung bei. Der an Gesprichsfiihrung inter-
essierte Seelsorger erhilt Richtlinien fiir eine
kritische Selbstpriifung in der Gespridhssitua-
tion und wird auf die Grenzen seiner Kom-
petenz hingewiesen (Neurosen, Psychosen).
Das Kap. ,Mittel und Methoden der
Gesprichsfithrung” behandelt beziehungsfor-
dernde Grundhaltungen, Blockierungen, die

Bedeutung der Frage und gibt Hilfen fiir die
Weiterfithrung des Gespriichs. Angesichts der
oft verwirrenden Vielfalt der Methoden wer-
den dem Leser 3 Grundarten der
Gesprichsfilhrung dargelegt: die verhaltens-
therapeutisch, die klientenzentrierte und die
tiefenpsychologisch orientierte Gesprédhs-
filhrung. Sehr anschaulich gelingt es, das
Angstproblem im Gesprich zu erkldren, so-
wie Hinweise fiir eine Gesprichsaufnahme
und einen Abbruch zu geben.

Die zunehmende Bedeutung des Gesprichs in
der seelsorglichen Praxis ist auch im katholi-
schen Bereich spiirbar. Das Verlangen nach
individueller Zusprache, nach personlicher
Hilfe an Lebenswendepunkten (Zulehner) hat
sich in verschiedenen Erhebungen der jiing-
sten Zeit deutlich gezeigt. Die Neuordnung
der Sakramente andererseits sieht in ver-
mehrtem Umfang die persénliche Zusprache
des Priesters und das Gesprich vor. Jedem,
der sich den Anforderungen heutiger Seel-
sorge stellt, wird das Buch eine praktische

Hilfe sein.
Eugen Mensdorff-Pouilly

Linz

LEGAUT MARCEL, Die Kirche, meine Mut-
ter und mein Kreuz. (295.) Herder, Frei-
burg 1975. Kart. lam. DM 34.—.

Nimmt man das zuletzt vom V£. erschienene
Buch zur Hand, ist man gespannt, ob es ihm
nach dem bereits frither Gesagten gelungen
ist, den glaubenden Menschen betreffende
Fragen in gleicher Intensitit und Uberzeu-
gungskraft weiterzufiihren. Der neue Bd., der
sich dem #ufleren Erscheinungsbild nach an
die ,Erfahrung mit dem Glauben” und die
sErfahrung mit dem Menschen” anschliet,
beschiftigt sich mit dem Thema Kirche.
Uberraschend ist die Einfachheit, mit der
Zypsammenhinge aufgezeigt und offengelegt
werden. Trotz des Eindruckes, daff das Ge-
sagte stimmt, wagt man jedoch kaum zu hof-
fen, dal es verwirklicht werden kénnte. Dies
macht nachdenklich: Ist es zu utopisch, was
L. meint, wenn er einer neu zu erringenden
Innerlichkeit das Wort redet, aus der heraus
sich alles andere ergeben wiirde; sind seine
Gedanken zuwenig realistisch, zuwenig auf
die Schwachheit und Begrenztheit der Men-
schen bezogen oder ist umgekehrt ein ,Rea-
lismus”, der es fiir unmoglich hilt, daf sol-
ches verwirklicht wird, bereits eine Art des
Unglaubens und der Hoffnungslosigkeit, ge-
gen die sich schon die Predigt des AT und NT
richtet? Ist unsere heutige Kirche zu stark in
festgelegten Formen eingefangen, und sind
deswegen andere Formen kaum mehr denk-
bar? Liegt es in dem uralten Problem, daf
dieselben Formen, die eine Institution
braucht, um vor dem Verfall bewahrt zu
bleiben, zugleich auch die Gefahr mit sich
bringen, dafl sie abschirmen gegen das Wir-
ken des Geistes, der Altes neu macht?

Ob es sich bei den Gedanken Légauts um
eine Weise der Verwirklichung des Evange-
liums handelt, die bestimmten Menschen in

405



