Stérungen. Diese Information vermittelt, be-
sonders da site durch Beispiele gegeben wird,
ein besseres Verstehen und zeigt, auf welche
Weise dabei geholfen werden kann. Gut
wird auch dariiber gesprochen, wie ein hilf-
reiches Wort vom Glauben her eingebracht
werden kann. Literaturangaben am Ende des
Bindchens regen zur empfehlenswerten aus-
fithrlichen Beschiiftigung mit den angeschnit-
tenen Themenkreisen an.

Da jeder Mensch ein hilfreicher Mensch sein
sollte, ist dem Biichlein ein breiter Leserkreis
zu wii en. Es kann auch manchem Betrof-
fenen seine eigene Situation erhellen und so
zur Verarbeitung helfen.
Linz Wilma Immler
SCHARFENBERG JOACHIM, Seelsorge als
Gesprich. Zur Theorie und Praxis der seel-
sorglichen Gesprichsfithrung. (153.) Vanden-
hoeck & Ruprecht, Géttingen 21974, Kart.
lam. DM 21.—.

Kann das Gesprich neben der Verkiindigung
zu einem Strukturelement der Kirche wer-
den? Von dieser Frage geht der Vf.—Psycho-
analytiker und Professor fiir praktische Theo-
logie — aus.

Die Verkiindigung als ,proprium” evangeli-
scher Seelsorge versuchte lange Zeit, sich
gegen den sogenannten ,sikularen Bereich”
abzugrenzen. Als Psychoanalytiker sieht
Sch. den Sinnzusammenhang zwischen Wort
und Heilung und erdffnet dem Leser eine
alte biblische Tradition, die vielfach unbeach-
tet blieb. Ausgehend von D. Bonhoeffers
Meinung, das Wort sei der Konvergenzpunkt
von Theologie und Psychologie, fithrt Sch. in
die GesetzmiBigkeit des Gesprichs und der
Gesprichsfiihrung ein. Im Vordergrund bleibt
das seelsorgliche Amnliegen und die Praxis
des Seelsorgers. Das Seelsorgegesprich wird
nicht einer eigenen Kategorie zugeteilt, son-
dern griindet wesentlich auf Elementen aus
dem freien Gespriich, dem Lehrgespriich, dem
Explorationsgesprich und der sogenannten
helfenden Beziehung. Sch. wehrt sich gegen
eine Zweigeleisigkeit im Denken, nach der
man meint, ,,alle Gleichgewichtsstdrungen des
Menschen mit seiner Umwelt oder auch in
sich selber der sikularen Institution iiber-
lassen zu kénnen, wihrend es lediglich dar-
auf ankomme, festzustellen, ob der Mensch
in seinem Gleichgewicht gegeniiber Gott ge-
stort ist, daB also sein Gottesverhilinis nicht
in Ordnung ist” (61 f). Fallstudien verdeut-
lichen die theorefischen Auseinandersetzun-
gen und tragen zu einer Klirung der Be-
griffe wie Ubertragung und Gegeniibertra-
gung bei. Der an Gesprichsfiihrung inter-
essierte Seelsorger erhilt Richtlinien fiir eine
kritische Selbstpriifung in der Gespridhssitua-
tion und wird auf die Grenzen seiner Kom-
petenz hingewiesen (Neurosen, Psychosen).
Das Kap. ,Mittel und Methoden der
Gesprichsfithrung” behandelt beziehungsfor-
dernde Grundhaltungen, Blockierungen, die

Bedeutung der Frage und gibt Hilfen fiir die
Weiterfithrung des Gespriichs. Angesichts der
oft verwirrenden Vielfalt der Methoden wer-
den dem Leser 3 Grundarten der
Gesprichsfilhrung dargelegt: die verhaltens-
therapeutisch, die klientenzentrierte und die
tiefenpsychologisch orientierte Gesprédhs-
filhrung. Sehr anschaulich gelingt es, das
Angstproblem im Gesprich zu erkldren, so-
wie Hinweise fiir eine Gesprichsaufnahme
und einen Abbruch zu geben.

Die zunehmende Bedeutung des Gesprichs in
der seelsorglichen Praxis ist auch im katholi-
schen Bereich spiirbar. Das Verlangen nach
individueller Zusprache, nach personlicher
Hilfe an Lebenswendepunkten (Zulehner) hat
sich in verschiedenen Erhebungen der jiing-
sten Zeit deutlich gezeigt. Die Neuordnung
der Sakramente andererseits sieht in ver-
mehrtem Umfang die persénliche Zusprache
des Priesters und das Gesprich vor. Jedem,
der sich den Anforderungen heutiger Seel-
sorge stellt, wird das Buch eine praktische

Hilfe sein.
Eugen Mensdorff-Pouilly

Linz

LEGAUT MARCEL, Die Kirche, meine Mut-
ter und mein Kreuz. (295.) Herder, Frei-
burg 1975. Kart. lam. DM 34.—.

Nimmt man das zuletzt vom V£. erschienene
Buch zur Hand, ist man gespannt, ob es ihm
nach dem bereits frither Gesagten gelungen
ist, den glaubenden Menschen betreffende
Fragen in gleicher Intensitit und Uberzeu-
gungskraft weiterzufiihren. Der neue Bd., der
sich dem #ufleren Erscheinungsbild nach an
die ,Erfahrung mit dem Glauben” und die
sErfahrung mit dem Menschen” anschliet,
beschiftigt sich mit dem Thema Kirche.
Uberraschend ist die Einfachheit, mit der
Zypsammenhinge aufgezeigt und offengelegt
werden. Trotz des Eindruckes, daff das Ge-
sagte stimmt, wagt man jedoch kaum zu hof-
fen, dal es verwirklicht werden kénnte. Dies
macht nachdenklich: Ist es zu utopisch, was
L. meint, wenn er einer neu zu erringenden
Innerlichkeit das Wort redet, aus der heraus
sich alles andere ergeben wiirde; sind seine
Gedanken zuwenig realistisch, zuwenig auf
die Schwachheit und Begrenztheit der Men-
schen bezogen oder ist umgekehrt ein ,Rea-
lismus”, der es fiir unmoglich hilt, daf sol-
ches verwirklicht wird, bereits eine Art des
Unglaubens und der Hoffnungslosigkeit, ge-
gen die sich schon die Predigt des AT und NT
richtet? Ist unsere heutige Kirche zu stark in
festgelegten Formen eingefangen, und sind
deswegen andere Formen kaum mehr denk-
bar? Liegt es in dem uralten Problem, daf
dieselben Formen, die eine Institution
braucht, um vor dem Verfall bewahrt zu
bleiben, zugleich auch die Gefahr mit sich
bringen, dafl sie abschirmen gegen das Wir-
ken des Geistes, der Altes neu macht?

Ob es sich bei den Gedanken Légauts um
eine Weise der Verwirklichung des Evange-
liums handelt, die bestimmten Menschen in

405



