Lebenswissen im Raum der Kirche und im
Raum der Gesellschaft. Von diesen Sachfra-
gen her wird die gegenwiirtige Situation des
innerkirchlichen Wandels erst deutlich. Erst
von da her zeigt sich, da8 der gesellschaft-
lche Wandel (der wiederum viele soziale,
politische, Skonomische, aber auch geistige:
darunter auch die Idee des Christentums, Ur-
sachen hat) zu einem treibenden Faktor auch
des Wandels von Religion und Kirche wird.
Daf8 dabei bestimmte ,kirchliche Wirklich-
keiten” fiir Wandlungen anfilliger sind als
andere, ist weiter micht verwunderlich: So
wird man von der ,Amtskirche” (die Gefiihle
des Vf. diirften bei diesem Begriff einer
behutsamen Selbstreflexion bediirfen) ex defi-
mnitione — wegen ihrer Verantwortung fiir
die Identitiit des ,Systems” (im umfassenden
Sinn: also des vorfindbaren Auftrags Jesu)
weniger innovative Reaktionen und Aktio-
nen erwarten diirfen als von manchen (bei-
leibe nicht allen!) Theologen (vor allem auch
nicht von ,der” protestantischen Theologie,
von welcher der Tiibinger Theologe S. iiber-
raschend undifferenziert spricht) oder vor
allem von Priestern, die mit Gruppen (und
wieder nicht allen) aus den Gemeinden zu
tun haben, die unter starker Dissonanzerfah-
rung zwischen Kirche und Gesellschaft
(Schmidtchen) leben. Und sollte nicht der
zuriickgehende direktive EinfluB ,der” Amts-
kirche seit den fiinfziger Jahren etwa iiber
die Seminare nicht eben auch ein Sttick posi-
tive (Re-)Aktion Kirchenverantwortlicher
gegeniiber der differenzierten und schwieri-
geren pastoralen Situation sein? S. deutet
diese Haltung lediglich als ,Madntverlust”.
Wiederum fragt man sich, warum nur diese
Perspektive gesehen wird. Dabei verkenne
ich keineswegs die Problemblindheit mancher
kirchlicher Verantwortlicher oder auch den
Versuch, die Situation durch eine Flucht in
ein weltabgewandtes Getto zu kliren. Aber
selbst wenn es auch in ,der” Amtskirche
solche Bestrebungen gibt, und selbst wenn
sie dort iiberwiegen sollten: So monolitisch
(wie S. unkritisch unterstellt) erweist sich
dem Insider nicht einmal die relativ ge-
schlossene Gruppe des Episkopats. Und die-
ser macht allein keineswegs die Amtskirche
aus. In etwa ist ja auch die untersuchte Prie-
sterschaft ein Stiick dieser Amtskirche.
Neben diesen religionssoziologischen Zusam-
menhingen miiflten (wie etwa die Osterrei-
chische Priesteruntersuchung ergab) auch
sozialpsychische Perspektiven in Fragen der
Innovationsbereitschaft im Klerus mitunter-
sucht werden. Es gibt erwiesenermafien Prie-
ster, die weniger auf Grund von Sozialisa-
tionseinfliissen oder wegen bestimmter Ge-
meindeerwartungen gegen jeglichen Wandel
sind, aus Griinden der eigenen Iden-
titit, die sie durch Verinderungen bedroht
sehen. Urspriingliches religidses Sicherheits-
verlangen macht vor allem dltere Priester
immun gegen Reformen und Wandlungen in
der Kirche in allen Bereichen. Jiingere Men-

schen hingegen haben erwiesenermaflen noch
viel mehr psychische Energien, um ihre noch
keineswegs verfestigbe Perstnlichkeit neu zu
organisieren. Schlieflich stellt sich — aller-
i n jenseits der Studie von S.,
wohl aber in dhrem Anschluf — die entschei-
dende Frage, wie die Wandlungsvorgiinge in
der Kirche, wie sie von S. am Beispiel der
Priesterschaft sehr konkret dingfest gemacht
wurden, zu bewerten sind. Den Eindrud,
den S. zwischen den Zeilen (oft auch in der
Wahl von Ausdriidken) vermittelt, ist zu ein-
fach: Nicht jeder Wandel ist einfach (aus der
Perspektive des Menschen wie des Auftrags
Jesu: was ja am Ende deckungsgleich sein
muf) zu begriiflen, wie freilich auch nicht je-
des Beharren dem Anliegen Jesu und damit
den Menschen dient.
Passau Paul M. Zulehner

RICHTER KLEMENS, Zum Berufspraxis-
bezug des Theologiestudiums. (Studium kath.
Theologie. Berichte — Analysen — Vor-
schlige. Bd. 4) (187.) Benziger, Ziirich 1975.
Kart.

Im bereits vorgestellten Programm der
Curriculum-Revision der Kommission des
Westdeutschen Fakultitentages (vgl. ThP Q
123 [1975], 208 ff) wird nun versucht, wie in
den 3 projektierten Studienphasen der
Berufspraxisbezug des Studiums aktiviert
und realisiert werden konne. Selbstverstind-
lich kénnen nur Anregungen fiir die weitere
Auseinandersetzung iiber diesen Bereich ge-
boten werden. Konkret wird berichtet {iber
die diesbeziigliche Kommissionsarbeit
(W. Bartholomius). Uber Probleme des Be-
reiches und Begriffes ,Tatigkeitsfelder”
(K. Richter) und iiberhaupt den Begriff der
Praxis” (G. Stachel) werden Uberlegungen
und Anregungen geboten. Uber die hoch-
schulpolitische Situation beziiglich der Argu-
mentation zum Praxisbezug in der BRD
(H. Neuser) wird informiert. Ein an die deut-
sche Regentenkonferenz gesandter Frage-
bogen mit einigen Bemerkungen der Adres-
saten wird dargeboten (G. Heinemann und
K. Reinhardt). Schlieflich werden S5 Curri-
culumentwiirfe fiir das Studium von Titig-
keitsfeldern zum projektierten Wahlpflicht-
bereich des Studiums dargeboten: Verkiin-
digung (R. Zerfass), Religitse Erziehung und
Unterrichtung (E. Paul), Beratung (H. Pom-
pey), Gottesdienst (H. Plodk, M. Probst,
K. Richter) und Gemeindeorganisation, Ge-
meindeaufbau (A. Exeler, N. Mette, H. Stein-
kamp). Uber die Verklammerung der 3 Aus-
bildungsphasen berichten vom Standpunkt
der Priester(kandidaten) F. Kamphaus und
fiir die Laientheologen im pastoralen Dienst
L. Karrer. Ein Plidoyer fiir Supervision in
allen 3 Ausbildungsphasen bietet H. Stein-
kamp. Uber studienbegleitende Praktika eine
Kiirzestinformation von H. Reifenhiuser. Be-
ziiglich der Erfahrungen der Weiterbildung
in der Studienphase bringt W. Friedberger

407



Freisinger Erfahrungen ein. Schlieflich In-
formationen iiber titigkeitsfeldorientierte
theol. Ausbildung auerhalb der theol. Hoch-
schulen: an einer Fachhochschule (H. Reifen-
hduser), Priesterausbildung in der Praxis
(K. Lenfers) und praxisbegleitende Ausbil-
dung (H. Goeke: Ein zweifellos interessanter
Miinsteraner-Versuch, die vortridentinische
Ausbildung der Priesterkandidaten in Pfar-
ren und nicht Seminaren vorzunehmen).
Exemplarisch wird zuletzt versucht, fiir die
Ficher Kirchengeschichte (K. Wittstadt) und
systematische Theologie (E. Klinger) einiges
zur Diskussion zu bringen.

Die dargebotenen Argumente und Erfahrun-
gen sind unabhingig von der durch die
Curriculum-Kommission projektierten deut-
schen Studienreform wichtiges Uberlegungs-
material fiir jede theol. Ausbildung heute.
Die vorgelegten Uberlegungen helfen zu
einer differenzierteren Schau des meist recht
unartikulierten Wunsches nach mehr ,,Praxis”
in der Ausbildung. Die vorgelegten Curri-
culumentwiirfe bediirften meines Erachtens
vor allgemeiner Einfiihrung besserer Evaluie-
rung. Ein wesentliches Problem scheint mir
darin zu liegen, wie man nun das doch wie-
der viel deutlicher erkannte Desiderat einer
mbglichst umfassenden theol. Ausbildung
(Notwendigkeit der beruflichen Flexibilitit,
Gefahr des ,Fachidiotentums”, zunehmende
Berufsmobilisierung und so weiter) mit den
hier im Trend vorliegenden Spezialisierungs-
wiinschen vereinen kann, ohne zu utopischen
Studiendauern zu kommen. Meines Erachtens
fehlt es (zumindest in meinem Einschau-
bereich) weitgehend an der Bereitschaft fast
aller Beteiligten, die Studienphase des Stu-
dierenden von dem ungeheuren Ballast an
Nebenbeschiftigungen und zeitraubenden
Verpflichtungen” so weitgehend frei zu hal-
ten, da man von einem tatsichlichen inten-
siven Studium sprechen kann. Die in jenem
Bereich gewonnenen Erfahrungen wiren sehr
wohl zu gewinnende Freirdume, die dem
notwendigen Praxisbezug des Theologiestu-
diums gewidmet werden sollten. Es ist aber
utopisch zu erwarten, daB in der de facto zur
Verfiigung stehenden Zeit sowohl die Auf-
gabe eines ,,Glaubenskatechumenates”, einer
verantworteten Zurkenntnisnahme des von
der Theologie erforschten Wirklichkeitsfel-
des mit ihren Methoden (und nicht nur mit
einigen Rosinen), sowie eine verantwortete
Auseinandersetzung mit der fiir den Beruf
angestrebten Praxis unter einen Hut zu brin-
gen sind. Gelingt es nicht, hier Remedur zu
schaffen, so bin ich iiberzeugt, da trotz
gegenteiliger Versi gen nur ein noch
immer groBerer Dilettantismus um sich grei-
fen wird.

Salzburg Wolfgang Beilner
LOTZ JOHANNES B., Tod als Vollendung.
Von der Kunst und Gnade des Sterbens.
(142)) Knecht, Frankfurt/M. 1976. Linson
DM 16.80.

408

Das Buch bringt die Verdffentlichung des
vollstindig ausgearbeiteten Manuskriptes der
Vorlesungen iiber den ,Tod in theologischer
Sicht”, die V£. bei den Salzburger Hochschul-
wochen 1975 — sie standen unter dem Leit-
thema ,,Grenzerfahrung Tod” — hielt. ,Es
sucht zu der Lebenskunst hinzufiihren, die
wihrend des irdischen Lebens stets das
andere Leben, das darin vorgezeichnet ist,
vor Augen hat” (7). L. geht von der Uber-
zeugung aus, daf sich der Tod in theologi-
scher Sicht nficht klidren 1d8t, ohne da8 zuvor
der Tod in philosophischer Sicht betrachtet
wird. So geht es in der 1. Vorlesung um eine
~Phinomenologie des Todes”, die in einer
Gesamtschau all das zusammenzufassen sucht,
was die unmittelbare Erfahrung uns iiber
den Tod lehrt. Dadurch wird das Erschei-
nungsbild des Todes gewonnen, bei dem —
in der 2. Vorlesung — die ,,Ontologie oder
Metaphysik des Todes” ansetzen kann.

Weil der Mensch Person ist, das zeigt die
1. Betrachtung, steht der Mensch anders zum
Tod als das Tier: Sterben ist mehr als Ver-
enden. Durch das wissende, personale Ver-
hiltnis zum Tod ist dem Menschen aber auch
die Auseinandersetzung mit ihm auferlegt.
Das geschieht in der 2. Vorlesung, die zu
kliren sucht, was der Tod zuinnerst und in
Wahrheit ist, ein Ende oder ein Anfang.
Unzureichende Sichten werden aufgezihlt:
Materialismus, Biologismus, der Humanis-
mus in seiner diesseitig-technischen Pri-
u. a.,, um zur anthropologisch-persona-
en Ebere zu gelangen, auf der allein die
Ldsung der Frage nach dem ereignishaften
Sinn des Todes zu beantworten ist: nimlich
das Offenbarwerden der Unsterblichkeit des
Menschen und nicht nur der Seele. Gedanken,
die im Gefolge K. Rahners und seiner ,, Theo-
logie des Todes” (1958) entwickelt werden.
Innerhalb dieser Vorlesung geht L. der ,,Un-
sterblichkeit im Spiegel der Geschichte” nach.
Gesdhichtlichkeit und Selbstfindung des Men-
schen gehSren zusammen, und zwar so, dafl
gerade im Tod der Ubergang zum Ganz-
Sein geschehen kann. Auch schon in diesem
Sinn: Tod als Vollendung. Immer wieder
stark und nachhaltig von Heidegger angeregt,
kommt L. in dieser 2. Vorlesung zu den
tiefsten Aussagen, wo er die ,Grundspan-
nung Seiendes-Sein” erliutert und von da-
her den Tod ,nicht die Auflésung im Seien-
den, sondern das Verschwinden im Geheim-
nis des Seins” nennt (75), weshalb der Tod
des Menschen nichts anderes als Verwand-
lung ist.
Die 3. Vorlesung bringt die , Theologie des
Todes”, die christologisch begiindet und in
das Licht der Heilsgesdhichte als der
Geschichte der Vollendung gestellt wird. Die
von der neueren Theologie gegebenen Ant-
worten auf die alten Fragen nach dem ,,Zwi-
schenzustand” (zwischen dem individuellen
Tod und der allgemeinen Auferwedkung der
Toten), wie sie von L. Boros, G. Lohfink u. a.
gegeben werden, macht sich L. nicht zu eigen.



