
GÜNTER ROMBOLD

Kunst als Prophetie
Zur Situation der Kunst
Die Situation der Kunst, die lee bereits VL Jahrzehnten mıit den Worten ausdrückte:
„Uns tragt eın Vo e hat sich weiter verschärft. Während spätkapitalistischen
esten clevere anager Kunstwerke als Statussymbol und Wertanlage verhökern,
wird staatskommunistischen sten („Staatskommunismus” 1st eigentlich eine CONMN-
t+radictio adiecto) die Kunst ideologischen Verbrämung des eigenen Systems
mißbraucht, falls 1A11l cht vorzieht, nichtlinientreue Kunst in den Westen Zzu

exportieren, dafür Devisen einzuheimsen.
Dabei gerät der Begriff der Kunst celbst 1ın eıne Krise. Seit Marcel amp eiınen
Flaschentrockner und eiıne Klosettmuschel ausstellte, ist immer wieder Anti-Kunst
proklamiert worden. Die rage ıst allerdings, ob damit IUr eın bestimmter Begriff
VO  s Kunst oder ob Kunst überhaupt angegriffen werden soll und getroffen WIT!  d.
Für die Kunstauffassung des J sind Zwel Phänomene charakteristisch: die L:  rivat-  e
sammlung und das Uuseum. In beiden Fällen wird Kunst ausgegrenzt der übrigen
Wirklichkeit Die verhängnisvolle Folge ist, man das Gestaltete überhaupt
wahrnimmt, \a  AT  eNN in eine bestimmte Bewußtseinsstellung einnimmt, nämlich die des
Kunstgenusses. Ist esP Bewußtseinsstellung nicht vorhanden, SO geht 1an achtlos
den erstaunlichsten Dingen vorbei. Dagegen protestieren ada und die Nachfolger,
wobei der 5atz „Nichts ist Kunst“ unversehens den anderen „Alles ist Kunst  ‚I4
umschlagen kannn Der ürger, der gewohnt Wal, SPINe Wohnung mıt unst
schmücken, steht iırrıtiert VOT diesem Phänomen und weiß gerade mıi1t den ınteressan-
testen Obijekten und wegweisenden Tendenzen nichts anzufangen. Wie soll INan auch
Minimal oder Concept Art sammeln, VvVon appenings schweigen. Die
beamteten Verteiler staatlicher Subventionen sich (  d} SO schwer. Schließlich
kann den Museumsbesuchern auch nich  en zuviel ‚p E überhaupt
selbst zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem zZu unterscheiden versteht. unst
drängt wieder die Offentlichkeit, aber nicht eine Gtaat protektionierte.
Schon Picasso hatte dagegen protestiert, mıiıt unst Wohnungen ausgeschmückt
werden. „Guernica” ıst trotzdem ın einem Museum gelandet eute gehen die Kunst-
ler auf die Straße, uUum dort verkaufen oder schockieren. der 661e veranstalten
wıe Kar! Prant/| 5ymposien, un gemeinsam mit anderen ın der Landschaft, 1n einem
teinbruch, arbeiten.
Bemerkenswert ıst die Unsicherheit des Marxismus VOI dem Phänomen Kunst. Kar!l!
MarTx selhbst 1  V  AMaT sich bewußt, daß die unst sich B  Pr hne Gewalt SPIN System
einordnen läßt „Be der Kunst ist bekannt, bestimmte Blütezeiten derselben ke  1=-
NCSWeEeBS Verhältnis ZUT: allgemeinen Entwicklung der Gesellschaft, also auch der
materiellen Grundlage, gleichsam des Knochenbaus ihrer Organisation, stehn‘‘1
Werner Hofmann hat seiner Schrift „Kunst und olitik” gezeigt, wWIie der Marxis-

den zwanzlıger Jahren die revolutionären Tendenzen der Kunst, clie alle
Marxismus hindrängten, zurückgestoßen hat Schon 1925 stellte Lissitzky betroffen
fest „Man -  z VvVon oben ei1ne revolutionäre Kunst schaffen. Der Staat hat immer
eınen avid gehabt, der heute den Schwur der Horatier und mMOTgSeEN die Krönung
Napoleons malt Nur: heute £ehlt der Da  dll icht minder schockiert zeıigte sich Brecht
darüber, INan 1€e Künstler der stalinistischen Ära dazu ZWAaNg, „sozialistische
nhalte“” „bürgerlichen ormen  d auszudrücken. Werner Oofmann acht die bos-

j Karl Marx, Einleitung Ar Kritik der politischen Okonomie, Marx-Engels, Werke,
Berlin 1957 ff), Bd. 13, 640.,

GÜNTER ROMBOLD 

Kunst als Prophetie 

Zur Situation der Kunst 

Die Situation der Kunst, die Klee bereits vor Jahrzehnten mit den Worten ausdrückte: 
„Uns trägt kein Volk.11

, hat sich weiter verschärft. Während im spätkapitalistischen 
Westen clevere Manager Kunstwerke als Statussymbol und Wertanlage verhökern, 
wird im staatskommunistischen Osten (,,Staatskommunismus11 ist eigentlich eine con­
tradictio in adiecto) die Kunst zur ideologischen Verbrämung des eigenen Systems 
mißbraucht, falls man es nicht vorzieht, nichtlinientreue Kunst in den Westen zu 
exportieren, um dafür. Devisen einzuheimsen. 
Dabei gerät der Begriff der Kunst selbst in eine Krise. Seit Marcel Duchamp einen 
Flaschentrockner und eine Klosettmuschel ausstellte, ist immer wieder Anti-Kunst 
proklamiert worden. Die Frage ist allerdings, ob damit nur ein bestimmter Begriff 
von Kunst oder ob Kunst überhaupt angegriffen werden soll und getroffen wird. 
Für die Kunstauffassung des 19. Jh. sind zwei Phänomene charakteristisch: die Privat­
sammlung und das Museum. In beiden Fällen wird Kunst ausgegrenzt aus der übrigen 
Wirklichkeit. Die verhängnisvolle Folge ist, daß man das Gestaltete überhaupt nur 
wahrnimmt, wenn man eine bestimmte Bewußtseinsstellung einnimmt, nämlich die des 
Kunstgenusses. Ist diese Bewußtseinsstellung nicht vorhanden, so geht man achtlos an 
den erstaunlichsten Dingen vorbei. Dagegen protestieren Dada und die Nachfolger, 
wobei der Satz „Nichts ist Kunst" unversehens in den anderen „Alles ist Kunst" 
umschlagen kann. Der Bürger, der gewohnt war, seine Wohnung mit Kunst auszu­
schmücken, steht irritiert vor diesem Phänomen und weiß gerade mit den interessan­
testen Objekten und wegweisenden Tendenzen nichts anzufangen. Wie soll man auch 
Minimal Art oder Concept Art sammeln, von Happenings ganz zu schweigen. Die 
beamteten Verteiler staatlicher Subventionen tun sich genau so schwer. Schließlich 
kann man den Museumsbesuchern auch nicht zuviel zumuten, falls man überhaupt 
selbst zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem zu unterscheiden versteht. Kunst 
drängt wieder in die Öffentlichkeit, aber nicht in eine vom Staat protektionierte. 
Schon Picasso hatte dagegen protestiert, daß mit Kunst Wohnungen ausgeschmückt 
werden. ,,Guernica" ist trotzdem in einem Museum gelandet. Heute gehen die Künst­
ler auf die Straße, um dort zu verkaufen oder zu schockieren. Oder sie veranstalten 
wie Karl Prantl Symposien, um gemeinsam mit anderen in der Landschaft, in einem 
Steinbruch, zu arbeiten. 
Bemerkenswert ist die Unsicherheit des .Marxismus vor dem Phänomen Kunst. Karl 
Marx selbst war sich bewußt, daß die Kunst sich nicht ohne Gewalt in sein System 
einordnen läßt: ,,Bei der Kunst ist bekannt, daß bestimmte Blütezeiten derselben kei­
neswegs im Verhältnis zur allgemeinen Entwicklung der Gesellschaft, also auch der 
materiellen Grundlage, gleichsam des Knochenbaus ihrer Organisation, stehn"1• 

Werner Hofmann hat in seiner Schrift „Kunst und Politik" gezeigt, wie der Marxis­
mus in den zwanziger Jahren die revolutionären Tendenzen der Kunst, die alle zum 
Marxismus hindrängten, zurückgestoßen hat. Schon 1925 stellte Lissitzky betroffen 
fest: ,,Man sucht von oben eine revolutionäre Kunst zu schaffen. Der Staat hat immer 
einen David gehabt, der heute den Schwur der Horatier und morgen die Krönung 
Napoleons malt. Nur: heute fehlt der David." Nicht minder schockiert zeigte sich Brecht 
darüber, daß man die Künstler in der stalinistischen Ära dazu zwang, ,,sozialistische 
Inhalte11 in „bürgerlichen Formen" auszudrücken. Werner Hofmann macht die bos-

1 Karl Marx, Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie, MEW ( = Marx-Engels, Werke, 
Berlin 1957 ff), Bd. 13, 640. 

19 



hafte Bemerkung: „Damit der erstarrte Marxismus S Bildungsbürger-
geschmack 6e1Nes Begründers .  z
He Ursachen ese altung des Staatskommunismus sind leicht einzusehen: eine
revolutionäre unst stellt sich ımmer das ystem, und nich:  rr BCHR
das fremde das WAar'  y Propaganda), sondern noch mehr SEn eigene. Das aber

kein ystem dulden. Staatskommunistische Kunst hat daher dasselbe Zzu bewerk-
stelligen wıe tionalsozialistische unst nach In Josef Goebbels: „Or-
ganisation des Optimismus”. S0 11e1i ist das ja nicht. runde fordert Platon der
Politeia chts anderes: „in den S5taat ı6t der Teil der Dichtkunst aufzunehmen,
der Gesänge clie Götter und Loblieder auf ‚effliche M  anner  . hervorbringt‘® Die
Kirche hat da auch einige Erfahrung, Die Kunst des Barock Jar (unter anderem!) die
Kunst der Gegenreformation und sollte 3  te wieder die katholischen Ottes-
häuser locken. Und der Kult des ‚trefflichen Mannes  ‚04 Luther hat eine
tion von Luther-Bildern besorgt.
Problematische Alternativen
Wo ist 1Un der Platz des Künstlers und der unst? GSoll unmittelbar n der
Umegestaltung der gesellschaftlichen Wirklichkeit mitarbeiten und auf die Barrikaden
steigen?
Das kann einmal richtig sein schließlich hat der Künstler wıe jeder andere das
Recht, auf die Barrikaden zu steigen, W  JEn eine Extremsituation dazu heraus-
Or Da zeigt SI vielleicht SOBAarT, cht NUur ann! Künstler Kunst her-
vorbringen. ] entsteht Kunst WIe beim arıser Maiaufstand oder den
Tagen der russischen nvasion in der CSSR. Für einen Augenblick scheint sich die
Zukunftsvision VO  5 Karl Marx Zu verwirklichen: „In einer kommunistischen esell-
‘  schaft gibt ei1ne Maler, sondern höchstens Menschen, die uni anderem a1ch
malen.“” Dahinter steht bekanntlich die utopische Vorstellung, Ia eiıner Ommuni-
stischen Welt die Arbeitsteilung aufgehoben würde.
Können solche Extremsituationen verallgemeinert werden? Kann die Aufgabe
der „Kunst“ auf diese Möglichkeit einschränken? Das eße, einem höchst einseltigen
enken verfallen.
Die andere tremhaltung ist die des Rückzuges die innere Emigration, zu der sich
Männer wıe skar Schlemmer der N5-Zei; entschlossen haben. Heute ziehen zahl-
reiche Maler und Schriftsteller der Sowjetunion VOT, auf SO W  e1se dem Zwang

efohlenen sozialistischen Realismus entkommen.
Hinter dieser Haltung e1ine sehr verschiedene stellung stehen. Sie kann 5
einer Ablehnung eser bestimmten oder der Überzeugung von der grund-
csätzlichen Unvereinbarkeit VO Kunst und Politik hervorgehen. Im ist der
Rückzug die 1INNeEeTEe Emigration eın politischer Akt, e1n Akt des Protestes, 1
zweiten Fall wird Kunst als Eigenbereich proklamiert, der von der Politik unberührt
bleibt.
elchen Bezug hat Kunst ın der Vergangenheit ZUYF gesellschaftlichen Realität gehabt?

dieser Stelle ist eiıne Uurze ückblendung die Geschichte Platz Weliche Rolle
hat Kunst in ihr gespielt?
Ich glaube, e5 unmöglich ist, darauf ein! einzige Antwort ZU finden. Die Funktion
der Höhlenmalereien als Jagdzauber läßt sich kaum vergleichen etwa mıit der imperialen
Kunst des römischen Kaiserreiches, eren Aufgabe die Verherrlichung des Kaiserhauses
Wäar (ein klassisches Beispiel: das Relief der Vergöttlichung des Antoninus Pius
iardino della igna Vatikan. Der Genius der Unsterblichkeit tragt das kaiserliche

Werner Hofmann, uns und Politik, Köln 1969, 19.,
Taton, Politeia 607

hafte Bemerkung: ,,Damit kehrte der erstarrte Marxismus zum Bildungsbürger­
geschmack seines Begründers zurück'11• 

Die Ursachen für diese Haltung des Staatskommunismus sind leicht einzusehen: eine 
revolutionäre Kunst stellt sich immer gegen das System, und zwar nicht nur gegen 
das fremde (das wäre Propaganda), sondern noch mehr gegen das eigene. Das aber 
kann kein System dulden. Staatskommunistische Kunst hat daher dasselbe zu bewerk­
stelligen wie nationalsozialistische Kunst nach einem Wort von Josef Goebbels: ,,Or­
ganisation des Optimismus". So neu ist das ja nicht. Im Grunde fordert Platon in der 
Politeia nichts anderes: ,,In den Staat ist nur der Teil der Dichtkunst aufzunehmen, 
der Gesänge an die Götter und Loblieder auf treffliche Männer hervorbringt"3• Die 
Kirche hat da auch einige Erfahrung. Die Kunst des Barock war (unter anderem!) die 
Kunst der Gegenreformation und sollte die Leute wieder in die katholischen Gottes­
häuser locken. Und der Kult des „trefflichen Mannes" Martin Luther hat eine Inßa­
tion von Luther-Bildern besorgt. 

Problematische Alternativen 

Wo ist nun der Platz des Künstlers und der Kunst? Soll er unmittelbar an der 
Umgestaltung der gesellschaftlichen Wirklichkeit mitarbeiten und auf die Barrikaden 
steigen? 
Das kann einmal richtig sein; schließlich hat der Künstler - wie jeder andere - das 
Recht, auf die Barrikaden zu steigen, wenn eine Extremsituation ihn dazu heraus­
fordert. Da zeigt sich vielleicht sogar, daB nicht nur sogenannte Künstler Kunst her­
vorbringen. Es entsteht anonyme Kunst wie beim Pariser Maiaufstand oder in den 
Tagen der russiscnen Invasion in der CSSR. Für einen Augenblick scheint sich die 
Zukunftsvision von Karl Marx zu verwirklichen: ,,In einer kommunistischen Gesell­
schaft gibt es keine Maler, sondern höcnstens Menscnen, die unter anderem aucn 
~en." Dahinter steht bekanntlicn die utopische Vorstellung, daB in einer kommuni­
stischen Welt die Arbeitsteilung aufgehoben würde. 
Können solche Extremsituationen verallgemeinert werden? Kann man die Aufgabe 
der „Kunst" auf diese Möglichkeit einschränken 7 Das hieße, einem höchst einseitigen 
Denken verfallen. 
Die andere Extremhaltung ist die des Rückzuges in die innere Emigration, zu der sich 
Männer wie Oskar Schlemmer in der NS-Zeit entschlossen haben. Heute ziehen zahl­
reiche Maler und Schriftsteller in der 'Sowjetunion es vor, auf solche Weise dem Zwang 
zum befohlenen sozialistischen Realismus zu entkommen. 
Hinter dieser Haltung kann eine sehr verschiedene Einstellung stehen. Sie kann aus 
einer Ablehnung dieser bestimmten Politik oder aus der Oberzeugung von der grund­
sätzlichen Unvereinbarkeit von Kunst und Politik hervorgehen. Im ersten Fall ist der 
Rückzug in die innere Emigration selbst ein politischer Akt, ein Akt des Protestes, im 
zweiten Fall wird ·Kunst als Eigenbereich proklamiert, der von der Politik unberührt 
bleibt. 

Welchen Bezug hat Kunst in der Vergangenheit zur gesellschaftlichen Realität gehabt? 

An dieser Stelle ist eine kurze Rückblendung in die Geschichte am Platz. Welche Rolle 
hat Kunst in ihr gespielt? 
Ich glaube, daB es unmöglich ist, darauf eine einzige Antwort zu finden. Die Funktion 
der Höhlenmalereien als Jagdzauber läBt sich kaum vergleichen etwa mit der imperialen 
Kunst des römischen Kaiserreiches, deren Aufgabe die Verherrlichung des Kaiserhauses 
war ( ein klassisches Beispiel: das Relief der Vergöttlichung des Antoninus Pius im 
Giardino della Pigna im Vatikan. Der Genius der Unsterblichkeit trägt das kaiserliche 

:! Werner Hofmann, Kunst und Politik, Köln 1969, 19. 
3 Platon, Politeia 607 a. 

20 



Ehepaar, VC.( diern umgeben ist, die Die sitzende Roma und die Per-
sonifikation des ampus Martius blicken dem aar nach)
Mittelalterliche Kunst wiederum entwirft eine Gegenwelt, reich Paradiesen und
Nse. der Seligkeiten, aber ebenso TeIl| il Angstträumen von Gerichts- und Ööllen-
SZENEN. Die Bilder e1nes Fra Angelico mut ihren zarten, sanften, hellen Farben S11
solche Traumgebilde, WwIe umgekehrt die Dämonen und Monstren der omanik
Ausgeburten der Phantasie sind.
Es erhebt sich die rage Ist 12e Kunst nichts anderes als der Spiegel der innNneren und
äußeren Welt einer Epoche? der kann sie auch Einfluß darauf gewiınnen, S1e
Wirklichkeit verändern, Etw. Sinne des arxschen Postulates der These HCcgecn
Feuerbach: IID  he Philosophen (hier sprich: Künstler) haben die Welt Ur verschieden
interpretiert, kommt darauf an, S1€e zZu verändern
erfen eiınen Blick auf die Übergangszeiten, die für g  E Problem von beson-
derer Bedeutung sind.
Offensichtlich hat gerade große Kunst ıimmer Neues gebracht, Jar 612e Ausdruck e1nNes
P1I1 Sehens, eıner Bewußtseinslage. S0 tauchen der Spätantike, Jh.,
interessanterweise also bereits VOoTr dem Dieg des Christentums, nNeue Tendenzen auf,
die auf das Flächige gehen, das die BanzZe frühmittelalterliche Kunst So eichnend
ist, und die formale Voraussetzung bildet für die Entrückung der Wirklichkeit 11s  Dı
Jenseitige. enNso erkämpfen die Maler der Renaissance Schritt £ür Schritt die Wieder-
eroberung der Darstellung der irdischen Wirklichkeit.
In 60 Entwicklungen ereignet sich höchstwahrscheinlich beides Eine ® Be-
wußtseinslage -  gn ihren uS!  ck, und umgekehrt wirken ese er prägend auf
das Gehen der Zeitgenossen, helfen alcı mut, ihre Bewußtseinslage zZzu verändern. Uns
£ä1lt eın Wort von Paul Klee e1n, das diesem iInne verstanden werden
„Kunst gibt nich!  pr das Sichtbare wieder, condern macht sichtbar‘““
1e eigentlich revolutionäre Aufgabe der Kunst besteht cicher eher diesem Gicht-
barmachen, alsc einem unmittelbaren Aufruf, auf die Barrikaden ZU steigen.
Die j  0U Situation se1t der Aufklärung
Wir onnen  .. uns allerdings nicht verhehlen, dafı die Öituation der Kunst seit der Auf-
ärung grundlegend anders geworden ist; daß dieser Einschnitt tiefer reicht als andere
vorhergehende.
Die E1 Bewußtseinsstellung ist kritisch, worauf schon Hegel sel Asthetik hin-
gewilesen hat „In unseren Jagen hat sich tact bei allen Völkern die Bildung der
Reflexion, die ritik und bei uns Deutschen die Freiheit der Gedanken a1uch der
Künstler bemächtigt und 61e in betreff auf den Stoff und die Gestalt ihrer Produktion,
nachdem auch die notwendigen besonderen Gtadien der romantischen Kunstform durch-
laufen SIN  d, ZUu einer gemacht”4, Fortan ıst der alve Künstler
eine Ausnahme, und der „sentimentalische” Sinne Schillers (wir würden SagenN:
der „reflektierende”) wird die ege|
Von entscheidender Bedeutung 1st ferner das veränderte Verhältnis ZU:  - Natur und
Geschichte. oethe konnte seinem Verhältnis Natur 1m Tiefurter Journal VL 1782
noch folgendermaßen Ausdruck geben
„Natur! Wir csind ihr umgeben und umschlungen unvermögend, aQus ihr heraus-
zutreten, und unvermögend, tiefer in G1€e hineinzukommen. Ungebeten und ungewarnt
nımmt 561e den Kreislauf ihres Tanzes auf und treibt sich mit uns fort, bis WIT
ermüdet sind und ihrem ÄArme ntfallen
Sie hat mich hereingestellt, S1e wird mich auch erausführe: TIraue mich ihr.
Sie mMag muift IMIr  w chalten 5ie wird ihr Werk -  pa hassen. spra icht V.d ihr.

Ä eorg W ilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Asthetik, Theorie-Werkausgabe,
Frankfurt 1970, Bd 14, 235,

Ehepaar, das von Adlern umgeben ist, in die Lüfte. Die sitzende Roma und die Per­
sonifikation des Campus Martius blicken dem Paar nach). 
Mittelalterliche Kunst wiederum entwirft eine Gegenwelt, reich an Paradiesen und 
Inseln der Seligkeiten, aber ebenso reich an Angstträumen von Gerichts- und Höllen­
szenen. Die· Bilder eines Fra Angelico mit ihren zarten, sanften, hellen Farben sind 
solche Traumgebilde, so wie umgekehrt die Dämonen und Monstren der Romanik 
Ausgeburten der Phantasie sind. 
Es erhebt sich die Frage: Ist die Kunst nichts anderes als der Spiegel der inneren und 
äußeren Welt einer Epoche? Oder kann sie auch Einfluß darauf gewinnen, kann sie 
Wirklichkeit verändern, etwa im Sinne des Marxschen Postulates der 11. These gegen 
Feuerbach: ,,Die Philosophen (hier sprich: Künstler) haben die Welt nur verschieden 
interpretiert, es kommt darauf an, sie zu verändern"? 
Werfen wir einen Blick auf die Obergangszeiten, die für unser Problem von beson-
derer Bedeutung sind. · 
Offensichtlich hat gerade große Kunst immer Neues gebracht, war sie Ausdruck eines 
neuen Sehens, einer neuen Bewußtseinslage. So tauchen in der Spätantike, im 3. Jh., 
interessanterweise also bereits vor dem Sieg des Christentums, neue Tendenzen auf, 
die auf das Flächige gehen, das für die ganze frühmittelalterliche Kunst so bezeichnend 
ist, und die formale Voraussetzung bildet für die Entrückung der Wirklichkeit ins 
Jenseitige. Ebenso erkämpfen die Maler der Renaissance Schritt für Schritt die Wieder­
eroberung der Darstellung der irdischen Wirklichkeit. 
In solchen Entwicklungen ereignet sich höchstwahrscheinlich beides: Eine neue Be­
wußtseinslage sucht ihren Ausdruck, und umgekehrt wirken diese Bilder prägend auf 
das Sehen der Zeitgenossen, helfen also mit, ihre Bewußtseinslage zu verändern. Uns 
fällt ein Wort von Paul Klee ein, das in diesem Sinne verstanden werden kann: 
,,Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar". 
Die eigentlich revolutionäre Aufgabe der Kunst besteht sicher eher in diesem Sicht­
barmachen, als in einem unmittelbaren Aufruf, auf die Barrikaden zu steigen. 

Die neue Situation seit der Aufklärung 

Wir können uns allerdings nicht verhehlen, daß die Situation der Kunst seit der Auf­
klärung grundlegend anders geworden ist; daß dieser Einsdmitt tiefer reicht als andere 
vorhergehende. 
Die neue Bewußtseinsstellung ist kritisch, worauf schon Hegel in seiner Ästhetik hin­
gewiesen hat: ,,In unseren Tagen hat sich fast bei allen Völkern die Bildung der 
Reflexion, die Kritik und bei uns Deutschen die Freiheit der Gedanken auch der 
Künstler bemächtigt und sie in betreff auf den Stoff und die Gestalt ihrer Produktion, 
nachdem auch die notwendigen besonderen Stadien der romantischen Kunstform durch­
laufen sind, sozusagen zu einer tabula rasa gemacht"'· Fortan ist der naive Künstler 
eine Ausnahme, und der „sentimentalische" im Sinne Schillers (wir würden sagen: 
der „reflektierende") wird die Regel. 
Von entscheidender Bedeutung ist ferner das veränderte Verhältnis zur Natur und zur 
Geschichte. Goethe konnte seinem Verhältnis zur Natur im Tiefurter Journal von 1782 
noch folgendermaßen Ausdruck geben: 
,,Natur! Wir sind von ihr umgeben und umschlungen - unvermögend, aus ihr heraus­
zutreten, und unvermögend, tiefer in sie hineinzukommen. Ungebeten und ungewarnt 
nimmt sie uns in den Kreislauf ihres Tanzes auf und treibt sich mit uns fort, bis wir 
ermüdet sind und ihrem Arme entfallen ... 
Sie hat mich hereingestellt, sie wird mich auch herausführen. Ich vertraue mich ihr. 
Sie mag mit mir schalten. Sie wird ihr Werk nicht hassen. Ich sprach nicht von ihr. 

4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik, in: Theorie-Werkausgabe, 
Frankfurt 1970, Bd. 14, 235. 

21 



Ne:  1n, VaS wahr ist und falsch ist, alles hat gesprochen Alles 1ST ihre alles
ihr Verdienst
Während Goethe sich der Natur hingibt, versucht der nachgoethesche ens: die
Natur verwandeln
enso geht e5 der Geschichte Sie wird nicht mehr gegeben, sondern VO'!
enschen gestaltet verstanden Damit eilich hört auch die Verbindlichkeit der BCHE-
benen geschichtlichen Situation auf An die Gtelle des geschlossenen Zeitstils trıtt
Stilpluralismus lochmals Hegel „In dieser elise steht dem Künstler, dessen Talent
und Genie für sich JIL der rüheren Beschränkung auf e bestimmte Kunstform
befreit 15t J jede Form W]  _ jeder Stoff AI Dienst und Gebot‘®
Nähern S dem „Ende der Kunst‘?
Wir S55C11, laß nach Hegel das Ende der Kunst m1{ der Vollendung der Geschichte
zusammenfällt, WeNnn „der Geist AL S]| alc Weltgeist sich vollendet‘ wenn das Ziel
der Geschichte erreicht 15 „das absolute Wissen, oder der sich als Geist issende
Ge:  15  tua Wir ebenso, der arxismus kräftige Anleihen bei dieser egel-
schen Eschatologie gemacht hat, indem I allerdings Hegel Kopf auf die 5
gestellt und den Kommunismus als Endziel der Geschichte erklärt hat Es blieb den
etzten chriften von Herbert arcuse vorbehalten, diesen Gedanken auf die Kunst
anzuwenden Fr äaußert die Vermutung, Kunst dem zugehörig S5C1, , Was Marx die
Vorgeschichte der Menschheit der Geschichte des Menschen VOLr

Befreiung zZu e1Nner £re;  en Gesellschaft „Die Verwirklichung Kunst alc
Prinzip gesellschaftlicher Rekonstruktion se[t einen grundsätzlichen gesellschaftlichen
Wandel D  1ese Vorstellung Von Kunst als Technik oder als Anleitung ZUM1
ufbau E1NEeT Gesellschaft verlangt nach dem Zusammenspiel Von Wissenschaft, Tech-
nik un! schöpferischer Phantasie, E eın LIEeUES Lebenssystem entwerten unı auf-
rechtzuerhalten‘‘? Das dann zugleich die „Aufhebung und Transzendierung der
Kunst
Man sich umgekehrt Tragen, ob icht die Vollendung der Geschichte zugleich
ihre Aufhebung bedeutet Dem „kritischen Kritiker” SE rlaubt weNMNger ystema-
tisch zu denken als ege. Marx und Marcuse, und die Frage, ob und . die
Geschichte ihr Ziel erreicht offen zu lassen Uns genugt die Feststellung, daß se1ıt der
Autklärung nachweisbare tiefgreifende Veränderungen inı Verhältnis mn Kunst und
Gesellschaft eingetreten SIN ‚Wwel davon haben AT bereits konstatiert Einerseits
versuchen das politische und kommerzielle Management, die Kunst in 1e€ S  nd zu
bekommen, w ichts prinzipiell Neues darstellt aber kaum jemals mıt solcher Per-
ektion betrieben wurde Andererseits entzieht sich der Künstler diesem Druck oftmals
durch innere  — Emigration

fragt sich allerdings, ob diese Tatsachen, ernst nehmen csind nicht doch
Randerscheinungen sind ob icht vielmehr die eigentlichen künstlerischen Entschei-
dungen Han anderer Stelle fallen

Kungst als Protest
Die ypothese gewagt Kunst seit der Aufklärung wWEeI:  thin als Protest
die Welt wIie sich vorfindet ZU verstehen ist Dieses kritische Moment findet sich

£früheren Zeiten 3 11L Ansätzen Eine Vorwegnahme der modernen Situation findet
teilweise bereits spaten Mittelalter Die Künstler beginnen, die Torheiten der
Menschen geißeln denken NAUT die zahlreichen Darstellungen der
sünden Die Bosheit der Menschen wı1  rd bloßgestellt Örg reu und Jörg Ratgeb)
5 Hegel, it., Bd 14, 23

Hegel, Phänomenologie des Geistes, ed. Lasson, SHamburg 1952, 559 bzw. 564
’ Herbert Marcuse, Zur Lage der Kunst in der eindimensionalen Gesellschaft, uns un!

Politik, Karlsruhe 1970,

Nein, was wahr ist und falsch ist, alles hat sie gesprochen. Alles ist ihre Schuld, alles 
ihr Verdienst." 
Während Goethe sich der Natur hingibt, versucht der nachgoethesche Mensch, die 
Natur zu verwandeln. 
Ebenso geht es mit der Geschichte: Sie wird nicht mehr als gegeben, sondern als vom 
Menschen gestaltet verstanden. Damit freilich hört auch die Verbindlichkeit der gege­
benen geschichtlichen Situation auf. An die Stelle des geschlossenen Zeitstils tritt ein 
Stilpluralismus. Nochmals Hegel: ,,In dieser Weise steht dem Künstler, dessen Talent 
und Genie für sich von der früheren Beschränkung auf eine bestimmte Kunstform 
befreit ist, jetzt jede Form wie jeder Stoff zu Dienst und Gebot"5• 

Nähern wir uns dem „Ende der Kunst"? 
Wir wissen, daß nach Hegel das Ende der Kunst mit der Vollendung der Geschichte 
zusammenfällt, wenn „der Geist an sich als Weltgeist sich vollendet", wenn das Ziel 
der Geschichte erreicht ist: ,,das absolute Wissen, oder der sich als Geist wissende 
Geist"6• Wir wissen ebenso, daß der Marxismus kräftige Anleihen bei dieser Hegel­
schei:i Eschatologie gemacht hat, indem er allerdings Hegel vom Kopf auf die Füße 
gestellt und den Kommunismus als Endziel der Geschichte erklärt hat. Es blieb den 
letzten Schriften von Herbert Marcuse vorbehalten, diesen Gedanken auf die Kunst 
anzuwenden. Er äußert die Vermutung, daß Kunst dem zugehörig sei, ,,was Marx die 
Vorgeschichte der Menschheit nannte, d. h. der Geschichte des Menschen vor seiner 
Befreiung zu einer freien Gesellschaft" ... ,,Die Verwirklichung von Kunst als einem 
Prinzip gesellschaftlicher Rekonstruktion setzt einen grundsätzlichen gesellschaftlichen 
Wandel voraus .•.. Diese Vorstellung von Kunst als Technik oder als Anleitung zum 
Aufbau einer Gesellschaft verlangt nach dem Zusammenspiel von Wissenschaft, Tech­
nik und schöpferischer Phantasie, um ein neues Lebenssystem zu entwerfen und auf­
rechtzuerhalten"7. Das wäre dann zugleich die „Aufhebung und Transzendierung der 
Kunst". 
Man kann sich umgekehrt fragen, ob nicht die Vollendung der Geschichte zugleich 
ihre Aufhebung bedeutet. Dem „kritischen Kritiker" sei es erlaubt, weniger systema­
tisch zu denken als Hegel, Marx und Marcuse, und die Frage, ob und wann die 
Geschichte ihr Ziel erreicht, offen zu lassen. Uns genügt die Feststellung, daß seit der 
Aufklärung nachweisbare tiefgreifende Veränderungen im Verhältnis von Kunst und 
Gesellschaft eingetreten sind. Zwei davon haben wir bereits konstatiert: Einerseits 
versuchen das politische und kommerzielle Management, die Kunst in die Hand zu 
bekommen, was nichts prinzipiell Neues darstellt, aber kaum jemals mit solcher Per­
fektion betrieben wurde. Andererseits entzieht sich der Künstler diesem Druck oftmals 
durch innere Emigration. 
Es fragt sich allerdings, ob diese Tatsachen, so ernst sie zu nehmen sind, nicht doch 
Randerscheinungen sind, ob nicht vielmehr die eigentlichen künstlerischen Entschei­
dungen an ganz anderer Stelle fallen. 

Kunst als Protest 
Die Hypothese sei gewagt, daß Kunst seit der Aufklärung weithin als Protest gegen 
die Welt, wie sie sich vorfindet, zu verstehen ist. Dieses kritische Moment findet sich 
in früheren Zeiten nur in Ansätzen. Eine Vorwegnahme der modernen Situation findet 
teilweise bereits im späten Mittelalter statt. Die Künstler beginnen, die Torheiten der 
Menschen zu geißeln - denken wir nur an die zahlreichen Darstellungen der 7 Tod­
sünden. Die Bosheit der Menschen wird bloßgestellt {Jörg Breu und Jörg Ratgeb). 

1 Hegel, op. cit., Bd. 14,236. 
8 Hegel, Phänomenologie des Geistes, ed. Lasson, 8Hamburg 1952, 559 bzw. 564. 
7 Herbert Marcuse, Zur Lage der Kunst in der eindimensionalen Gesellschaft, in: Kunst und 

Politik, Karlsruhe 1970, o. S. 

22 



Erasmus schreibt . ein »8' der Torheit”: Pieter Breughel stellt seın Schaffen
unter dieses Thema. Bei Leonardo spielt die arıkatur eiıne bedeutende Rolle. Dennoch
wird dieser Zeit noch nicht die Welt als Schöpfung und die Gesellschaft solche
1n Frage gestellt. Das geschieht erst 1n der arung. Man e ] Voltaires
Candide, dem der Autor alle Laster ceiner Zeit geißelte, zugleich aber auch der
Weltordnung als solcher Kritik geül hat. Zur gleichen eit hat Goya ohl als
et ewagt, die Häßlichkeit der königlichen Familie darzustellen; 1st derselbe
Goya, der SC$ den Krieg protestiert und menschlicher Bosheit immer wieder die
as vVom Gesicht gerissen hat.
Mit Recht schreibt (Lamus, daß ‚„beinahe alles, v Händler-Europa des

und Jh. Wertvollem, ZUN] Beispiel der Literatur entstand, die
Gesellschaft der eit geschaffen wurde. Man kann Sagen, bis etwa ZUr Französi-
schen Revolution die vorherrschende Literatur 17 großen und eine iteratur
der Zustimmung v  ” Vom Augenblick d da die 2Q2US der Revolution hervorgegangene
bürgerliche Gesellschaft gefestigt ıst, entwickelt SIl jedoch eine Literatur der Auf-
lehnung“®.
Der Literatur der Auflehnung entspricht eıne Malerei und Skulptur der Auflehnung
Der Protest den Krieg, wiıe er 1n den Radierungen vVon Ötto Dix ZUm Ausdruck
kommt, der die zertetzten Leiber der oldaten 11 Schützengraben des Weltkrieges
darstellt, das zornige Gericht iber die Schieber und Schmarotzer der Nachkriegszeit

den Zeichnungen Von George Grosz. Ahnliches geschieht nach dem 948 Weltkrieg,
Zadkine Rotterdam Seıin Mahnmal schafft PE  ıe zerstoörte Gtadt” Der Tode

getroffene Mensch mit dem aufgeschlitzten Leib erhebt anklagend die ÄArme Z.UTIMN
Himmel. opäter richtet sich der Protest der Künstler den Vietnamkrieg; eıne
bis dahin optimistische amerikanische Pop Art verwandelt sich in ei1ne „Art of Pro-
tesct’/9
Der Protest allerdings noch radikaler werden: Er sich die conditio
humana als solche richten co jedenfalls sind unseres Erachtens die Werke VvVon Max
Beckmann, dieses Giganten der deutschen Malerei der ersten Jahrhunderthälfte, ZU

begreifen. Wir wollen das ql einem Beispiel verdeutlichen: dem „Iraum“” von 1921
(Abb. Es ıst ıne merkwürdige Gesellschaft, die 1n das schmale Hochtormat des
es gepreßt WITC'!  d: eın Drehorgelspieler mit einer Irompete, eın Blinder 1n efäng-
nistracht mıiıt einem riesigen Fisch unter dem Arm, eın Krüppel ohne eiIne iın der
Ta! eines Clowns, eın Mädchen, das ım Taum den Griff einer Baßgeige umfaßt
und mitten drin eın Kind, mit weit geöffneten, erstaunten ugen, auf e1ner Kiste
sitzend, und e1ne kleine Spielfigur (Kasper]l?) csich drückend. ıst eiıne Versamm-
lung des Elends, die sich da der Stube zusammenfindet, wobei jeder mıiıt
sich selbst es:  g ist und keiner sich 241 den anderen üummert. Schmerzlich stoßen
s]1e die Grenzen ihres Käfigs Der Mann 1n Gefängnistracht, der auf eiıne Leiter
gestiegen ist, stößt mit dem Armstumpf die ecke Dort ist alles zZzu Ende. Die
ZaNze ÄAumliche Situation ist beängstigend: Der Fußboden senkt sich ın übertriebener
Perspektive nach unten, einem Abgrund e  ege Das einZIge, W den Oturz 1ns
Chaos verhindert, ist  - die Strenge des Bildbaues Der überdeutliche Realismus, 1€
Plastizität der Gestalten cteht krassem Gegensatz ZUTCT Traumphantastik des Bild-
inhaltes1® iıst der I1raum eines hellwachen Bewußtseins, wıe e  M in den aufgerisse-

Augen desSzu Ausdruck gebracht wird.

Albert Camus, Der Künstler und seine Zeit, .  d i Albert Camus, Kleine Prosa, Hamburg
1961, 19.,
ena Hansen, The Art of Protest, in: unst und Kirche, Linz und Gütersloh, Heft 2/1973,
74 If.  Vegl. die bedeutsame Interpretation des Bildes von Wilhelm Fraenger: Max Beckmann,
Der Taum Ein €l  ag z Physiognomie des Grotesken, An  a ONn Erffa und Göpel
Blick auf Beckmann, Miüinchen 1962, 36

Erasmus schreibt. ein „Lob der Torheit"; Pieter ·Breughel stellt sein ganzes Schaffen 
unter dieses Thema. Bei Leonardo spielt die Karikatur eine bedeutende Rolle. Dennoch 
wird in dieser Zeit noch nicht die Welt als Schöpfung und die Gesellschaft als solche 
in Frage gestellt. Das geschieht erst in der Aufklärung. Man denke nur an Voltaires 
Candide, in dem der Autor alle Laster seiner Zeit geißelte, zugleich aber auch an der 
Weltordnung als solcher Kritik geübt hat. Zur gleichen Zeit hat es Goya wohl als 
.erster gewagt, die Häßlichkeit der königlichen Familie darzustellen; es ist derselbe 
Goya, der gegen den Krieg protestiert und menschlicher Bosheit immer wieder die 
Maske vom Gesicht gerissen hat. 
Mit Recht schreibt Albert Camus, daß „beinahe alles, was im Händler-Europa des 
19. und 20. Jh. an Wertvollem, zum Beispiel in der Literatur entstand, gegen die 
Gesellschaft der Zeit geschaffen wurde. Man kann sagen, daß bis etwa zur Französi­
schen Revolution die vorherrschende Literatur im großen und ganzen eine Literatur 
der Zustimmung war. Vom Augenblick an, da die aus der Revolution hervorgegangene 
bürgerliche Gesellschaft gefestigt ist, entwickelt sich jedoch eine Literatur der Auf­
lehnung"8. 
Der Literatur der Auflehnung entspricht eine Malerei und Skulptur der Auflehnung: 
Der Protest gegen den Krieg, wie er in den Radierungen von Otto Dix zum Ausdruck 
kommt, der die zerfetzten Leiber der Soldaten im 'Schützengraben des I. Weltkrieges 
darstellt, das zornige Gericht über die Schieber und Schmarotzer der Nachkriegszeit 
in den Zeichnungen von George Grosz. Ähnlidtes geschieht nadt dem II. Weltkrieg, 
wo Zadkine in Rotterdam sein Mahnmal schafft: ,,Die zerstörte Stadt": Der zu Tode 
getroffene Mensch mit dem aufgesdtlitzten Leib erhebt anklagend die Arme zum 
Himmel. Später richtet sidt der Protest der Künsder gegen den Vietnamkrieg; eine 
bis dahin optimistische amerikanische Pop Art verwandelt sich in eine „Art of Pro­
test"9. 
Der Protest kann allerdings nodt radikaler werden: Er kann sich gegen die conditio 
humana als solche richten. So jedenfalls sind unseres Eradttens die Werke von Max 
Beckmann, dieses Giganten der deutschen Malerei der ersten Jahrhunderthälfte, zu 
begreifen. Wir wollen das an einem Beispiel verdeutlichen: dem „Traum" von 1921 
(Abb. 1). Es ist eine merkwürdige Gesellschaft, die in das schmale Hochformat des 
Bildes gepreßt wird: ein Drehorgelspieler mit einer Trompete, ein Blinder in Gefäng­
nistracht mit einem riesigen Fisdt unter dem Arm, ein Krüppel ohne Beine in der 
Tracht eines Clowns, ein Mädchen, das im Traum den Griff einer Baßgeige umfaßt -
und mitten drin ein Kind, mit weit geöffneten, erstaunten Augen, auf einer Kiste 
sitzend, und eine kleine Spielfigur (Kasperl?) an sich drückend. Es ist eine Versamm­
lung des Elends, die sich da in der engen Stube zusammenfindet, wobei jeder mit 
sidt selbst besdtäftigt ist und keiner sidt um den anderen kümmert. Schmerzlich stoßen 
sie an die Grenzen ihres Käfigs. Der Mann in Gefängnistradtt, der auf eine Leiter 
gestiegen ist, stößt mit dem Armstumpf an die Decke: Dort ist alles zu Ende. Die 
ganze räumlidte Situation ist beängstigend: Der Fußboden senkt sich in übertriebener 
Perspektive nach unten, einem Abgrund entgegen. Das einzige, was den Sturz ins 
Chaos verhindert, ist die Strenge des Bildbaues. Der überdeutliche Realismus, die 
Plastizität der Gestalten steht in krassem Gegensatz zur Traumphantastik des Bild­
inhaltes10. Es ist der Traum eines hellwadten Bewußtseins, wie er in den aufgerisse­
nen Augen des Kindes zum Ausdruck gebradtt wird. 

8 Albert Camus, Der Künstler und seine Zeit, in: Albert Camus, Kleine Prosa, Hamburg 
1961, 19. 

9 Rena Hansen, The Art of Protest, in: Kunst und Kirche, Linz und Gütersloh, Heft 2/1973, 
74 ff. 

10 Vgl. die bedeutsame Interpretation des Bildes von Wilhelm Fraenger: Max Beckmann, 
Der Traum - Ein Beitrag zur Physiognomie des Grotesken, in: M. von Erffa und E. Göpel: 
Blick auf Beckmann, München 1962, 36 ff. 

23 



Was soll das anze? Das D e auch Kontext mit anderen Werken Beckmanns ZUu

lesen, Was hier nich:  P geschehen Wenn das tut, spri alles laß
Beckmann damit Darstellung der Existenz des enschen anzielt D:  Hese 1st
absurd gekennzeichnet Er 1St der Blinde, der IM SEe1iNem Lärm die Welt erfüllt, e  Pr ı5[
der Verstümmelte, der bei Aufstieg die ecke stößt, ISt das verschreckte
Kind das sich hiltlos ın 21Ne ausweglose Situation gestellt sieht Von allen eiten ıSt

eingeengt Nirgends zeigt sich ÄAusweg „Das Leben ıst e1in TIraum, erzählt von
; Schwachkopf“‘ (Shakespeare). Beckmanns Protest richtet sich -  er HUr
einzelne benennbare Schrecken, condern $  8 cdas Dunkel, das die menschliche Exi-
stenz umgibt.
Marx Beckmann steht nicht allein Auch die Surrealisten, allen Max Ernst, haben
die Absurdität menschlichen Daseins dargestellt WIeEe der Literatur Katka,
(Lamus, GSamuel Beckett und Thomas Bernhard Gelten -  e Ööffnet sich der modernen
Kunst usweg Au der heillosen, bsurden Situation des Menschen Es iSt nich  er

außen herangetragen, wenn S1e als Protest BCcHeCnN eW Krieg und
Mord und als Revolte BCH die conditio humana begreifen
Wird diese These akzeptiert lassen cich Epiphänomene erklären Einmal das
verzweifelte Bemühen der Machthaber, die Kunst unter Kontrolle Zzu ringen Das 15t

der Tat die Kunst bedrohliche Situation, denn „die Kunst ebt In von dem
Zwang, den sich celber auferlegt An fremdem Zwang stirbt cie‘‘11 Zum Zz7weıiten
erklärt sich der wütende Widerstand der bürgerlichen Gesellschaft die kritisiert wird
Sie sucht alles Unbequeme als g  e Kunst“ oder „Verlust der Mitte* ZUuU dis-
qualifizieren, ohne den Sinn ommt der Kunst möglicherweise der
berechtigte Protest Gesellschaft laut wird Und eßlich erklärt
sich daraus die veränderte Situation des Künstlers selbst die Camus mıit den Worten
umreißt „Gewiß hat Zirkus der Geschichte 1LIMMer er und Löwen gegE-
ben Die ers: nährten sich S den TOoS  gen der Ewigkeit, die letzteren von schi  on  H
blutigem historischem Fleisch ber der Künstler cafß bisher auf der Zuschauerbank
Er Samllg ergnügen, für sich selber oder besten Fail den Ter
ermutıgen und den Owen  H wWEeENLg von seinem Heißhunger abzulenken Jetzt dage-
gen befindet der Künstler csich der Arena Und selbstverständlich tOnt timme
verändert isSt bedeutend unsicherer geworden‘‘1*
Auf der Suche nach Utopia
Niemand allein Vom Ne:  1n leben Gerade das Nein Welt V1 s1e ist, fordert
die Phantasie heraus, S andere Die Kunst des 2C hat gerade in

hren radikalsten Entwürftfen UtopienS anderen Welt entworfen
Kandinsky hat bekanntlich die Abstraktion und die Realistik die & atıch
höhere Phantastik nennt, hellsichtig als die beiden Extrempositionen der modernen
Kunst bezeichnet!?
Die radikalsten Vertreter der nen Abstraktion, der Konstruktivismus, die hollän-
sche De Stijl-Bewegung und das Bauhaus wollten die chaotisch sich darbietende
Wirklichkeit dem ordnenden eist des Menschen unterwerfen und auf 225e Weise
die „Einheit aller Dinge und Erscheinungen” (Gropius) erreichen Das en
sollte gestaltet, mithin Kunst werden.
In faszinierender We:  15€e wurde ese onzeption ondrian bis ur etzten Konse-
(UENZ getrieben ei1ne ung lief auf immer stärkere Reduktion Se1Nel
Bilder hinaus ayuf das Achsengefüge U Vertikale und Horizontale, auf die IT1MAar-  b
farben ot, Blau und elb wird S dynamisches Gleichgewich angestrebt wobei
jegliche Symmetrie ausgeschlossen bleibt Worum geht Mondrian letztlich? Ceine

11 Albert Camus, Cıt. 29 Albert Camus, cit.
Wassily Kandinsky, Über das Geistige ı11L  J der Kunst, 5SBern 1956, 127.

24

Was soll das Ganze? Das Bild ist auch im Kontext mit anderen Werken Beckmanns zu 
lesen, was hier nicht geschehen kann. Wenn man das tut, spricht alles dafür, daß 
Beckmann damit eine Darstellung der Existenz des Menschen anzielt. Diese ist als 
absurd gekennzeidmet. Er ist der Blinde, der mit seinem Lärm die Welt erfüllt, er ist 
der Verstümmelte, der bei seinem Aufstieg an die Decke stößt, er ist das verschreckte 
Kind, das sich hilflos in eine ausweglose Situation gestellt sieht. Von allen Seiten ist 
er eingeengt. Nirgends zeigt sich ein Ausweg. ,,Das Leben ist ein Traum, erzählt von 
einem Schwachkopf" (Shakespeare). Beckmanns Protest richtet sich nicht nur gegen 
einzelne benennbare Schrecken, sondern gegen das Dunkel, das die menschliche Exi­
stenz umgibt. 
Max Beckmann steht nicht allein. Auch die Surrealisten, allen voran Max Ernst, haben 
die Absurdität menschlichen Daseins dargestellt - wie in der Literatur ein Kafka, 
Camus, Samuel Beckett und Thomas Bernhard. Selten nur öffnet sich in der modernen 
Kunst ein Ausweg aus der heillosen, absurden Situation des Menschen. Es ist nicht 
von außen an sie herangetragen, wenn wir sie als Protest gegen Gewalt, Krieg und 
Mord, und als Revolte gegen die conditio humana begreifen. 

Wird diese These akzeptiert, so lassen sich einige Epiphänomene erklären. Einmal das 
verzweifelte Bemühen der Machthaber, die Kunst unter Kontrolle zu bringen. Das ist 
in der Tat eine für die Kunst bedrohliche Situation, denn „die Kunst lebt nur von dem 
Zwang, den sie sich selber auferlegt: An fremdem Zwang stirbt sie"11• Zum zweiten 
erklärt sich der wütende Widerstand der bürgerlichen Gesellschaft, die kritisiert wird. 
Sie sucht alles Unbequeme als „entartete Kunst" oder „Verlust der Mitte" zu dis­
qualifizieren, ohne daß ihr in den 'Sinn kommt, daß in der Kunst möglicherweise der 
berechtigte Protest gegen eine entartete Gesellschaft laut wird. Und schließlich erklärt 
sich daraus die veränderte Situation des Künstlers selbst, die Camus mit den Worten 
umreißt: ,,Gewiß hat es im Zirkus der Geschichte immer Märtyrer und Löwen gege­
ben. Die ersten nährten sich von den Tröstungen der Ewigkeit, die letzteren von schön 
blutigem historischem Fleisch. Aber der Künstler saß bisher auf der Zuschauerbank. 
Er sang zum Vergnügen, für sich selber oder im besten Fall, um den Märtyrer zu 
ermutigen und den Löwen ein wenig von seinem Heißhunger abzulenken. Jetzt dage­
gen befindet der Künstler sich in der Arena. Und selbstverständlich tönt seine Stimme 
verändert - sie ist bedeutend unsicherer geworden"12• 

Auf der Suche nach Utopia 
Niemand kann allein vom Nein leben. Gerade das Nein zur Welt, wie sie ist, fordert 
die Phantasie heraus, eine andere zu ersinnen. Die Kunst des 20. Jh. hat gerade in 
ihren radikalsten Entwürfen Utopien einer anderen Welt entworfen. 
Kandinsky hat bekanntlich die reine Abstraktion und die reine Realistik, die er auch 
höhere Phantastik nennt, hellsichtig als die beiden Extrempositionen der modernen 
Kunst bezeichnet18• 

Die radikalsten Vertreter der reinen Abstraktion, der Konstruktivismus, die hollän­
dische De Stijl-Bewegung und das Bauhaus wollten die ganze chaotisch sich darbietende 
Wirklichkeit dem ordnenden Geist des Menschen unterwerfen und auf diese Weise 
die „Einheit aller Dinge und Erscheinungen" (Gropius) erreichen. Das ganze Leben 
sollte gestaltet, mithin Kunst werden. 
In faszinierender Weise wutde diese Konzeption von Mondrian bis zur letzten Konse­
quenz getrieben. Seine Entwic:klung lief auf immer stärkere Reduktion seiner 
Bilder hinaus: auf das Achsengefüge von Vertikale und Horizontale, auf die Primär­
farben Rot, Blau und Gelb. Es wird ein dynamisches Gleichgewicht angestrebt, wobei 
jegliche Symmetrie ausgeschlossen bleibt. Worum geht es Mondrian letztlich? Seine 

11 Albert Camus, op. cit. 29. 12 Albert Camus, op. cit. 15 f. 
13 Wassily Kandinsky, Ober das Geistige in der Kunst, Gßem 1956, 127. 

24 



großartigen „Kräftegleichungen wollen clie gegensätzlichen Spannungen, cdie der
Schöpfung WIr'!  x  'ksam sird, ZUFC Ruhe bringen. aher werden diese Bilder zu kosmischen
Gleichungen eiıner Welt, wWI1e { csein soil, einer Schöpfung Gleichgewicht, und
wıe Mondrian ausdrücklich sagt e1ner „Gesellschaft der Gleichgewichtsbeziehungen“”.
Die Vertreter der reinen ealis 1. höheren Phantastik, ormulieren die ntgegen-
gesetzte Extremposition der modernen Kunst. Ihre Bannerträger sind cie Gurrealisten.
Sie revoltieren CcE eine von der Vernunft auf das Durchschaubare reduzierte Welt
und erstreben die Einheit vV«(  MLl Irrationalen her. Der absoluten rdnung des onstruk-
1V1ISMUS stellen 512e das Ideal der absoluten Anarchie
Deutlich ist, ( Cie künstlerische Revolution, wıe S1e S1| esen beiden egen-
bewegungen manifestiert, von der politischen unabhängig ıst und sich Q-  r„.ü. auf ese
reduzieren läßt Vielmehr protestiert 611e gerade das politische Dogma von der
totalen Machbarkeit der menschlichen Zukunft den Apparat.

Rande 6e1 vermerkt, daß zuweilen Gefolge des Bauhauses cClie Tendenz e  ber-
mächtig geworden ist, die Umwelt des Menschen total planen. Irotz solch fataler
Erscheinungen S sich Sagen, daß die utopische Welt, die der Künstler VISIONAaT  H+
erschaut, njiemals in der realen Zukunft aufgeht, die der Politiker herbeiführen MO!  chte
und zuweilen wirklich herbeiführt Gerade deshalb iıst und bleibt der Künstler der
Rivale des Politikers.
Saäakularisierte Prophetie?
Wenn WIT eine ategorie suchen, die die beiden genannten Aspekte, den Protest
die Gegenwartswelt und den vVon Zukunftsmodellen, umschließt, bietet sich
eher die des Prophetischen dar. Diese Kategorie ist ursprünglich religiös Die Propheten
des Alten es übten Kritik der jeweiligen gesellschaftlichen Wirklichkeit und
verhießen Heil oder Unheil; £reilich nicht als reignisse, die unabänderlich auf den
Menschen zukommen, sondern als eine Zukunft, die vom Verhalten des Menschen
abhängig ıst.
Der Unterschied soll nicht verwischt werden. Die at] prophetische Verkündigung
geht ıimmer vVvVom göttlichen Auftrag 3 und SEeIZ| eine Gottesbegegnung Der
Künstler erfährt prophetischen Auftrag se: Begabung, Fähigkeit,
das auszusprechen, alle leiden und worauf alle hoffen Man könnte von einer
cäkularisierten Form des Prophetismus sprechen, s einer Existenzweise, die von
manchem modernem aler oder Dichter glaubwürdiger verkörpert wird als
Priester WI1Lr ur Namen wıe C  ezanne und Beckmann, Dostojewskij und
AaMmMus. Der Künstler, der wirklich ist, ist 21n Stachel Fleisch der Gegenwart.
Eine dialektische Antithese
Man 61 natürlich fragen, ob die Kategorie des Prophetischen die wesentlichen
Phänomene der modernen Kunst trifft gibt zweifellos Erscheinungen, die weder
als Protest noch als Entwurt Vn Zukunftsmodellen verstehen sind.
Auffällig ist der sS{eie Rückgriff auf das Ursprüngliche das Prähistorische, Primitive
USW.). Die Dresdner Brücke-Maler und Picasso entdecken gleichzeitig und unabhängig
voneinander die Kraft der Neger-Plastik. Man könnte das SsSo erklären, laß G1e das
rsprüngliche gesucht haben, un sich desto eher vom Gestrigen osmachen z können.
Das mMag seıne Richtigkeit haben, genugt aber nicht ZUr Erklärung
Für die Intentionen der Maler des „Blauen Rı  eiters  *  ‚H{ sind die Zoobilder des JjJungen
ÄAugust Macke erheHend. Spazierengehende ens: einer traumhaft schönen Welt
der Tiere und aume: prich: daraus nicht die Sehnsucht nach dem Paradies?
Noch deutlicher ist cdas bei den Tierbildern Tanz Marc. Marc sucht 1er die
paradiesische eit, die Menschen B  e mehr findet. Als einziges menschliches
Symbol der Reinheit bleibt Für die Madonna auf der Mondsichel, die 1n sein

25

großartigen „Kräftegleichungen" wollen die gegensätzlichen Spannungen, die in der 
Schöpfung wirksam si.r:d, zur Ruhe bringen. Daher werden diese Bilder zu kosmischen 
Gleichungen einer Welt, wie sie sein soll, einer Schöpfung im Gleichgewicht, und -
wie Mondrian ausdrüddich sagt - einer „Gesellschaft der Gleichgewichtsbeziehungen". 
Die Vertreter der reinen Realistik, d. i. höheren Phantastik, formulieren die entgegen­
gesetzte Extremposition der modernen Kunst. Ihre Bannerträger sind die Surrealisten. 
Sie revoltieren gegen eine von der Vernunft auf das Durchschaubare reduzierte Welt 
und erstreben die Einheit vom Irrationalen her. Der absoluten Ordnung des Konstruk­
tivismus stellen sie das Ideal der absoluten Anarchie entgegen. 
Deutlich ist, daß die künstlerische Revolution, wie sie sich in diesen beiden Gegen­
bewegungen manifestiert, von der politischen unabhängig ist und sich nicht auf diese 
reduzieren läßt. Vielmehr protestiert sie gerade gegen das politische Dogma von der 
totalen Machbarkeit der menschlichen Zukunft durch den Apparat. 
Am Rande sei vermerkt, daß zuweilen im Gefolge des Bauhauses die Tendenz über­
mädttig geworden ist, die Umwelt des Mensdten total zu planen. Trotz solch fataler 
Ersdteinungen läßt sich sagen, daß die utopisdte Welt, die der Künstler visionär 
ersdtaut, niemals in der realen Zukunft aufgeht, die der Politiker herbeiführen möchte 
und zuweilen wirklich herbeiführt. Gerade deshalb ist und bleibt der Künstler der 
Rivale des Politikers. 

Säkularisierte Prophetie 7 
Wenn wir eine Kategorie suchen, die die beiden genannten Aspekte, den Protest gegen 
die Gegenwartswelt und den Entwurf von Zukunftsmodellen, umschließt, bietet sich 
eher die des Prophetisdten dar. Diese Kategorie ist ursprünglich religiös. Die Propheten 
des Alten Bundes übten Kritik an der jeweiligen gesellschaftlichen Wirklidtkeit und 
verhießen Heil oder Unheil; freilidt nicht als Ereignisse, die unabänderlidt auf den 
Mensdten zukommen, sondern als eine Zukunft, die vom Verhalten des Menschen 
abhängig ist. 
Der Unterschied soll nidtt verwischt werden. Die atl prophetische Verkündigung 
geht immer vom göttlichen Auftrag aus und setzt eine Gottesbegegnung voraus. Der 
Künstler erfährt seinen prophetischen Auftrag in seiner Begabung, seiner Fähigkeit, 
das auszusprechen, woran alle leiden und worauf alle hoffen. Man könnte von einer 
säkularisierten Form des Prophetismus sprechen, von einer Existenzweise, die von 
manchem modernem Maler oder Didtter glaubwürdiger verkörpert wird als vom 
Priester - wir nennen nur Namen wie Cezanne und Beckmann, Dostojewskij und 
Camus. Der Künstler, der es wirklidt ist, ist ein Stachel im Fleisch der Gegenwart. 

Eine dialektische Antithese 

Man kann sidt natürlich fragen, ob die Kategorie des Prophetischen die wesentlichen 
Phänomene der modernen Kunst trifft. Es gibt zweifellos Erscheinungen, die weder 
als Protest noch als Entwurf von Zukunftsmodellen zu verstehen sind. 
Auffällig ist der stete Rückgriff auf das Ursprüngliche (das Prähistorische, Primitive 
usw.). Die Dresdner Brücke-Maler und Picasso entdecken gleichzeitig und unabhängig 
voneinander die Kraft der Neger-Plastik. Man könnte das so erklären, daß sie das 
Ursprüngliche gesucht haben, um sich desto eher vom Gestrigen losmachen zu können. 
Das mag seine Richtigkeit haben, genügt aber nicht zur Erklärung. 
Für die Intentionen der Maler des „Blauen Reiters" sind die Zoobilder des jungen 
August Macke erhellend. Spazierengehende Mensdten in einer traumhaft schönen Welt 
der Tiere und Bäume: Spricht daraus nidtt die Sehnsucht nadt dem Paradies? 
Noch deutlicher ist das bei den Tierbildern von Franz Marc. Marc sucht im Tier die 
paradiesische Reinheit, die er im Menschen nicht mehr findet. Als einziges menschliches 
Symbol der Reinheit bleibt für ihn die Madonna auf der Mondsidtel, die er in sein 

25 



‚„„Tirol’‘-Bild hineinmalt, oder die Verbindung des Sichelsymbols muıt dem Tiersymbol,
wIie „Turm der blauen Pferde“” begegnet, wobei Blau ebenf. eın ymbo|Reinheit ist. Marc ersehnt eine andere Schöpfung, e1ine Schöpfung VOTrT dem Sünden-

e1ne romantische Sehnsucht, WwIıe das Blau Ja auch cie Symbolfarbe der Romantik
WAaär. Auch das 1st ein! Utopie, allerdings eine, die ihr Urbild der ergangenheitsucht.
Dann ıst da das Spielerische. icht 1Ur das Theatralische der Selbstdarstellung eines

Oder das Gequält-Spielerische der Face-Farces eiınes Arnulf Rainer. Auch die e1n-
fache Freude E Machen gibt 65, und 61€e ıst B-  e.E umzubringen. Sie spricht aus jedem
Bild Paul Klee, dessen Bilder allesamt Spiele 15 Farben und Formen S1IN!  d. Aus
ihnen sprich e1ıne Heiterkeit vergleichbar der Musik Mozarts, der Paul Klee sich
verwandt fühlte
Und immer wieder taucht das Erotische auf. Die abstrakte Kunst hatte sehr davon
abstrahiert, laß förmlich wiederkehren mußte, nNnun_n oft aufdringlich arhol)
aggreSsiv (Frohner), zuweilen aber auch mıt jener Verführungskraft, die dem roti-
schen innewohnt.
Der Eros sucht die Erfüllung 1 Augenblick. Das zeilg sich deutlich bei jenem Großen
der Moderne, dessen Werk der Eros zentral ist bei Marc Chagall Immer wieder
cstellt cich Chagall mit Braut selbst dar. Die ganze Himmelsseligkeit der Liebe
findet sich diesen Bildern
Doch bei Chagali gibt e auch Bilder der ergangenheit: Die Häuser seiner russischen
Heimatstadt Witebsk +auchen auf, oder jüdische Schicksalsbilder. Und die Gegenwart
ist nich  n i Seligkeit: In vollzieht sich auch das Grauen der Kreuzigung des
jüdischen Volkes In einigen apokalyptischen Visionen („Sturz des Engels‘) wird auch
clie Zukunft mit ihren Schrecken und ihrer Hoffnung beschworen.
Rückgriffe auf das Ursprüngliche, das Spielerische, das Erotische: Ist unst icht mer
schon SO gewesen Kann A wenigstens auf dieser Fbene Von et{was prinzipiell
Neuem sprechen? die Formen © sind, versteht sich vVon selbst: Jede eıt hat
neue Formen hervorgebracht.
Auf die Gesellschaft bezogen: Hat unst nicht immer noch B' schlicht gesagt
die Aufgabe der Entlastung? Befreit 61@ damit nicht immer wieder VOom Irnst
des Sein-Müssens und Sein-Sollens? Iso auch Trnst des Protestes und der
Zukunftsgestaltung? 610 {  (} nicht wıe eh und Je die Geheimnisdimension
des Lebens, aber eben spielerisch verwandelnd?
Die Suche nach dem „Anderen“”
Die Gegensätze sollen nicht verharmlost werden. ] kann ke Zweitel aran
bestehen, ©5 gegensätzliche Positionen der Gegenwartskunst eibt, e das
geradezu Definition der Moderne gehört. Dennoch GCtehen der Rückgriff auf das
Ursprüngliche, das Spielerische, das Frotische ın einem unaufhebbaren Widerspruch
ZUIN Prophetischen? Steht hinter der Sehnsucht nach dem verlorenen Paradies icht
auch der Wunsch nach dessen zukünftiger Wiedergewinnung? Spielt der Mensch nicht
auch, das Spiel der Zukunf£t zu gewinnen? Ist der Eros nicht die Vorwegnahme,
die egenwärtigsetzung der Utopie der vollendeten
Ist die Aufgabe des Propheten cht der Hinweis auf das „Andere“, die „andere”
Dimension neben und auberna. der Welt des bloß Vorhandenen? Wenn das richtig
ist, umschließt der Begriff des Prophetischen Protest und Verheißung. erdings ist
beides in der Oderne Qarakteristischer Weise radikalisiert. Die kritische Bewußt-
seinslage ist vorherrschend geworden, der Protest ist schärfer, die Verheißung drän-
gender geworden. Und dabei geht e5 nicht 1Ur umm die Verheißung besserer Ver-
hältnisse, sondern e1ner vollendeten Welt.
{ )as Prophetische der modernen Kunst ıst das ce1 nochmals gesagt cht gleich-
setzen mit dem Prophetischen des jüdisch-christlichen Glaubens Sie WEeI1Ss hin auf

,, Tirol" -Bild hineinmalt, oder die Verbindung des Sichelsymbols mit dem Tiersymbol, 
wie es uns im „Turm der blauen Pferde" begegnet, wobei Blau ebenfalls ein Symbol 
für Reinheit ist. Marc ersehnt eine andere Schöpfung, eine Schöpfung vor dem Sünden­
fall - eine romantische Sehnsucht, wie das Blau ja auch die Symbolfarbe der Romantik 
war. Auch das ist eine Utopie, allerdings eine, die ihr Urbild in der Vergangenheit 
sucht. 
Dann ist da das Spielerische. Nicht nur das Theatralische der Selbstdarstellung eines 
Dali oder das Gequält-Spielerische der Face-Farces eines Amulf Rainer. Auch die ein­
fache Freude am Machen gibt es, und sie ist nicht umzubringen. Sie spricht aus jedem 
Bild eines Paul Klee, dessen Bilder allesamt Spiele aus Farben und Formen sind. Aus 
ihnen spricht eine Heiterkeit vergleichbar der Musik Mozarts, der Paul Klee sich 
verwandt fühlte. 
Und immer wieder taucht das Erotische auf. Die abstrakte Kunst hatte so sehr davon 
abstrahiert, daß es förmlich wiederkehren mußte, nun oft genug aufdtfuglich (Warhol), 
aggressiv (Frohner), zuweilen aber auch mit jener Verführungskraft, die dem Eroti­
schen innewohnt. 
Der Eros sucht die Erfüllung im Augenblick. Das zeigt sich deutlich bei jenem Großen 
der Modeme, in dessen Werk der Eros zentral ist: bei Marc Chagall. Immer wieder 
stellt sich Chagall mit seiner Braut selbst dar. Die ganze Himmelsseligkeit der Liebe 
findet sich in diesen Bildern. 
Doch bei Chagall gibt es auch Bilder der Vergangenheit: Die Häuser seiner russischen 
Heimatstadt Witebsk tauchen auf, oder jüdische Schicksalsbilder. Und die Gegenwart 
ist nicht nur Seligkeit: In ihr vollzieht sich auch das Grauen der Kreuzigung des 
jüdischen Volkes. In einigen apokalyptischen Visionen (,,Sturz des Engels") wird auch 
die Zukunft mit ihren Schrecken und ihrer Hoffnung beschworen. 
Rückgriffe auf das Ursprüngliche, das Spielerische, das Erotische: Ist Kunst nicht immer 
schon so gewesen 7 Kann man - wenigstens auf dieser Ebene - von etwas prinzipiell 
Neuem sprechen? Daß die Formen neu sind, versteht sich von selbst: Jede Zeit hat 
neue Formen hervorgebracht. 
Auf die Gesellschaft bezogen: Hat Kunst nicht immer noch - ganz schlicht gesagt -
die Aufgabe der Entlastung? Befreit sie uns damit nicht immer wieder vom Ernst 
des Sein-Müssens und Sein-Sollens? Also auch vom Ernst des Protestes und der 
Zukunftsgestaltung? Rührt sie so nicht wie eh und je an die Geheimnisdimension 
des Lebens, aber eben - spielerisch verwandelnd? 

Die Suche nacn dem „Anderen" 
Die Gegensätze sollen nicht verharmlost werden. Es kann gar kein Zweifel daran 
bestehen, daß es gegensätzliche Positionen in der Gegenwartskunst gibt, daß das 
geradezu zur Definition der Modeme gehört. Dennoch: Stehen der Rückgriff auf das 
Ursprüngliche, das Spielerische, das Erotische in einem unaufhebbaren Widerspruch 
zum Prophetischen? Steht hinter der Sehnsucht nach dem verlorenen Paradies nicht 
auch der Wunsch nach dessen zukünftiger Wiedergewinnung? Spielt der Mensch nicht 
auch, um das Spiel der Zukunft zu gewinnen? Ist der Eros nicht die Vorwegnahme, 
die Gegenwärtigsetzung der Utopie der vollendeten Welt? 
Ist die Aufgabe des Propheten nicht der Hinweis ·auf das „Andere", die „andere" 
Dimension neben und außerhalb der Welt des bloß Vorhandenen? Wenn das richtig 
ist, umschließt der Begriff des Prophetischen Protest und Verheißung. Allerdings ist 
beides in der Modeme in charakteristischer Weise radikalisiert. Die kritische Bewußt­
seinslage ist vorherrschend geworden, der Protest ist schärfer, die Verheißung drän­
gender geworden. Und dabei geht es nicht nur um die Verheißung besserer Ver­
hältnisse, sondern einer vollendeten Welt. 
Das Prophetische der modernen Kunst ist - das sei nochmals gesagt - nicht gleich­
zusetzen mit dem Prophetischen des jüdisch-christlichen Glaubens. Sie weist hin auf 

26 



die „andere““ Dimension des menschlichen Lebens. Allerdings kann auch 1n der moder-
nen Kunst die Dimension des „EHaANZ Anderen“” 1 biblischen Sinne durcl}blit2en. Das
sSe1 einıgen exemplarischen Werken verdeutlicht.
Wir wählen absichtlich Werke, die weıt auseinanderliegen. Zunächst ein Künstler, der
AUS der jüdischen Tradition kommt, näherhin AduUu$5 der Welt des russischen Chassidis-
I1US5: Marc Chagall!4, ach der Lehre des Chassidismus ist der ensch berufen, die
göttlichen Funken 1n allem entdecken, 1n eın brüderliches Verhältnis allen Wesen

treten, Menschen, Pflanzen und 'Tieren. Religion ist Freude 1n ott!1> TSst auf
diesem geistigen Hintergrund erschlie(dt sich die letzte Tiefe des Eros 1 Werk Cha-
galls In ihm erfährt der ensch die Einheit der Gegensätze und damit das göttliche
Prinzip. Darauf weist etwa eın Werk hin wIıe „Der Hahnenschrei‘‘16. Unten groß der
euerhahn, über ihm schwebend 1ne Kuh mıit männlichem und weiblichem Kopf.
Wir erinnern uns des Wortes des Schöpfungsberichtes: Mannn und Weib werden e1n
Leib e1n. Die religiöse Symbolik wird angedeutet durch die Buchstaben BAL
e1n Hinweis auf den Gründer des Chassidismus, Baalchem-tow, und sSe1ne Lehre, die
Einheit der Liebenden se1 Symbol der Einheit 1n ott Es ist daher nicht verwunder-
lich, daß der Weg Chagalls konsequent den großen Glasfenstern führte: In der
Kathedrale Metz, 1n der Fraumünster-Kirche 1n Zürich, 1n der ynagoge Jeru-
salem.
TO symbolische Dichte spricht auch AaUuUs Herbert Boeckls Engelskapelle 1n Seckau/
Steiermark, einem Hauptwerk religiöser Kunst uNnseTeTr Zeit, das unbegreiflicherweise
außerhalb Osterreichs kaum bekannt ist (Abb Z Die gesamte Ausmalung der vıier
Wände der Kapelle wurde VO'  3 1952 bis 1960 VO:  ” Boeck] geschaffen. Thema i1st die
Heilsgeschichte, unter dem bestimmenden Gesichtswinkel der Apokalypse. 1Tle Schrek-
ken der Geschichte werden verwandelt VO  - der göttlichen Gnade Darum Clie viel-
fältige, aber 1 anzen helle und freudige Farbigkeit der Fresken.
Die ormale Mitte des Altarwandfreskos bildet die Darstellung des apokalyptischen
Lammes, e1INes Fast wörtlichen Z/itats einer romanischen Darstellung 1n Spanien (Ta-
hull) Zur Rechten des „springenden Lammes” csteht die göttliche Weisheit, die sich das
siehte Siegel VO  J der Brust reißt, ZUT Linken der „starke Engel”‘, der 17 der and das
offene Buch des Gerichts hält Darunter stehen (auf unNnseTeTr Abb nicht mehr sichtbar)
die vier apokalyptischen Wesen. Formal ist das Werk sowohl VO: Expressionismus
als auch VO Kubismus gepragt, mit Elementen der abendländischen Tradition (Ko-
manik) durchsetzt, und einer typisch Boeck]!’schen Lösung gelangt.
Fine Shnlich eigenwillige Synthese hat auch Georges Rouault gefunden. Er gelangt
Vo  - Rembrandt über den Expressionismus sich celbst. Bei ihm schlägt der Protest
1n christliche Erlösunghoffnung In seinem Frühwerk dominieren ähnlich wıe bei
Georges Grosz die Richter und Generäle auf der einen, die Dirnen un
Soldaten aut der anderen Seite och 1 Becher der göttlichen na wird das GSalz
uNnseTer Iränen 1n Freude verwandelt. In seinem großen graphischen Zyklus „Mise-
ere  44 begegnet der geschundene ensch seinem Bruder Christus. Im Spätwerk hellt
sich auch die Palette des Malers auf, die Stelle der unklen Braun-, Grau- un!
Violettöne der Frühzeit treten 1U strahlendes Gelb und Kot Uun!: helles Grün. uch
bei Rouault findet die Durchlichtung 1Nne konsequente Erfüllung 1n den Gilasfenstern
Vo Assy 1 Schmerzensmann un:! 1n der Veronika (Abb 3 Veronika ist das Bild
des erlösten Menschen, der unter dem Zeichen Christi, dem Kreuz steht

14 Zuerst bemerkt Vo ('urt Grützmacher, Die „chassidische Botschaft“‘ 1 Werk Marc
Chagalls, 1 : Christliche Kunstblätter, Linz, Heft 4/1958, 16
Martin Buber, Die chassidische Botschaft, Kaf  z Werke, München un Heidelberg 1963, S,

16 Abb 1n : Eranz Meyer Marc Chagall, '  Köln 1968, 4653

die „andere" Dimension des menschlichen Lebens. Allerdings kann auch in der moder­
nen Kunst die Dimension des „ganz Anderen" im biblischen Sinne durchblitzen. Das 
sei an einigen exemplarischen Werken verdeutlicht. ' 

Wir wählen absichtlich Werke, die weit auseinanderliegen. Zunächst ein Künstler, der 
aus der jüdischen Tradition kommt, näherhin aus der Welt des russischen Chassidis­
mus: Marc Chagall14

• Nach der Lehre des Chassidismus ist der Mensch berufen, die 
göttlichen Funken in allem zu entdecken, in ein brüderliches Verhältnis zu allen Wesen 
zu treten, zu Menschen, Pflanzen und Tieren. Religion ist Freude in Gott15• Erst auf 
diesem geistigen Hintergrund erschließt sich die letzte Tiefe des Eros im Werk Cha­
galls: In ihm erfährt der Mensch die Einheit der Gegensätze und damit das göttliche 
Prinzip. Darauf weist etwa ein Werk hin wie „Der Hahnenschrei"16• Unten groß der 
Feuerhahn, über ihm schwebend eine Kuh mit männlichem und weiblichem Kopf. 
Wir erinnern uns des Wortes des Schöpfungsberichtes: Mann und Weib werden ein 
Leib sein. Die religiöse Symbolik wird angedeutet durch die Buchstaben BAL CH -
ein Hinweis auf den Gründer des Chassidismus, 'Baalchem-tow, und seine Lehre, die 
Einheit der Liebenden sei Symbol der Einheit in Gott. Es ist daher nicht verwunder­
lich, daß der Weg Chagalls konsequent zu den großen Glasfenstern führte: In der 
Kathedrale zu Metz, in der Fraumünster-Kirche in Zürich, in der 'Synagoge zu Jeru­
salem. 

Große symbolische Dichte spricht auch aus Herbert Boeckls Engelskapelle in Seckau/ 
Steiermark, einem Hauptwerk religiöser Kunst unserer Zeit, das unbegreif!icherweise 
außerhalb Österreichs kaum bekannt ist (Abb. 2). Die gesamte Ausmalung der vier 
Wände der Kapelle wurde von 1952 bis 1960 von Boeckl geschaffen. Thema ist die 
Heilsgeschichte, unter dem bestimmenden Gesichtswinkel der Apokalypse. Alle Schrek­
ken der Geschichte werden verwandelt von der göttlichen Gnade. Darum die viel­
fältige, aber im ganzen helle und freudige Farbigkeit der Fresken. 

Die formale Mitte des Altarwandfreskos bildet die Darstellung des apokalyptischen 
Lammes, eines fast wörtlichen Zitats einer romanischen Darstellung in Spanien (Ta­
hull). Zur Rechten des „springenden Lammes" steht die göttliche Weisheit, die sich das 
siebte Siegel von der Brust reißt, zur Linken der „starke Engel", der in der Hand das 
offene Buch des Gerichts hält. Darunter stehen (auf unserer Abb. nicht mehr sichtbar) 
die vier apokalyptischen Wesen. Formal ist das Werk sowohl vom Expressionismus 
als auch vom Kubismus geprägt, mit Elementen der abendländischen Tradition (Ro­
manik) durchsetzt, und zu einer typisch Boeckl'schen Lösung gelangt. 

Eine ähnlich eigenwillige Synthese hat auch Georges Rouault gefunden. Er gelangt 
von Rembrandt über den Expressionismus zu sich selbst. Bei ihm schlägt der Protest 
in christliche Erlösunghoffnung um. In seinem Frühwerk dominieren - ähnlich wie bei 
Georges Grosz - die Richter und Generäle auf der einen, die Dirnen und armen 
Soldaten auf der anderen Seite. Doch im Becher der göttlichen Gnade wird das Salz 
unserer Tränen in Freude verwandelt. In seinem großen graphischen Zyklus „Mise­
rere" begegnet der geschundene Mensch seinem Bruder Christus. Im Spätwerk hellt 
sich auch die Palette des Malers auf, an die Stelle der dunklen Braun-, Grau- und 
Violettöne der Frühzeit treten nun strahlendes Gelb und Rot und helles Grün. Auch 
bei Rouault findet die Durchlichtung eine konsequente Erfüllung in den Glasfenstern 
von Assy: im Schmerzensmann und in der Veronika (Abb. 3). Veronika ist das Bild 
des erlösten Menschen, der unter dem Zeichen Christi, dem Kreuz steht. 

14 Zuerst bemerkt von Curt Grützmacher, Die „chassidische Botschaft" im Werk Marc 
Chagalls, in: Christliche Kunstblätter, Linz, Heft 4/1958, 16 f. 

15 Martin Brtber, Die chassidische Botschaft, in: Werke, München und Heidelberg 1963, Bd. 3, 
739 ff. 

16 Abb. in: Franz Meyer: Marc Chagall, !Köln 1968, 463. 

27 



Die Nähe des Expressionismus Religiösen ist schon oft gesehen worden. Doch
ware 25 großer Irrtum, dieser Richtung die Offenheit auf das Religiöse hin
zu sehen. Wer Je In der Taufkapelle vVon Audincourt gestanden ist, weiß, auch
eiıne völlig abstrakte Gestaltung einer religiösen Interpretation gegenüber offen ist
Die hellen, freudigen Farben, das Goldgelb, range und Violett der Fenster machen
bewußt, daß ın diesem Raum zeichenhaft Verwandlung On Schuld und Not Freude
geschieht.
Autoren wI1e Kurt Lüthi oder Walter arnaı haben die These vertreten, die abstrakte
Kunst führe e1ne religiöse Tiefe, die der gegenständlichen Kunst verwehrt 61  17
Wenn diese These ausschließender We:  152 verfochten wird, müssen heftig
widersprechen Natürlich sind Außerungen wWwIıe diese rAN eiıner Zeit gemacht worden,
die abstrakte unst auf ihrem Höhepunkt angelangt V Mittlerweile hat der Realis-

£fröhliche Urständ gefeiert und verlorene Positionen wiedergewonnen. Er hat auch
durch eine Reihe bedeutender Werke nachgewiesen, laf  Q ußerst chten reli-
an  en Aussagen fähig ist. Als Beweisstück bilden WITr eiıne Kreuzigung ab, die Ifred
Hrdlicka die Evangelische Kirche Berlin-Plötzensee geschaffen hat Diese Ge-
meindekirche ist anl jener SGtelle errichtet, wWwWo der NS-Zeit der Henkersschuppen
stand, dem viele politische Gefangene en lassen mußten, Ü, auch die Män-
PT des 20. Hrädli: konfrontiert die biblischen GSzenen mıit der unmittelbaren
Gegenwart. Geine großen Bildtafeln, die den Raum umstellen, sind Themen gewidmet,
WIe: der Indianer, Tod iIm Boxring, Showbusiness, des Demonstranten.
Mitten hine: sind eiıne Kreuzigung und die Emmausszene gestellt. Alle Ze  ungen
sind rafit und ohle auf Holz ausgeführt. Die euzigung (Abb zeigt die
drei mächtigen Leiber der Opfer ONn Olgatha, die Kreuzigung den Fleischer-
en des Henkerschuppens n Plötzensee erleiden. Fine NUr angedeutete Gestalt
stößt Chris  < die Lanze 1nNs Herz Die AÄnonymität und beliebige Auswechselbarkeit
des Mörders 1st offensichtlich. Außerordentlich ctark ist die eologische Aussage der
Emmausszene: Gefangene sind 1er die ünger von Emmaus, die ihren Herrn daran
erkennen, ihnen das Brot bricht. Der Herr ist eiıner der ihren Mitgefan-
NnerT. „Wo Zwel oder drei meınem Namen versammelt sind (und auch
Henkersschuppen), da bin ich mitten unter ihnen.“
Der Plötzenseer Totentanz zeigt wIıie kaum eın anderes Werk der jüngsten Zeit, wIıe
der Protest des Künstlers Unrecht sich mıit der biblisch-prophetischen Botschaft
verbündet. ] hat mich erschüttert, daß Salzburg eın nackter Torso e1ines Gekreu-
zıgten Hrdlicka „Blasphemie” erkannt und 5 dem Bereich der Theologischen
Fakultät enttfernt werden mußte nachdem AIl beschmiert hatte) Auych das ıst
eın  - Zeichen der Zeit, vielfach die Radikalität religiösen Herausforderung al
nicht mehr erkannt
Die These steht: Kunst dieser eit gerade csofern S1e hohen Rang besitzt 1s+
zu begreifen als Protest und Verheißung. wächst amıit die Dimension des
Prophetischen, mels durchaus säkularisierten inn, zuweilen jedoch auch im Zei-
chen der biblischen Botschaft.

Walter Warnach Abstrakte unst u Kirchenraum? in Christliche Kunstblätter, Linz,
Heft 3/1955, ff; Kurt Lüthi Ist Passionskunst heute noch möglich? in hristliche
Kunstblätter, Heft 1/1969,

2€

Die Nähe des Expressionismus zum Religiösen ist schon oft gesehen worden. Doch 
wäre es ein großer Irrtum, nur in dieser Richtung die Offenheit auf das Religiöse hin 
zu sehen. Wer je in der Taufkapelle von Audincourt gestanden ist, weiß, daß auch 
eine völlig abstrakte Gestaltung . einer religiösen Interpretation gegenüber offen ist. 
Die hellen, freudigen Farben, das Goldgelb, Orange und Violett der Fenster machen 
bewußt, daß in diesem Raumzeichenhaft Verwandlung von 'Schuld und Not in Freude 
geschieht. 
Autoren wie Kurt Lüthi oder Walter Warnach haben die These vertreten, die abstrakte 
Kunst führe in eine religiöse Tiefe, die der gegenständlichen Kunst verwehrt sei17• 

Wenn diese These in ausschließender Weise verfochten wird, müssen wir ihr heftig 
widersprechen. Natürlich sind Äußerungen wie diese zu einer Zeit gemacht worden, da 
die abstrakte Kunst auf ihrem Höhepunkt angelangt war. Mittlerweile hat der Realis­
mus fröhliche Urständ gefeiert und verlorene Positionen wiedergewonnen. Er hat auch 
durch eine Reihe bedeutender Werke nachgewiesen, daß er zu äußerst dichten reli­
giösen Aussagen fähig ist. Als Beweisstück bilden wir eine Kreuzigung ab, die Alfred 
Hrdlicka für die Evangelische Kirche in Berlin-Plötzensee geschaffen hat. Diese Ge­
meindekirche ist an jener Stelle errichtet, wo in der NS-Zeit der Henkersschuppen 
stand, in dem viele politische Gefangene ihr Leben lassen mußten, u. a. auch die Män­
ner des 20. Juli. Hrdlicka konfrontiert die biblischen Szenen mit der unmittelbaren 
Gegenwart. Seine großen Bildtafeln, die den Raum umstellen, sind Themen gewidmet, 
wie: Tod der Indianer, Tod im Boxring, im Showbusiness, Tod des Demonstranten. 
Mitten hinein sind eine Kreuzigung und die Emmausszene gestellt. Alle Zeichnungen 
sind in Grafit und Kohle auf Holz ausgeführt. Die Kreuzigung (Abb. 4} zeigt die 
drei mächtigen Leiber der Opfer von Golgatha, die ihre Kreuzigung an den Fleischer­
haken des Henkerschuppens von Plötzensee erleiden. Eine nur angedeutete Gestalt 
stößt Christus die Lanze ins Herz: Die Anonymität und beliebige Auswechselbarkeit 
des Mörders ist offensichtlich. Außerordentlich stark ist die theologische Aussage der 
Emmausszene: Gefangene sind hier die Jünger von Emmaus, die ihren Herrn daran 
erkennen, daß er ihnen das Brot bricht. Der Herr ist einer der ihren - ein Mitgefan­
gener. ,,Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind (und sei es auch im 
Henkersschuppen), da bin ich mitten unter ihnen." 
Der Plötzenseer Totentanz zeigt wie kaum ein anderes Werk der jüngsten Zeit, wie 
der Protest des Künstlers gegen Unrecht sich mit der biblisch-prophetischen Botschaft 
verbündet. Es hat mich erschüttert, daß in Salzburg ein nackter Torso eines Gekreu­
zigten von Hrdlicka als „Blasphemie" verkannt und aus dem Bereich der Theologischen 
Fakultät entfernt werden mußte (nachdem man ihn beschmiert hatte): Auch das ist 
ein Zeichen der Zeit, daß vielfach die Radikalität einer religiösen Herausforderung gar 
nicht mehr erkannt wird. 
Die These steht: Kunst in dieser Zeit - gerade sofern sie hohen Rang besitzt - ist 
zu begreifen als Protest und Verheißung. Sie wächst damit in die Dimension des 
Prophetischen, meist im durchaus säkularisierten Sinn, zuweilen jedoch auch im Zei­
chen der biblischen Botschaft. 

17 Walter Warnach: Abstrakte Kunst im Kirchenraum? in: Christliche Kunstblätter, Linz, 
Heft 3/1955, 98 ff; Kurt Lüthi: Ist Passionskunst heute noch möglich? in: Christliche 
Kunstblätter, Heft 1/1969, 38 ff. 

28 


