GUNTER ROMBOLD
Kunst als Prophetie

Zur Situation der Kunst

Die Situation der Kunst, die Klee bereits vor Jahrzehnten mit den Worten ausdriickte:
,Uns trigt kein Volk”, hat sich weiter verschirft. Wihrend im spitkapitalistischen
Westen clevere Manager Kunstwerke als Statussymbol und Wertanlage verhokern,
wird im staatskommunistischen Osten (,,Staatskommunismus’’ ist eigentlich eine con-
tradictio in adiecto) die Kunst zur ideologischen Verbrimung des eigenen Systems
milbraucht, falls man es nicht vorzieht, nichtlinientreue Kunst in den Westen zu
exportieren, um dafiir Devisen einzuheimsen.

Dabei gerit der Begriff der Kunst selbst in eine Krise. Seit Marcel Duchamp einen
Flaschentrockner und eine Klosettmuschel ausstellte, ist immer wieder Anti-Kunst
proklamiert worden. Die Frage ist allerdings, ob damit nur ein bestimmter Begriff
von Kunst oder ob Kunst itberhaupt angegriffen werden soll und getroffen wird.

Fiir die Kunstauffassung des 19. Jh. sind zwei Phinomene charakteristisch: die Privat-
sammlung und das Museum. In beiden Fillen wird Kunst ausgegrenzt aus der iibrigen
Wirklichkeit. Die verhingnisvolle Folge ist, da8 man das Gestaltete iiberhaupt nur
wahrnimmt, wenn man eine bestimmte BewuBtseinsstellung einnimmt, nimlich die des
Kunstgenusses. Ist diese Bewuftseinsstellung nicht vorhanden, so geht man achtlos an
den erstaunlichsten Dingen vorbei. Dagegen protestieren Dada und die Nadhfolger,
wobei der Satz ,Nichts ist Kunst” unversehens in den anderen ,,Alles ist Kunst’
umschlagen kann. Der Biirger, der gewohnt war, seine Wohnung mit Kunst auszu-
schmiicken, steht irritiert vor diesem Phinomen und weif8 gerade mit den interessan-
testen Objekten und wegweisenden Tendenzen nichts anzufangen. Wie soll man auch
Minimal Art oder Concept Art sammeln, von Happenings ganz zu schweigen. Die
beamteten Verteiler staatlicher Subventionen tun sich genau so schwer. Schlielich
kann man den Museumsbesuchern auch nicht zuviel zumuten, falls man iiberhaupt
selbst zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem zu unterscheiden versteht. Kunst
dringt wieder in die Offentlichkeit, aber nicht in eine vom Staat protektionierte.
Schon Picasso hatte dagegen protestiert, daf mit Kunst Wohnungen ausgeschmiickt
werden. ,,Guernica” ist trotzdem in einem Museum gelandet. Heute gehen die Kiinst-
ler auf die Strafle, um dort zu verkaufen oder zu schockieren. Oder sie veranstalten
wie Karl Prantl Symposien, um gemeinsam mit anderen in der Landschaft, in einem
Steinbruch, zu arbeiten.

Bemerkenswert ist die Unsicherheit des Marxismus vor dem Phinomen Kunst. Karl
Marx selbst war sich bewufit, daB8 die Kunst sich nicht ohne Gewalt in sein System
einordnen 148t: ,Bei der Kunst ist bekannt, daf8 bestimmte Bliitezeiten derselben kei-
neswegs im Verhilinis zur allgemeinen Entwidklung der Gesellschaft, also auch der
materiellen Grundlage, gleichsam des Knochenbaus ihrer Organisation, stehn*?,

Werner Hofmann hat in seiner Schrift ,, Kunst und Politik” gezeigt, wie der Marxis-
mus in den zwanziger Jahren die revolutioniren Tendenzen der Kunst, die alle zum
Marxismus hindringten, zuriickgestofen hat. Schon 1925 stellte Lissitzky betroffen
fest: ,,Man sucht von oben eine revolutionire Kunst zu schaffen. Der Staat hat immer
einen David gehabt, der heute den Schwur der Horatier und morgen die Krénung
Napoleons malt. Nur: heute fehlt der David.” Nicht minder schockiert zeigte sich Brecht
dariiber, daf man die Kiinstler in der stalinistischen Ara dazu zwang, ,sozialistische
Inhalte” in ,biirgerlichen Formen” auszudriicken. Werner Hofmann macht die bos-

1 Karl Marx, Einleitung zur Kritik der politischen Okonomie, MEW (= Marx-Engels, Werke,
Berlin 1957 ff), Bd. 13, 640.

19



hafte Bemerkung: ,Damit kehrte der erstarrte Marxismus zum Bildungsbiirger-
geschmack seines Begriinders zuriidk2,

Die Ursachen fiir diese Haltung des Staatskommunismus sind leicht einzusehen: eine
revolutionire Kunst stellt sich immer gegen das System, und zwar nicht nur gegen
das fremde (das wire Propaganda), sondern noch mehr gegen das eigene. Das aber
kann kein System dulden. Staatskommunistische Kunst hat daher dasselbe zu bewerk-
stelligen wie nationalsozialistische Kunst nach einem Wort von Josef Goebbels: ,,Or-
ganisation des Optimismus”. So neu ist das ja nicht. Im Grunde fordert Platon in der
Politeia nichts anderes: ,In den Staat ist nur der Teil der Dichtkunst aufzunehmen,
der Gesinge an die Gotter und Loblieder auf treffliche Minner hervorbringt”s. Die
Kirche hat da audh einige Erfahrung. Die Kunst des Barock war (unter anderem!) die
Kunst der Gegenreformation und sollte die Leute wieder in die katholischen Gottes-
hiuser locken. Und der Kult des , trefflichen Mannes” Martin Luther hat eine Infla-
tion von Luther-Bildern besorgt.

Problematische Alternativen

Wo ist nun der Platz des Kiinstlers und der Kunst? Soll er unmittelbar an der
Umgestaltung der gesellschaftlichen Wirklichkeit mitarbeiten und auf die Barrikaden
steigen?

Das kann einmal richtig sein; schlieflich hat der Kiinstler — wie jeder andere — das
Recht, auf die Barrikaden zu steigen, wenn eine Extremsituation ihn dazu heraus-
fordert. Da zeigt sich vielleicht sogar, daf nicht nur sogenannte Kiinstler Kunst her-
vorbringen. Es entsteht anonyme Kunst wie beim Pariser Maiaufstand oder in den
Tagen der russischen Invasion in der CSSR. Fiir einen Augenblick scheint sich die
Zukunftsvision von Karl Marx zu verwirklichen: ,In einer kommunistischen Gesell-
schaft gibt es keine Maler, sondern hichstens Menschen, die unter anderem auch
malen.”” Dahinter steht bekanntlich die utopische Vorstellung, da in einer kommuni-
stischen Welt die Arbeitsteilung aufgehoben wiirde.

Kénnen solche Extremsituationen verallgemeinert werden? Kann man die Aufgabe
der ,Kunst” auf diese Moglichkeit einschrinken? Das hiefle, einem hochst einseitigen
Denken verfallen.

Die andere Extremhaltung ist die des Riickzuges in die innere Emigration, zu der sich
Miénner wie Oskar Schlemmer in der NS-Zeit entschlossen haben. Heute ziehen zahl-
reiche Maler und Schriftsteller in der ‘Sowjetunion es vor, auf solche Weise dem Zwang
zum befohlenen sozialistischen Realismus zu entkommen.

Hinter dieser Haltung kann eine sehr verschiedene Einstellung stehen. Sie kann aus
einer Ablehnung dieser bestimmten Politik oder aus der Uberzeugung von der grund-
sitzlichen Unvereinbarkeit von Kunst und Politik hervorgehen. Im ersten Fall ist der
Riickzug in die innere Emigration selbst ein politischer Akt, ein Akt des Protestes, im
zweiten Fall wird Kunst als Eigenbereich proklamiert, der von der Politik unberiihrt
bleibt.

Weldhen Bezug hat Kunst in der Vergangenheit zur gesellschaftlichen Realitit gehabt?

An dieser Stelle ist eine kurze Riickblendung in die Geschichte am Platz. Welche Rolle
hat Kunst in ihr gespielt?

Ich glaube, da es unmaglich ist, darauf eine einzige Antwort zu finden. Die Funktion
der Hohlenmalereien als Jagdzauber 148t sich kaum vergleichen etwa mit der imperialen
Kunst des romischen Kaiserreiches, deren Aufgabe die Verherrlichung des Kaiserhauses
war (ein klassisches Beispiel: das Relief der Vergottlichung des Antoninus Pius im
Giardino della Pigna im Vatikan, Der Genius der Unsterblichkeit trigt das kaiserliche

* Werner Hofmann, Kunst und Politik, KéIn 1969, 19.
3 Platon, Politeia 607 a.

20



Ehepaar, das von Adlern umgeben ist, in die Liifte. Die sitzende Roma und die Per-
sonifikation des Campus Martius blicken dem Paar nach).

Mittelalterliche Kunst wiederum entwirft eine Gegenwelt, reich an Paradiesen und
Inseln der Seligkeiten, aber ebenso reich an Angsttriumen von Gerichts- und Héllen-
szenen. Die Bilder eines Fra Angelico mit ihren zarten, sanften, hellen Farben sind
solche Traumgebilde, so wie umgekehrt die Dimonen und Monstren der Romanik
Ausgeburten der Phantasie sind.

Es erhebt sich die Frage: Ist die Kunst nichts anderes als der Spiegel der inneren und
dufleren Welt einer Epoche? Oder kann sie auch Einflu darauf gewinnen, kann sie
Wirklichkeit verindern, etwa im Sinne des Marxschen Postulates der 11. These gegen
Feuerbach: ,,Die Philosophen (hier sprich: Kiinstler) haben die Welt nur verschieden
interpretiert, es kommt darauf an, sie zu verindern”?

Werfen wir einen Blick auf die Ubergangszeiten, die fiir unser Problem von beson-
derer Bedeutung sind. '
Offensichtlich hat gerade groe Kunst immer Neues gebracht, war sie Ausdruck eines
neuen Sehens, einer neuen Bewufltseinslage. So tauchen in der Spitantike, im 3. Jh.,
interessanterweise also bereits vor dem Sieg des Christentums, neue Tendenzen auf,
die auf das Flichige gehen, das fiir die ganze frithmittelalterliche Kunst so bezeichnend
ist, und die formale Voraussetzung bildet fiir die Entriickung der Wirklichkeit ins
Jenseitige. Ebenso erkdmpfen die Maler der Renaissance Schritt fiir Schritt die Wieder-
eroberung der Darstellung der irdischen Wirklichkeit.

In solchen Entwicklungen ereignet sich hochstwahrscheinlich beides: Eine neue Be-
wuBltseinslage sucht ihren Ausdrud, und umgekehrt wirken diese Bilder prigend auf
das Sehen der Zeitgenossen, helfen also mit, ihre Bewutseinslage zu verindern. Uns
fillt ein Wort von Paul Klee ein, das in diesem Sinne verstanden werden kann:
JKunst gibt nicht das Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar”.

Die eigentlich revolutionire Aufgabe der Kunst besteht sicher eher in diesem Sicht-
barmachen, als in einem unmittelbaren Aufruf, auf die Barrikaden zu steigen.

Die neue Situation seit der Aufklirung

Wir kénnen uns allerdings nicht verhehlen, daB8 die Situation der Kunst seit der Auf-
klirung grundlegend anders geworden ist; daB dieser Einschnitt tiefer reicht als andere
vorhergehende.

Die neue Bewuftseinsstellung ist kritisch, worauf schon Hegel in seiner Asthetik hin-
gewiesen hat: ,In unseren Tagen hat sich fast bei allen Vélkern die Bildung der
Reflexion, die Kritik und bei uns Deutschen die Freiheit der Gedanken auch der
Kiinstler bemichtigt und sie in betreff auf den Stoff und die Gestalt ihrer Produktion,
nachdem auch die notwendigen besonderen Stadien der romantischen Kunstform durch-
laufen sind, sozusagen zu einer tabula rasa gemacht”4. Fortan ist der naive Kiinstler
eine Ausnahme, und der ,sentimentalische” im Sinne Schillers (wir wiirden sagen:
der , reflektierende”) wird die Regel.

Von entscheidender Bedeutung ist ferner das verdnderte Verhiltnis zur Natur und zur
Geschichte. Goethe konnte seinem Verhiltnis zur Natur im Tiefurter Journal von 1782
noch folgendermaflen Ausdruck geben:

,Natur! Wir sind von ihr umgeben und umschlungen — unvermégend, aus ihr heraus-
zutreten, und unvermdgend, tiefer in sie hineinzukommen. Ungebeten und ungewarnt
nimmt sie uns in den Kreislauf ihres Tanzes auf und treibt sich mit uns fort, bis wir
ermiidet sind und ihrem Arme entfallen. ..

Sie hat mich hereingestellt, sie wird mich auch herausfithren. Ich vertraue mich ihr.
Sie mag mit mir schalten. Sie wird ihr Werk nicht hassen. Ich sprach nicht von ihr.

4 Georg Wilhelm Eriedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik, in: Theorie-Werkausgabe,
Frankfurt 1970, Bd. 14, 235.

21



Nein, was wahr ist und falsch ist, alles hat sie gesprochen. Alles ist ihre Schuld, alles
ihr Verdienst.”

Wihrend Goethe sich der Natur hingibt, versucht der nachgoethesche Mensch, die
Natur zu verwandeln.

Ebenso geht es mit der Geschichte: Sie wird nicht mehr als gegeben, sondern als vom
Menschen gestaltet verstanden. Damit freilich hort auch die Verbindlichkeit der gege-
benen geschichtlichen Situation auf. An die Stelle des geschlossenen Zeitstils tritt ein
Stilpluralismus. Nochmals Hegel: ,In dieser Weise steht dem Kiinstler, dessen Talent
und Genie fiir sich von der fritheren Beschrinkung auf eine bestimmte Kunstform
befreit ist, jetzt jede Form wie jeder Stoff zu Dienst und Gebot’’5.

Niéhern wir uns dem ,,Ende der Kunst”'?

Wir wissen, da nach Hegel das Ende der Kunst mit der Vollendung der Geschichte
zusammenfillt, wenn ,,der Geist an sich als Weltgeist sich vollendet”, wenn das Ziel
der Geschichte erreicht ist: ,,das absolute Wissen, oder der sich als Geist wissende
Geist”“%, Wir wissen ebenso, daf der Marxismus kriftige Anleihen bei dieser Hegel-
schen Eschatologie gemacht hat, indem er allerdings Hegel vom Kopf auf die Fiifle
gestellt und den Kommunismus als Endziel der Geschichte erklirt hat. Es blieb den
letzten Schriften von Herbert Marcuse vorbehalten, diesen Gedanken auf die Kunst
anzuwenden. Er dufert die Vermutung, da Kunst dem zugehorig sei, ,,was Marx die
Vorgeschichte der Menschheit nannte, d. h. der Geschichte des Menschen vor seiner
Befreiung zu einer freien Gesellschaft” ... ,Die Verwirklichung von Kunst als einem
Prinzip gesellschaftlicher Rekonstruktion setzt einen grundsitzlichen gesellschaftlichen
Wandel voraus. ... Diese Vorstellung von Kunst als Technik oder als Anleitung zum
Aufbau einer Gesellschaft verlangt nach dem Zusammenspiel von Wissenschaft, Tech-
nik und schépferischer Phantasie, um ein neues Lebenssystem zu entwerfen und auf-
rechtzuerhalten’?. Das wire dann zugleich die ,,Aufhebung und Transzendierung der
Kunst”.

Man kann sich umgekehrt fragen, ob nicht die Vollendung der Geschichte zugleich
ihre Aufhebung bedeutet. Dem ,kritischen Kritiker” sei es erlaubt, weniger systema-
tisch zu denken als Hegel, Marx und Marcuse, und die Frage, ob und wann die
Gesdhichte ihr Ziel erreicht, offen zu lassen. Uns geniigt die Feststellung, daf seit der
Aufklirung nachweisbare tiefgreifende Verinderungen im Verhiltnis von Kunst und
Gesellschaft eingetreten sind. Zwei davon haben wir bereits konstatiert: Einerseits
versuchen das politische und kommerzielle Management, die Kunst in die Hand zu
bekommen, was nichts prinzipiell Neues darstellt, aber kaum jemals mit solcher Per-
fektion betrieben wurde. Andererseits entzieht sich der Kiinstler diesem Druck oftmals
durch innere Emigration.

Es fragt sich allerdings, ob diese Tatsachen, so ernst sie zu nehmen sind, nicht doch
Randerscheinungen sind, ob nicht vielmehr die eigentlichen kiinstlerischen Entschei-
dungen an ganz anderer Stelle fallen.

Kunst als Protest

Die Hypothese sei gewagt, daB Kunst seit der Aufklirung weithin als Protest gegen
die Welt, wie sie sich vorfindet, zu verstehen ist. Dieses kritische Moment findet sich
in friilheren Zeiten nur in Ansitzen. Eine Vorwegnahme der modernen Situation findet
teilweise bereits im spiten Mittelalter statt. Die Kiinstler beginnen, die Torheiten der
Menschen zu geifleln — denken wir nur an die zahlreichen Darstellungen der 7 Tod-
siinden. Die Bosheit der Menschen wird blofigestellt (Jorg Breu und Jérg Ratgeb).

5 Hegel, op. cit., Bd. 14, 236.

8 Hegel, Phinomenologie des Geistes, ed. Lasson, ®Hamburg 1952, 559 bzw. 564.

7 Herbert Marcuse, Zur Lage der Kunst in der eindimensionalen Gesellschaft, in: Kunst und
Politik, Karlsruhe 1970, 0. S.

22



Erasmus schreibt ein ,Lob der Torheit”; Pieter Breughel stellt sein ganzes Schaffen
unter dieses Thema. Bei Leonardo spielt die Karikatur eine bedeutende Rolle. Dennoch
wird in dieser Zeit noch nicht die Welt als Schépfung und die Gesellschaft als solche
in Frage gestellt. Das geschieht erst in der Aufklirung. Man denke nur an Voltaires
Candide, in dem der Autor alle Laster seiner Zeit geiflelte, zugleich aber auch an der
Weltordnung als solcher Kritik geiibt hat. Zur gleichen Zeit hat es Goya wohl als
erster gewagt, die Hiflichkeit der koniglichen Familie darzustellen; es ist derselbe
Goya, der gegen den Krieg protestiert und menschlicher Bosheit immer wieder die
Maske vom Gesicht gerissen hat.

Mit Recht schreibt Albert Camus, daB ,beinahe alles, was im Hindler-Europa des
19. und 20. Jh. an Wertvollem, zum Beispiel in der Literatur entstand, gegen die
Gesellschaft der Zeit geschaffen wurde. Man kann sagen, daf bis etwa zur Franzosi-
schen Revolution die vorherrschende Literatur im groSen und ganzen eine Literatur
der Zustimmung war. Vom Augenblick an, da die aus der Revolution hervorgegangene
biirgerliche Gesellschaft gefestigt ist, entwickelt sich jedoch eine Literatur der Auf-
lehnungs.

Der Literatur der Auflehnung entspricht eine Malerei und Skulptur der Auflehnung:
Der Protest gegen den Krieg, wie er in den Radierungen von Otto Dix zum Ausdruck
kommt, der die zerfetzten Leiber der Soldaten im Schiitzengraben des I. Weltkrieges
darstellt, das zornige Gericht iiber die Schieber und Schmarotzer der Nachkriegszeit
in den Zeichnungen von George Grosz. Ahnliches geschieht nach dem II. Weltkrieg,
wo Zadkine in Rotterdam sein Mahnmal schafft: ,Die zerstérte Stadt”: Der zu Tode
getroffene Mensch mit dem aufgeschlitzten Leib erhebt anklagend die Arme zum
Himmel. Spiter richtet sich der Protest der Kiinstler gegen den Vietnamkrieg; eine
bis dahin optimistische amerikanische Pop Art verwandelt sich in eine , Art of Pro-
test®.

Der Protest kann allerdings noch radikaler werden: Er kann sich gegen die conditio
humana als solche richten. So jedenfalls sind unseres Erachtens die Werke von Max
Beckmann, dieses Giganten der deutschen Malerei der ersten Jahrhunderthilfte, zu
begreifen. Wir wollen das an einem Beispiel verdeutlichen: dem ,Traum” von 1921
(Abb. 1). Es ist eine merkwiirdige Gesellschaft, die in das schmale Hochformat des
Bildes gepreBt wird: ein Drehorgelspieler mit einer Trompete, ein Blinder in Gefing-
nistracht mit einem riesigen Fisch unter dem Arm, ein Kriippel ohne Beine in der
Tracht eines Clowns, ein Midchen, das im Traum den Griff einer BaBgeige umfaflt —
und mitten drin ein Kind, mit weit getffneten, erstaunten Augen, auf einer Kiste
sitzend, und eine kleine Spielfigur (Kasperl?) an sich driickend. Es ist eine Versamm-
lung des Elends, die sich da in der engen Stube zusammenfindet, wobei jeder mit
sich selbst beschiftigt ist und keiner sich um den anderen kiimmert. Schmerzlich stoflen
sie an die Grenzen jhres Kifigs. Der Mann in Gefingnistracht, der auf eine Leiter
gestiegen ist, stofit mit dem Armstumpf an die Decke: Dort ist alles zu Ende. Die
ganze riumliche Situation ist beingstigend: Der FuBboden senkt sich in iibertriebener
Perspektive nach unten, einem Abgrund entgegen. Das einzige, was den Sturz ins
Chaos verhindert, ist die Strenge des Bildbaues. Der iiberdeutliche Realismus, die
Plastizitit der Gestalten steht in krassem Gegensatz zur Traumphantastik des Bild-
inhaltes!®. Es ist der Traum eines hellwachen BewuBtseins, wie er in den aufgerisse-
nen Augen des Kindes zum Ausdruck gebracht wird.

8 Albert Camus, Der Kiinstler und seine Zeit, in: Albert Camus, Kleine Prosa, Hamburg
1961, 19.

9 Rerflfa Hansen, The Art of Protest, in: Kunst und Kirche, Linz und Giitersloh, Heft 2/1973,
74 ff.

10 Vgl. die bedeutsame Interpretation des Bildes von Wilhelm Fraenger: Max Beckmann,
Der Traum — Ein Beitrag zur Physiognomie des Grotesken, in: M. von Erffa und E. Gépel:
Blick auf Beckmann, Miinchen 1962, 36 ff.

23



Was soll das Ganze? Das Bild ist auch im Kontext mit anderen Werken Beckmanns zu
lesen, was hier nicht geschehen kann. Wenn man das tut, spricht alles dafiir, da
Beckmann damit eine Darstellung der Existenz des Menschen anzielt. Diese ist als
absurd gekennzeichnet. Er ist der Blinde, der mit seinem Lirm die Welt erfiillt, er ist
der Verstiimmelte, der bei seinem Aufstieg an die Decke stiBt, er ist das verschreckte
Kind, das sich hilflos in eine ausweglose Situation gestellt sieht. Von allen Seiten ist
er eingeengt. Nirgends zeigt sich ein Ausweg. ,,Das Leben ist ein Traum, erzihlt von
einem Schwachkopf” (Shakespeare). Beckmanns Protest richtet sich nicht nur gegen
einzelne benennbare Schrecken, sondern gegen das Dunkel, das die menschliche Exi-
stenz umgibt.

Max Beckmann steht nicht allein. Auch die Surrealisten, allen voran Max Ernst, haben
die Absurditit menschlichen Daseins dargestellt — wie in der Literatur ein Kafka,
Camus, Samuel Beckett und Thomas Bernhard. Selten nur 6fnet sich in der modernen
Kunst ein Ausweg aus der heillosen, absurden Situation des Menschen. Es ist nicht
von aufen an sie herangetragen, wenn wir sie als Protest gegen Gewalt, Krieg und
Mord, und als Revolte gegen die conditio humana begreifen.

Wird diese These akzeptiert, so lassen sich einige Epiphdnomene erkliren. Einmal das
verzweifelte Bemiithen der Machthaber, die Kunst unter Kontrolle zu bringen. Das ist
in der Tat eine fiir die Kunst bedrohliche Situation, denn ,,die Kunst lebt nur von dem
Zwang, den sie sich selber auferlegt: An fremdem Zwang stirbt sie”l. Zum zweiten
erklirt sich der wiitende Widerstand der biirgerlichen Gesellschaft, die kritisiert wird.
Sie sucht alles Unbequeme als ,entartete Kunst” oder ,Verlust der Mitte” zu dis-
qualifizieren, ohne daf ihr in den Sinn kommt, daf in der Kunst mdglicherweise der
berechtigte Protest gegen eine entartete Gesellschaft laut wird. Und schlieBlich erklart
sich daraus die verinderte Situation des Kiinstlers selbst, die Camus mit den Worten
umreiBt: ,,Gewifl hat es im Zirkus der Geschichte immer Mirtyrer und Lowen gege-
ben. Die ersten nihrten sich von den Tréstungen der Ewigkeit, die letzteren von schdn
blutigem historischem Fleisch. Aber der Kiinstler sa8 bisher auf der Zuschauerbank.
Er sang zum Vergniigen, fiir sich selber oder im besten Fall, um den Mairtyrer zu
ermutigen und den Léwen ein wenig von seinem HeiShunger abzulenken. Jetzt dage-
gen befindet der Kiinstler sich in der Arena. Und selbstverstindlich tont seine Stimme
veridndert — sie ist bedeutend unsicherer geworden®12.

Auf der Suche nach Utopia

Niemand kann allein vom Nein leben. Gerade das Nein zur Welt, wie sie ist, fordert
die Phantasie heraus, eine andere zu ersinnen. Die Kunst des 20. Jh. hat gerade in
ihren radikalsten Entwiirfen Utopien einer anderen Welt entworfen.

Kandinsky hat bekanntlich die reine Abstraktion und die reine Realistik, die er auch
hohere Phantastik nennt, hellsichtig als die beiden Extrempositionen der modernen
Kunst bezeichnet!.

Die radikalsten Vertreter der reinen Abstraktion, der Konstruktivismus, die hollin-
dische De Stijl-Bewegung und das Bauhaus wollten die ganze chaotisch sich darbietende
Wirklichkeit dem ordnenden Geist des Menschen unterwerfen und auf diese Weise
die , Einheit aller Dinge und Erschemungen (Gropius) erreichen. Das ganze Leben
sollte gestaltet, mithin Kunst werden.

In faszinierender Weise wurde diese Konzeption von Mondrian bis zur letzten Konse-
quenz getrieben, Seine Entwicklung lief auf immer stirkere Reduktion seiner
Bilder hinaus: auf das Achsengefiige von Vertikale und Horizontale, auf die Primér-
farben Rot, Blau und Gelb. Es wird ein dynamisches Gleichgewicht angestrebt, wobei
jegliche Symmetrie ausgeschlossen bleibt. Worum geht es Mondrian letztlich? Seine

11 Albert Camus, op. cit. 29. 12 Albert Camus, op. cit. 15 f.
13 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der Kunst, 5Bern 1956, 127.

24



groRartigen ,Kriftegleichungen” wollen die gegensitzlichen Spannungen, die in der
Schépfung wirksam sind, zur Ruhe bringen. Daher werden diese Bilder zu kosmischen
Gleichungen einer Welt, wie sie sein soll, einer Schopfung im Gleichgewicht, und —
wie Mondrian ausdriicklich sagt — einer ,,Gesellschaft der Gleichgewichtsbeziehungen”.
Die Vertreter der reinen Realistik, d. i. htheren Phantastik, formulieren die entgegen-
gesetzte Extremposition der modernen Kunst. Ihre Bannertréger sind die Surrealisten.
Sie revoltieren gegen eine von der Vernunft auf das Durchschaubare reduzierte Welt
und erstreben die Einheit vom Irrationalen her. Der absoluten Ordnung des Konstruk-
tivismus stellen sie das Ideal der absoluten Anarchie entgegen.

Deutlich ist, daf die kiinstlerische Revolution, wie sie sich in diesen beiden Gegen-
bewegungen manifestiert, von der politischen unabhiingig ist und sich nicht auf diese
reduzieren liBt. Vielmehr protestiert sie gerade gegen das politische Dogma von der
totalen Machbarkeit der menschlichen Zukunft durch den Apparat.

Am Rande sei vermerkt, daf zuweilen im Gefolge des Bauhauses die Tendenz iiber-
michtig geworden ist, die Umwelt des Menschen total zu planen. Trotz solch fataler
Erscheinungen 148t sich sagen, daf die utopische Welt, die der Kiinstler visionir
erschaut, niemals in der realen Zukunft aufgeht, die der Politiker herbeifiihren m&chte
und zuweilen wirklich herbeifiihrt. Gerade deshalb ist und bleibt der Kiinstler der
Rivale des Politikers.

Sékularisierte Prophetie?

Wenn wir eine Kategorie suchen, die die beiden genannten Aspekte, den Protest gegen
die Gegenwartswelt und den Entwurf von Zukunftsmodellen, umschlieSt, bietet sich
cher die des Prophetischen dar. Diese Kategorie ist urspriinglich religios. Die Propheten
des Alten Bundes iibten Kritik an der jeweiligen gesellschaftlichen Wirklichkeit und
verhielen Heil oder Unheil; freilich nicht als Ereignisse, die unabinderlich auf den
Menschen zukommen, sondern als eine Zukunft, die vom Verhalten des Menschen
abhingig ist.

Der Unterschied soll nicht verwischt werden. Die atl prophetische Verkiindigung
geht immer vom gottlichen Auftrag aus und setzt eine Gottesbegegnung voraus. Der
Kiinstler erfihrt seinen prophetischen Auftrag in seiner Begabung, seiner Fihigkeit,
das auszusprechen, woran alle leiden und worauf alle hoffen. Man konnte von einer
sikularisierten Form des Prophetismus sprechen, von einer Existenzweise, die von
manchem modernem Maler oder Dichter glaubwiirdiger verkdrpert wird als vom
Priester — wir nennen nur Namen wie Cézanne und Beckmann, Dostojewskij und
Camus. Der Kiinstler, der es wirklich ist, ist ein Stachel im Fleisch der Gegenwart.

Eine dialektische Antithese

Man kann sich natiirlich fragen, ob die Kategorie des Prophetischen die wesentlichen
Phinomene der modernen Kunst trifft. Es gibt zweifellos Erscheinungen, die weder
als Protest noch als Entwurf von Zukunftsmodellen zu verstehen sind.

Auffillig ist der stete Riickgriff auf das Urspriingliche (das Prihistorische, Primitive
usw.). Die Dresdner Briicke-Maler und Picasso entdecken gleichzeitig und unabhiingig
voneinander die Kraft der Neger-Plastik. Man konnte das so erklidren, dal sie das
Urspriingliche gesucht haben, um sich desto eher vom Gestrigen losmachen zu kénnen.
Das mag seine Richtigkeit haben, geniigt aber nicht zur Erklirung.

Fiir die Intentionen der Maler des ,Blauen Reiters’” sind die Zoobilder des jungen
August Macke erhellend. Spazierengehende Menschen in einer traumhaft schénen Welt
der Tiere und Biume: Spricht daraus nicht die Sehnsucht nach dem Paradies?

Noch deutlicher ist das bei den Tierbildern von Franz Marc. Marc sucht im Tier die
paradiesische Reinheit, die er im Menschen nicht mehr findet. Als einziges menschliches
Symbol der Reinheit bleibt fiir ihn die Madonna auf der Mondsichel, die er in sein

25



»Tirol”-Bild hineinmalt, oder die Verbindung des Sichelsymbols mit dem Tiersymbol,
wie es uns im ,, Turm der blauen Pferde” begegnet, wobei Blau ebenfalls ein Symbol
fiir Reinheit ist. Marc ersehnt eine andere Schopfung, eine Schépfung vor dem Siinden-
fall — eine romantische Sehnsucht, wie das Blau ja auch die Symbolfarbe der Romantik
wzrl. Auch das ist eine Utopie, allerdings eine, die ihr Urbild in der Vergangenheit
sucht.

Dann ist da das Spielerische. Nicht nur das Theatralische der Selbstdarstellung eines
Dali oder das Gequilt-Spielerische der Face-Farces eines Arnulf Rainer. Auch die ein-
fache Freude am Machen gibt es, und sie ist nicht umzubringen. Sie spricht aus jedem
Bild eines Paul Klee, dessen Bilder allesamt Spiele aus Farben und Formen sind. Aus
ihnen spricht eine Heiterkeit vergleichbar der Musik Mozarts, der Paul Klee sich
verwandt fiihlte.

Und immer wieder taucht das Erotische auf. Die abstrakte Kunst hatte so sehr davon
abstrahiert, da8 es formlich wiederkehren mufte, nun oft genug aufdringlich (Warhol),
aggressiv (Frohner), zuweilen aber auch mit jener Verfithrungskraft, die dem Eroti-
schen innewohnt.

Der Eros sucht die Erfiillung im Augenblick. Das zeigt sich deutlich bei jenem Groflen
der Moderne, in dessen Werk der Eros zentral ist: bei Marc Chagall. Immer wieder
stellt sich Chagall mit seiner Braut selbst dar. Die ganze Himmelsseligkeit der Liebe
findet sich in diesen Bildern.

Doch bei Chagall gibt es auch Bilder der Vergangenheit: Die Hiuser seiner russischen
Heimatstadt Witebsk tauchen auf, oder jiidische Schicksalsbilder. Und die Gegenwart
ist nicht nur Seligkeit: In ihr vollzieht sich auch das Grauen der Kreuzigung des
jiildischen Volkes. In einigen apokalyptischen Visionen (,,Sturz des Engels’) wird auch
die Zukunft mit ihren Schrecken und ihrer Hoffnung beschworen.

Riickgriffe auf das Urspriingliche, das Spielerische, das Erotische: Ist Kunst nicht immer
schon so gewesen? Kann man — wenigstens auf dieser Ebene — von etwas prinzipiell
Neuem sprechen? Daf8 die Formen neu sind, versteht sich von selbst: Jede Zeit hat
neue Formen hervorgebracht.

Auf die Gesellschaft bezogen: Hat Kunst nicht immer noch — ganz schlicht gesagt —
die Aufgabe der Entlastung? Befreit sie uns damit nicht immer wieder vom Ernst
des Sein-Miissens und Sein-Sollens? Also auch vom Ernst des Protestes und der
Zukunftsgestaltung? Riihrt sie so nicht wie eh und je an die Geheimnisdimension
des Lebens, aber eben — spielerisch verwandelnd?

Die Suche nach dem ,,Anderen”

Die Gegensitze sollen nicht verharmlost werden. Es kann gar kein Zweifel daran
bestehen, daf8 es gegensitzliche Positionen in der Gegenwartskunst gibt, da8 das
geradezu zur Definition der Moderne gehdrt. Dennoch: Stehen der Riickgriff auf das
Urspriingliche, das Spielerische, das Erotische in einem unaufhebbaren Widerspruch
zum Prophetischen? Steht hinter der Sehnsucht nach dem verlorenen Paradies nicht
auch der Wunsch nach dessen zukiinftiger Wiedergewinnung? Spielt der Mensch nicht
auch, um das Spiel der Zukunft zu gewinnen? Ist der Eros nicht die Vorwegnahme,
die Gegenwirtigsetzung der Utopie der vollendeten Welt?

Ist die Aufgabe des Propheten nicht der Hinweis auf das , Andere”, die ,,andere”
Dimension neben und auflerhalb der Welt des blo8 Vorhandenen? Wenn das richtig
ist, umschlieBt der Begriff des Prophetischen Protest und Verheiung. Allerdings ist
beides in der Moderne in charakteristischer Weise radikalisiert. Die kritische BewuSt-
seinslage ist vorherrschend geworden, der Protest ist schirfer, die Verheifung drin-
gender geworden. Und dabei geht es nicht nur um die VerheiBung besserer Ver-
hiltnisse, sondern einer vollendeten Welt.

Das Prophetische der modernen Kunst ist — das sei nochmals gesagt — nicht gleich-
zusetzen mit dem Prophetischen des jiidisch-christlichen Glaubens. Sie weist hin auf

26



die ,,andere” Dimension des menschlichen Lebens. Allerdings kann auch in der moder-
nen Kunst die Dimension des ,,ganz Anderen” im biblischen Sinne durchblitzen. Das
sei an einigen exemplarischen Werken verdeutlicht.

Wir wihlen absichtlich Werke, die weit auseinanderliegen. Zunichst ein Kiinstler, der
aus der jiidischen Tradition kommt, niherhin aus der Welt des russischen Chassidis-
mus: Marc Chagall®, Nach der Lehre des Chassidismus ist der Mensch berufen, die
gottlichen Funken in allem zu entdecken, in ein briiderliches Verhiltnis zu allen Wesen
zu treten, zu Menschen, Pflanzen und Tieren. Religion ist Freude in Gott!®, Erst auf
diesem geistigen Hintergrund erschliefSt sich die letzte Tiefe des Eros im Werk Cha-
galls: In thm erfahrt der Mensch die Einheit der Gegensitze und damit das gottliche
Prinzip. Darauf weist etwa ein Werk hin wie , Der Hahnenschrei”“1%, Unten grof der
Feuerhahn, iiber ihm schwebend eine Kuh mit minnlichem und weiblichem Kopf.
Wir erinnern uns des Wortes des Schopfungsberichtes: Mann und Weib werden ein
Leib sein. Die religitse Symbolik wird angedeutet durch die Buchstaben BAL CH —
ein Hinweis auf den Griinder des Chassidismus, Baalchem-tow, und seine Lehre, die
Einheit der Liebenden sei Symbol der Einheit in Gott. Es ist daher nicht verwunder-
lich, daB der Weg Chagalls konsequent zu den groflen Glasfenstern fiihrte: In der
Kathedrale zu Metz, in der Fraumiinster-Kirche in Ziirich, in der Synagoge zu Jeru-
salem.

GroBle symbolische Dichte spricht auch aus Herbert Boeckls Engelskapelle in Seckau/
Steiermark, einem Hauptwerk religiser Kunst unserer Zeit, das unbegreiflicherweise
auferhalb Osterreichs kaum bekannt ist (Abb. 2). Die gesamte Ausmalung der vier
Winde der Kapelle wurde von 1952 bis 1960 von Boedckl geschaffen. Thema ist die
Heilsgeschichte, unter dem bestimmenden Gesichtswinkel der Apokalypse. Alle Schrek-
ken der Geschichte werden verwandelt von der gottlichen Gnade. Darum die viel-
filtige, aber im ganzen helle und freudige Farbigkeit der Fresken.

Die formale Mitte des Altarwandfreskos bildet die Darstellung des apokalyptischen
Lammes, eines fast wortlichen Zitats einer romanischen Darstellung in Spanien (Ta-
hull). Zur Rechten des ,,springenden Lammes” steht die gottliche Weisheit, die sich das
siebte Siegel von der Brust reiflt, zur Linken der ,starke Engel”, der in der Hand das
offene Buch des Gerichts hilt. Darunter stehen (auf unserer Abb. nicht mehr sichtbar)
die vier apokalyptischen Wesen. Formal ist das Werk sowohl vom Expressionismus
als auch vom Kubismus geprigt, mit Elementen der abendlindischen Tradition (Ro-
manik) durchsetzt, und zu einer typisch Boeckl’schen Lésung gelangt.

Eine #hnlich eigenwillige Synthese hat auch Georges Rouault gefunden. Er gelangt
von Rembrandt iiber den Expressionismus zu sich selbst. Bei ihm schligt der Protest
in christliche Erldsunghoffnung um. In seinem Frithwerk dominieren — #hnlich wie bei
Georges Grosz — die Richter und Generile auf der einen, die Dirnen und armen
Soldaten auf der anderen Seite. Doch im Becher der gottlichen Gnade wird das Salz
unserer Trianen in Freude verwandelt. In seinem groflen graphischen Zyklus ,Mise-
rere” begegnet der geschundene Mensch seinem Bruder Christus. Im Spatwerk hellt
sich auch die Palette des Malers auf, an die Stelle der dunklen Braun-, Grau- und
Violetténe der Friihzeit treten nun strahlendes Gelb und Rot und helles Griin. Auch
bei Rouault findet die Durchlichtung eine konsequente Erfiillung in den Glasfenstern
von Assy: im Schmerzensmann und in der Veronika (Abb. 3). Veronika ist das Bild
des erlésten Menschen, der unter dem Zeichen Christi, dem Kreuz steht.

4 Zuerst bemerkt von Curt Griitzmacher, Die ,chassidische Botschaft” im Werk Marc
Chagalls, in: Christliche Kunstblitter, Linz, Heft 4/1958, 16 f.

15 Martin Buber, Die chassidische Botschaft, in: Werke, Miinchen und Heidelberg 1963, Bd. 3,
739 ff.

16 Abb. in: Franz Meyer: Marc Chagall, *K&ln 1968, 463.

27



Die Nihe des Expressionismus zum Religidsen ist schon oft gesehen worden. Doch
wire es ein grofer Irrtum, nur in dieser Richtung die Offenheit auf das Religidse hin
zu sehen. Wer je in der Taufkapelle von Audincourt gestanden ist, weif}, da8 auch
eine vbllig abstrakte Gestaltung einer religidsen Interpretation gegeniiber offen ist.
Die hellen, freudigen Farben, das Goldgelb, Orange und Violett der Fenster machen
bewn,d?::},1 daf in diesem Raum zeichenhaft Verwandlung von Schuld und Not in Freude
geschieht.

Autoren wie Kurt Liithi oder Walter Warnach haben die These vertreten, die abstrakte
Kunst fiihre in eine religiése Tiefe, die der gegenstindlichen Kunst verwehrt seil?.
Wenn diese These in ausschlieBender Weise verfochten wird, miissen wir ihr heftig
widersprechen. Natiirlich sind Auerungen wie diese zu einer Zeit gemacht worden, da
die abstrakte Kunst auf ihrem Hohepunkt angelangt war. Mittlerweile hat der Realis-
mus frohliche Urstind gefeiert und verlorene Positionen wiedergewonnen. Er hat auch
durch eine Reihe bedeutender Werke nachgewiesen, daf8 er zu duBerst dichten reli-
gitsen Aussagen fihig ist. Als Beweisstiick bilden wir eine Kreuzigung ab, die Alfred
Hrdlicka fiir die Evangelische Kirche in Berlin-Plétzensee geschaffen hat. Diese Ge-
meindekirche ist an jener Stelle errichtet, wo in der NS-Zeit der Henkersschuppen
stand, in dem viele politische Gefangene ihr Leben lassen mufiten, u. a. auch die Min-
ner des 20. Juli. Hrdlika konfrontiert die biblischen Szenen mit der unmittelbaren
Gegenwart. Seine grofen Bildtafeln, die den Raum umstellen, sind Themen gewidmet,
wie: Tod der Indianer, Tod im Boxring, im Showbusiness, Tod des Demonstranten.
Mitten hinein sind eine Kreuzigung und die Emmausszene gestellt. Alle Zeichnungen
sind in Grafit und Kohle auf Holz ausgefithrt. Die Kreuzigung (Abb. 4) zeigt die
drei michtigen Leiber der Opfer von Golgatha, die ihre Kreuzigung an den Fleischer-
haken des Henkerschuppens von Plétzensee erleiden. Eine nur angedeutete Gestalt
stolt Christus die Lanze ins Herz: Die Anonymitit und beliebige Auswechselbarkeit
des Morders ist offensichtlich. AuBerordentlich stark ist die theologische Aussage der
Emmausszene: Gefangene sind hier die Jiinger von Emmaus, die ihren Herrn daran
erkennen, daB er ihnen das Brot bricht. Der Herr ist einer der ihren — ein Mitgefan-
gener. ,,Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind (und sei es auch im
Henkersschuppen), da bin ich mitten unter ihnen.”

Der Plotzenseer Totentanz zeigt wie kaum ein anderes Werk der jiingsten Zeit, wie
der Protest des Kiinstlers gegen Unrecht sich mit der biblisch-prophetischen Botschaft
verbiindet. Es hat mich erschiittert, daf in Salzburg ein nackter Torso eines Gekreu-
zigten von Hrdlicka als ,,Blasphemie’ verkannt und aus dem Bereich der Theologischen
Fakultit entfernt werden mufite (nachdem man ihn beschmiert hatte): Auch das ist
ein Zeichen der Zeit, dafl vielfach die Radikalitiit einer religissen Herausforderung gar
nicht mehr erkannt wird.

Die These steht: Kunst in dieser Zeit — gerade sofern sie hohen Rang besitzt — ist
zu begreifen als Protest und Verheiflung. Sie wichst damit in die Dimension des
Prophetischen, meist im durchaus sikularisierten Sinn, zuweilen jedoch auch im Zei-
chen der biblischen Botschaft.

17 Walter Warnach: Abstrakte Kunst im Kirchenraum? in: Christliche Kunstblitter, Linz,
Heft 3/1955, 98 ff; Kurt Liithi: Ist Passionskunst heute noch méglich? in: Christliche
Kunstblitter, Heft 1/1969, 38 ff.

28



