ALBERT FUCHS

Die Verkliarungserzdhlung des Mk-Ev in der Sicht
moderner Exegese

1. Vorbemerkungen

Dieser Artikel beabsichtigt nicht, auf bisher ungelSste Fragen der ntl Wissenschaft Antwort
zu geben, er will vielmehr Ergebnisse der modernen Bibelforschung, die nicht ohne weiteres
erreichbar und verstindlich sind, in einer auch fiir Nicht-Bibliker fafllichen Form einem
groBeren Leserkreis zugiénglich machen!. Dabei mufl nicht eigens gesagt werden, dal neue
Auslegungen keinen absoluten Anspruch auf Richtigkeit erheben, sondern im Zusammenhang
mit der ganzen Schrift und Uberlieferung sich erst bewihren miissen, dort und da auch
Korrekturen oder Erginzungen erfahren konnen. Doch. wiirde es wenig Aufgeschlossenheit
und mangelnden wissenschaftlichen Mut verraten, stiinde man ungewohnten und iiberraschen-
den Forschungsergebnissen prinzipiell reserviert und ablehnend gegeniiber. Das Festhalten
an der traditionellen, vertrauten Auffassung darf nicht vorschnell mit festem Glauben und
unerschiitterlicher Treue zur Kirche verwechselt werden. In vielen Fillen zieht man es eben
vor, das Gewohnte zu wiederholen, statt sich der Anstrengung des Neuen zu stellen. Kriterium
fiir neue Ansichten kann in der Theologie allgemein wie in der Bibelwissenschaft insbesondere
nicht- der Mafstab des Gewohnten bzw. Ungewohnten sein, sondern allein der Umstand,
ob und in welcher Weise eine neue Sicht eines alten Problems das Glaubensverstindnis einer
Zeit fordert. Nach ntl VerheiBung wird der Hl. Geist die Kirche in die volle Wahrheit
einfiihren (Joh 16, 13). Somit ist zu rechnen, daf auch die von iingstlichen Gemiitern oft zu
rasch verdichtigte moderne Exegese sich als Gewinn und Vertiefung und keineswegs als
Unterminierung oder Auflésung des Glaubens erweisen wird.

2. Einleitung

Ohne Zweifel gehort die Perikope von der Verklirung Jesu (Mk 9, 2—10 par) zu den
eindruckvollsten Erzihlungen des NT, aber auch zu jenen Teilen, die der Erklirung
und dem sachgerechten Verstehen groSe Schwierigkeiten bereitet haben. Grund dafiir
sind weniger die Unterschiede zu der Mt- und Lk-Version, als vielmehr die Fremd-
artigkeit und Vieldeutigkeit des ,Berichtes” selbst, mit der dieser einem Leser von
heute entgegentritt. Nicht zu verwundern, daf8 die synoptischen Berichte bzw. das von
der Verklirungserzihlung Gemeinte seit jeher verschieden ausgelegt wurden. Man
versuchte aus der dreifachen Uberlieferung (Mt, Mk, Lk) harmonisierend, durch Ein-
ebnung der spezifischen Unterschiede, ein verliBliches Bild vom tatsichlichen Ge-
schehen zu gewinnen, um so von der literarischen Darstellung zum Geschichtlichen
vorzustofen, auf das man nicht zu Unrecht grofites Gewicht legte. So 16blich dieses
Bemiihen war, es entspricht weder dem heutigen Stand der Bibelwissenschaft noch der
Lage der Leser in der Urkirche.

Heute hat sich die Erkenntnis durchgesetzt, dal die Evv des Mt und Lk theologisch-
pastorale Weiterentwicklungen und Ausgestaltungen des Mk-Ev darstellen, so daf
eine im gleichen Traditionsstrom dreifach iiberlieferte Erzdhlung (wie die Verklirungs-
perikope) keine gréflere historische Sicherheit verbiirgt als eine nur einmal {iberlieferte.
Die mehrfache Weitergabe ist in diesem Fall eher ein Zeugnis fiir die Bedeutung, die

1 An neuerer Literatur zum Thema ist vor allem H. Baltensweiler, Die Verklirung Jesu.
Historisches Ereignis und synoptische Berichte (AThANT, 33), Ziirich 1959, M. Horstmann,
Studien zur markinischen Christologie. Mk 8, 27 — 9, 13 als Zugang zum Christusbild des
zweiten Evangeliums (NTA, 6), Miinster 1969 und J. M. Niitzel, Die Verkldrungserzihlung
im Markusevangelium, Eine redaktionsgeschichtliche Untersuchung (Forschung zur Bibel, 6),
Wiirzburg 1973 zu nennen. Besonders die Arbeit des Letztgenannten vermittelt wertvolle
methodische und sachliche Neuerkenntnisse und bietet einen echten Fortschritt in der
Interpretation des schwierigen Stiickes. Die alten exegetischen Erklirungen werden von
]. Blinzler, Die neutestamentlichen Berichte iiber die Verklirung Jesu (NTA, 17/4), Miinster
1937 und J. Héller, Die Verklirung Jesu. Eine Auslegung der neutestamentlichen Berichte,
Freiburg 1937 zitiert und erldutert.

29



die Kirche der von der Verklirungsperikope gemeinten Sache beimaf}, als Ausdruck
mehrfacher, unabhingiger Uberlieferung. Was die Lage der urchristlichen Leser betrifft,
ist zu bedenken, daf sie nicht in der gleichen Situation waren wie wir. Da ihnen das
Mt- und Lk-Ev noch nicht zur Verfiigung standen, muflte ihnen aus dem Mk-Ev
allein verstindlich sein, was wir erst durch Vergleichung der ,Berichte” besser zu
verstehen suchten. Heute wissen wir, dal der Blick auf die Seitenreferenten eines
Evangelisten und ungepriifte Gleichsetzung mit ihnen die Erkenntnis seines eigenen
Profils erschweren, ja unmdéglich machen kénnen. Darum erscheint es geraten, uns
einem einzigen Evangelisten (Mk) zuzuwenden und die anderen fiir diesen Zusam-
menhang aufler Betracht zu lassen.

3. Geschichtlicher Riickblick

Vor Behandlung unseres Themas kann es nicht schaden, einen Blick in die Kommen-
tare zu werfen, die sich schon um Antwort bemiihten auf die Fragen, die der Ver-
kldrungsbericht einem angemessenen, der jeweiligen Zeit entsprechenden Verstindnis
stellt. Ohne Vollstindigkeit zu erstreben oder strenge Systematik (was die Vielfalt
der Probleme kaum zulift), soll das eine oder andere aufgegriffen werden als negativer
Hintergrund der neuen Auslegung, um die Vielschichtigkeit des Problems aufzudecken.
Der Leser mag dann selbst entscheiden, ob ihn die neue Erklirung methodisch und
sachlich einen Schritt vorwiirts bringt.

Schon in friihchristlicher Zeit hat man sich mit der Verklirung Jesu auseinander-
gesetzt. Abgesehen von der Stelle 1 Petr 1, 16—18, wo der unbekannte christliche
Autor auf die Herrlichkeit, die Jesus von Gott empfing, und auf die Stimme vom
Himmel zu sprechen kommt, die bei der Verklirung zu héren ist, hat das Thema sehr
bald das Interesse apokrypher Schreiber gefunden. In der &thiopischen Petrus-Apoka-
lypse (Kap. 15—17) ist eine Himmelfahrtserzihlung aus der Verklirung geworden;
im griechisch erhaltenen Akhmimfragment (Kap. 1—20) siecht der Autor in ihr eine
Auskunft tiber die Herrlichkeit, die den Gerechten zuteil werden wird; fiir den Ver-
fasser des 20. Kap. der Petrusakten bedeutet sie eine Offenbarung des eigentlichen
Wesens Jesu, das durch seine irdische Gestalt nur verdeckt wird; in den Johannes-
Akten (Kap. 90) werden zwei Umwandlungen erwihnt, wovon eine phantastisch
ausgestaltet ist; auch die Thomas-Akten (Kap. 143) bringen eine kurze Notiz®.
Schon hier variiert also der Sinn, den man der Verklarung beimifit, und gehen die
Auffassungen auseinander.

Verfolgten die angefiihrten Apokryphen auch andere als ernsthaft-exegetische Ab-
sichten mit ihren Ausmalungen der synoptischen Szene, so hat die groSe Zahl der
Meinungen, die man in unserem Jh. beziiglich der Verklirung vertrat, mit ihnen doch
die Abwechslung und Vielfalt gemeinsam. Noch in den letzten Jahrzehnten glaubte
man, die Verklirung als visionire Vorausschau auf die Parusie oder auf die Auf-
erstehung Jesu begreifen zu kénnen. Andere sprachen von einer Inthronisation Jesu
als Messias, bei der ihm konigliche und priesterliche Wiirde verlichen worden sei,
oder von seiner Einsetzung zum himmlischen Menschensohn. Solche Uberzeugungen
konnten sich mehr oder minder mit der Auffassung verbinden, daf8 es sich bei Mk
im wesentlichen um den Bericht eines Augenzeugen handle, der verlifllich weitergebe,
was sich — auf dem Tabor oder Hermon — historisch ereignet hatte. Mit Riicksicht auf
den Fundort im Ev lag es selbstverstindlich nahe, die eine wie die andere These
mit dem Leiden Jesu in Beziehung zu setzen und in der Verklirung den Sinn und

? Diese Texte sind in deutscher Ubersetzung zugiinglich bei E. Hennedce/ W. Schneemelcher,
Neutestamentliche Apokryphen. II: Apostolisches, Apokalypsen und Verwandtes, Tiibingen
41971.

30



Ausgang der Passion Jesu im voraus angedeutet zu sehen®, Weiters ist noch zu erwih-
nen, daf man auf literarischer Ebene und véllig ohne Riicksicht auf jede Historizitit
die Verklirung auch als bloB vorverlegte Ostererscheinung ausgab oder sie — wie
die Apokryphen — als Vorbild und Vorgeschmack der Verwandlung der Gliubigen
interpretierte.

Es ist darum begreiflich, daf8 die grofle Zahl der verschiedenen Interpretationen und
Hypothesen (von denen die angefithrten nur einen schmalen Ausschnitt darstellen)
und der vielfache Widerspruch, in dem sie zueinander stehen, immer aufs neue nach
einem gangbaren Weg und nach einer echten Lésung aller Fragen suchen lieBen. Es
hat den Anschein, als ob die exegetische Behandlung des Problems mit Hilfe neuer
Methoden und aufgrund neuer Einsichten doch einen Schritt vorwirts getan hitte.

Fiir unsere Perikope ist zuniichst von der heute allgemein giiltigen Erkenntnis aus-
zugehen, daf8 die Sicht bzw. Darstellung eines Evangelisten von einem bestimmten
Ereignis oder Sachverhalt durchaus nicht identisch sein muff mit dem, was nach Auf-
fassung vieler fiir den Glauben die undiskutable Voraussetzung zu sein scheint, nim-
lich einer historisch genauen, dem &#ufleren Verlauf der Dinge in jeder Einzelheit
entsprechenden Beschreibung und Wiedergabe. Nicht zuletzt durch die form- und
redaktionsgeschichtliche Forschung hat sich weithin die Erkenntnis durchgesetzt, daf8
der Text eines Evangeliums auch anderen Zielen dienen kann als blof dem, ein
historisches Referat zu bieten, und daf8 die Interpretation eines Ereignisses fiir den
Glauben ebenso wichtig ist wie das Ereignis selbst. An der Frage der Wunder Jesu
etwa zeigt sich ja fiir jeden in handgreiflicher Weise, da8 es nicht nur auf das Faktum
selbst, sondern ebensosehr auf dessen Deutung ankommt: Sind Jesu Wunder Zeichen
der Prisenz Gottes und ‘Symptome seiner Gegenwart oder sind sie Auferungen eines
dimonischen Charakters, der seltsame und verwirrende Bliiten treibt, wie die Pharisder
Jesus unterstellen (Mk 3, 22)? Je selbstverstindlicher jemand die Wunder Jesu in
positivem Sinn versteht und ihnen Bedeutung zumifit, desto mehr miiflite er damit
rechnen, daf8 nicht erst er, sondern schon die Evangelisten an einer bestimmten, posi-
tiven Interpretation historischer Fakten interessiert waren und diese ihren Lesern —
zugleich mit dem Geschehen selbst — vermitteln wollten. Fiir unsere Perikope bedeutet
dies aber, dafl eine richtige Erklirung nicht in erster Linie und allein darnach fragen
darf, was historisch geschehen ist, sondern sich zuerst darum kiimmern muf}, welche
Sicht der Evangelist vorlegt, um darin und dahinter nach dem historischen Kern zu
fragen. Aus diesem Grund fragt somit auch die moderne Exegese zuerst nach dem
eigentlichen Inhalt und der Aussageabsicht einer Perikope, nach der in ihr enthaltenen
Theologie und Glaubensverkiindigung iiber Jesus und dann erst nach dem dahinter
liegenden historischen Geschehen. Nach diesen allgemeinen, aber fiir die heutige Exe-
gese wesentlichen Uberlegungen, gehen wir an den Text selbst heran.

4. Analyse des Textes

Einen Anstof8 fiir divergierende Meinungen bot von jeher gleich die erste Angabe,
die sich im ,,Bericht” von der Verkldrung Jesu findet: ,nach sechs Tagen”. Damit schien
von allem Anfang an das in Betracht stehende Ereignis mit einem vorausgehenden
Geschehen in enge Verbindung gebracht, und es lag somit nahe, nach konkreten
Anhaltspunkten dafiir zu suchen. Man griff auf das Petrusbekenntnis bei Cisarea
Philippi (Mk 8, 27—30) zuriick, zog den unmittelbar vorausgehenden Vers Mk 9, 1
heran: ,,Amen, ich sage euch, von denen, die hier stehen, werden einige nicht sterben,
bis sie gesehen haben, daf8 das Reich Gottes in seiner ganzen Macht gekommen ist”,
oder man glaubte, die erste Ankiindigung von Leiden und Auferstehung Jesu (Mk

3 Man glaubte sich dazu berechtigt, ohne zu bedenken, in welchem Ausmaf man damit fiir
Jesus und seine Jiinger das menschlich undurchleuchtbare Dunkel des Leidens, der Todes-
angst und des Sterbens faktisch bestritt und wie sehr man — ohne es zu wollen — das Maf
des Menschlichen an der Erl§sung leugnete. Aber die Verstridkung in falsche Konsequenzen
ist nicht nur dieser Meinung eigen.

31



8, 31—33) bzw. auch die Rede vom Leidensweg der Jiinger (Mk 8, 34—38) als Bezugs-
punkt nehmen zu miissen. Wer in der Verklirung eine vorverlegte Auferstehungs-
geschichte sah, muflte selbstverstindlich nach vorausliegenden Ostererscheinungen
greifen und wen der Petrusvorschlag vom Bauen von Behausungen fiir die himm-
lischen Gestalten (Mk 9, 5) wegen des Wortes oxnvy) (Zelt, Behausung) an das Laub-
hiittenfest denken lieB, der setzte die himmlische Offenbarung zeitlich wie auch inhalt-
lich mit diesem Fest in Beziehung.

Man bedachte dabei zuwenig, da eine solche in temporalem Sinn aufgefafite Angabe
,nach sechs Tagen” wenig oder keinen Sinn besaB und keinen Zusammenhang erken-
nen lie3, solange man, was im friihesten Stadium zweifellos der Fall war, die Geschichte
von der Verklirung Jesu fiir sich, ohne den Kontext eines umgebenden Evangeliums,
erzihlte. In einer isoliert weitergegebenen Verklirungsgeschichte war eine solche Notiz
nur ratselhaft und unbrauchbar, sofern sie nicht — vbllig untemporal — in theologi-
schem Sinn verstanden wurde und den Hérer an ein ihm aus Ex 24, 16 wohlbekann-
tes, auch' ,,nach sechs Tagen” stattfindendes Ereignis denken lief. Mit der Interpreta-
tion als Erinnerung an die Sinaioffenbarung, die bereits mit den ersten Worten auch
die Verkldrung in einem #hnlichen Licht erscheinen lief, war aber schon die grund-
siitzliche Wendung von einer naiv-historischen zu einer mehr theologischen Sicht des
Berichteten getan. Der zitierte Ubergriff auf das Laubhiittenfest war insofern fraglich,
als die Verklirung keinen weiteren Zusammenhang mit dem Fest und seiner Exodus-
typologie erkennen lie}; das Verstindnis als vorverlegte Ostererscheinung scheiterte
u. a, daran, daB der Auferstandene in allen evangelischen Berichten immer allein, nie
in Begleitung himmlischer Gestalten wie Mose und Elija oder von Engeln erscheint.

In allen bloB historischen Auffassungen blieb also ein ungeklirter Rest bzw. fiihrten
diese Meinungen eher zu groBeren Schwierigkeiten als zu mehr Klarheit. Man konnte
zusitzlich noch anfiigen, dal so konkrete Zeitangaben wie die genannte bei Mk (mit
Ausnahme vom 14, 1, wo sie einem Schema dient) fehlen und daB eine solche des-
halb auch bei 9, 2 verdichtig ist. Dies gilt insbesondere dann, wenn man bedenkt,
daf uns die altkirchliche Uberlieferung beziiglich der meisten entscheidenden Ereig-
nisse im Leben Jesu mit genauen Zeitangaben im Stich liB8t. Wie hitte sie da daran
interessiert sein sollen zu berichten, was der Verklirung Jesu historisch sechs Tage
vorausging?

Die nidchsten aufschlufireichen Beobachtungen verbinden sich im Mk-Text mit dem auf
den ersten Blick wenig sagenden Verb nagaiapfavet, ,er nimmt (sie) mit”. Einmal hat
man festgestellt, daf8 dasselbe Wort bei 10, 32 (dritte Leidensweissagung) und 14, 33
(Getsemani) im Kontext von Offenbarungen erscheint, die den Jiingern das wahre Wesen
der Person Jesu erliutern, was in analoger Weise auch fiir Mk 9, 2 zutrifft, und zweitens
handelt es sich in den genannten Fillen jedesmal um Szenen, in denen die Initiative Jesu
zum Ausdruck kommt. Schon aus diesem letzten Sachverhalt geht hervor, was sich spiter
noch viel deutlicher ergeben wird, da8 das Ereignis der Verklirung keineswegs unver-
mutet kam und gewissermaBen iiber Jesus selbst iiberraschend hereinbrach. Ganz im
Gegenteil fithrt (Gvagpéper) Jesus offensichtlich drei ausgewihlte Jitnger mit voller
Absicht ,auf einen hohen Berg”, um sie dort ausdriicklich Zeugen seiner Verklirung
werden zu lassen. Ganz eindeutig geht aus der markinischen Ausdrucksweise somit
gleich anfangs hervor, da das himmlische Geschehen zwar Jesus allein betrifft, aber
auch fiir die Jiinger hochste Relevanz besitzt bzw. in gewissem Sinn gerade ihretwegen
geschieht. Ihnen soll etwas iiber Jesus gesagt werden, was ihnen bisher unbekannt
und verborgen war. Bereits hier ist erkennbar, daB es dem Evangelisten sehr angele-
gentlich um Belehrung der Jiinger zu tun sein muf.

Mit dieser Exegese geht ganz konform, daf im weiteren Wortlaut von einem ,,hohen
Berg” die Rede ist und von einem Geschehen fiir ,sie ganz allein”. Beinahe jedem
Bibelleser ist ,der Berg” als Ort atl Gottesbegegnung bekannt, mag er an die Sinai-
offenbarung oder das Isaakopfer denken, oder an den Sion, wo Jahwe sein Zelt auf-

32



geschlagen hat. Auch fiir die Leser des Mk-Berichtes konnte ,der Berg” also an eine
solche Gottesbegegnung denken lassen, um so mehr, als es der Autor anscheinend
vermied, einen konkreten Namen zu nennen. Man erinnert sich im NT unwillkiir-
lich an die einzige im Mt-Ev berichtete Ostererscheinung, wo der Auferstandene den
Jiingern ebenfalls ,auf einem Berg” erscheint (Mt 28, 16) und sich als Weltherrscher
offenbart. Mehr als an geographischen Auskiinften ist der Erzihler also anscheinend
an theologischen Dingen interessiert, und es kénnte bése Folgen haben, ihn nur dem
Wortlaut nach zu verstehen.

Es liegt in der Linie des Gesagten, wenn die Offenbarung Jesu (keine Verwandlung
von einem Wesen in ein anderes) sich nur auf die drei mitgenommenen Jiinger
beschrinkt, ,,sie ganz allein”. Was sie auf ,,dem Berg”, dem Ort der Gottesbegegnung,
erfahren, ist nach Darstellung des Evangelisten eine verborgene Wahrheit iiber Jesus,
die dem natiirlichen Erkennen verschlossen bleibt und nur von Gott bestimmten
Zeugen erfahrbar wurde. Wieder geht es anscheinend mehr um Theologie und Glauben
als um ein protokollarisches Referat.

Ein neues Element kommt mit der Verwandlung Jesu in die Szene, und wieder stellt
man gleich anfangs fest, daf iiberraschenderweise der Bezug zu den Jiingern betont
ist. Sie geschieht vor ihnen, unterstreicht der Autor, wihrend unser landliufiges
Interesse an Jesus allein und dem ,,Wie” seiner ,,Verwandlung” haftet. Man kann die
vielfach erdrterte Frage, ob die Metamorphose Jesu nach dem Muster hellenistischer
Gétterverwandlungen geschah, als véllig unbedeutend und als fiir den Autor ginzlich
uninteressant beiseite . schieben. Ihm ist vor allem die Transzendenz und der iiber-
natiirliche Charakter der Verklirung wichtig, die er mit dem leuchtenden Weif8 der
Kleider Jesu zum Ausdruck bringt, ,wie sie kein Walker auf Erden so wei# machen
kann”. Den Jiingern wird eine Seite an der Person Jesu erfahrbar, die ihnen vor dieser
Offenbarung ginzlich unbekannt und verschlossen war.

Im anschlieBenden Stiick gibt es mehr als ein Element, das der traditionellen Exegese
Schwierigkeiten bereitete. Verschiedene Fragen kniipfen sich nicht nur an das Erschei-
nen von Elija und Mose und ihr Gespriich mit Jesus, sondern auch und in besonderem
Maf an das Wort des Petrus vom , Hiittenbauen”, das schon in der Erzihlung selbst
keinen Anklang findet (V. 6).

Wie bei der Verwandlung Jesu fillt auf, dal auch das Auftreten von Elija mit Mose
vom Erzihler wieder auf die Jiinger bezogen wird; ,,und es erschienen ihnen”, heifit
es betont fiir jeden, den ihr Gespriach mit Jesus dies iibersehen lassen mochte. Uniiber-
hérbar soll ihr Erscheinen also den Zeugen etwas vermitteln, oder mit anderen Worten:
Nur ihretwegen treten sie auf. Es kann kaum anders sein, als daf8 diese in der tradi-
tionellen Exegese fast véllig iibersehene Notiz der Geschichte eine ungewohnte Wen-
dung gibt. Schritt fiir Schritt wird dem Leser deutlich, da fiir den Evangelisten eine
,Belehrung” der Jiinger im Zentrum steht, dal ihm die an sie ergehende Offenbarung
wichtiger ist als das ,,Wie” der Verklirung selbst. Fiir sie mufl jene Erfahrung beziig-
lich der Person Jesu, die ihrem natiirlichen Wissen nicht zuginglich war, von gréiter
Wichtigkeit sein. Hier liegt das eigentliche Anliegen des Erzihlers.

Eine Vielfalt von Meinungen betrifft die Bedeutung des Mose und Elija und den Inhalt
ihres Gespriachs mit Jesus. Fiir die einen vertreten sie Gesetz und Propheten, ihr
Gesprich zeige, da der Alte Bund nicht aufgehoben, Jesus kein Gesetzesbrecher
sei, nach anderen reden sie von der bevorstehenden Passion und deren Sinn; der
grofte Gesetzgeber und der grofBte Eiferer fiir das Gesetz stellten sich auf Seite Jesu,
falls nicht beide als eschatologische Vorldufer betrachtet werden, usw. Man glaubte
auch die Rolle in Betracht ziehen zu miissen, die Mose und Elija in der Uberlieferung
des Volkes zur Zeit Jesu zukam. Aber mit keinem Wort deutet der Evangelist an,
dafl er mehr an das eine als an das andere denkt, ihr Auftreten allein ist ihm anschei-
nend genug. Aber gleich anschlieBend hat der Redaktor doch vermerkt, wie er ihr
Kommen versteht und wie er es nicht verstanden wissen will.

33



Einem aufmerksamen Leser kénnte auffallen, daB der Vorschlag des Petrus, fiir jede
der drei Personen eine Behausung zu-errichten, nicht blo als deplaziert erklirt und
abgewiesen, sondern iiberhaupt und so ausfiihrlich erwihnt wird, in einem sonst.sehr
knappen Bericht, der — historisch verstanden — weit interessantere Dinge verschweigt.
Gerade auf dem Hintergrund der Beobachtung, daf weder die Verwandlung bzw. das
Verklirtsein Jesu niher beschrieben noch Genaueres iiber Mose und Elija gesagt oder
der Inhalt des Gespriches angegeben wird (gar nicht von dem zu reden, was uns aus
dem historischen Verlauf des Lebens Jesu, seiner Jugend, seinen niheren Familien-
verhiltnissen, dem genauen Ablauf seines offentlichen Lehrens, seinem messianischen
Selbstbewufitsein oder dem politischen Proze8 nicht iiberliefert wurde), entsteht der
Verdacht, daf8 der Tadel, den Petrus erfihrt, einen anderen Zwedk verfolgt, als uns
von einer belanglosen Verlegenheit zu berichten. Wie man dem Sachverhalt entnehmen
muB, ist diese drastische Kritik an Petrus darauf angelegt, den Leser auf das Unange-
messene in dessen. Vorschlag aufmerksam zu machen. Was aber war das, was den
urspriinglichen Lesern des Berichts so nahelag?

Nicht zu Unrecht hat man darauf hingewiesen, daf die Errichtung von Wohnungen
fiir jeden einzelnen so ausfiihrlich erwihnt und gerade dieser Vorschlag als abwegig
bezeichnet wird. Himmlische Gestalten brauchen keine irdischen Behausurigen, wie schon
Thomas von Aquino erklirt. Das Kommen von Mose und Elija soll nicht. an ihre
Riickkehr aus dem Himmel und ihr Bleiben auf dieser Erde denken lassen, wie es
der Petrusvorschlag im Auge hat und die Volksiiberlieferung es wenigstens von Elija,
besonders in den letzten Tagen der Welt, erwartete. Dieses Denken ist volhg verkehrt,
denn ihr Erscheinen bedeutet keine Auskunft iiber sie, sondem allein eine Offen-
barung iiber Jesus.

Sobald man diese Perspektive erfaflt und die Kritik an Petrus als Wegweiser fiir den
Leser verstanden hat, ist es nicht mehr schwer, das eigentliche Anliegen des Erzihlers
zu begreifen: Es geht um Jesus und das wahre Verstindnis seiner Person. Nicht die
grofen Gestalten der jiidischen Heilsgeschichte stehen im Mittelpunkt, sondern auf
Jesus lenkt der Redaktor die ganze Aufmerksamkeit des Lesers. Er, den die drei Zeugen
der Verklirung aus ihrer tiglichen Erfahrung heraus als vollig und restlos dieser Welt
zugehdrig kennen, den sie nur als einen, wenn auch prophetisch begabten, Menschen
wie ihresgleichen betrachten, gehort auch der himmlischen Welt an, er steht auf einer
Stufe mit den GroBten der jenseitigen Welt und sogar iiber ihnen. Jesus ist mehr als
ihr ,,Meister”, er gehort seinem wahren Wesen nach zur himmlischen [Welt.

Es ist offenkundig, daf es Mk um keine Nebensichlichkeiten, sondern um das zentrale
Thema der Christologie geht. Fiir uns, fiir die von jeher klar ist, Jesus fiir mehr als
einen gewohnlichen Juden zu halten, liegt dieses Anliegen im ersten Moment nicht
nahe. Aber man begreift sehr schnell, daf es fiir die erste Generation der Christen
eine enorme Schwierigkeit bedeutet haben muf, den transzendenten Charakter der
Person Jesu richtig zu beschreiben, und Menschen, die davon zum erstenmal hérten,
einsichtig zu machen. Mit diesem Problem setzt sich Mk auseinander.

Auf erzihlerischer Ebene setzt Mk fort mit der Erwihnung einer Wolke, aus der die
Stimme zu héren ist: ,Dieser ist mein geliebter Sohn, hort auf ihn”. Nachdem sie
verschwunden ist, sind die Jiinger wieder mit Jesus allein. Fiir den, der bisher das
theologisch-christologische Anliegen der Perikope verfolgt hat, besteht kein Zweifel,
gaﬂ I\gk auch in diesem Abschnitt um mehr zu tun sein wird als um realistische Wie-
ergabe.
Es bedeutet kaum eine Schwierigkeit, die Wolke als biblisches Symbol fiir die Gegen-
wart Gottes zu erkennen, das vertraut ist vom Sinai her, von der Wolkensiule, die
den Israeliten in der Wiiste vorauszog, die das Allerheiligste bededkte, von der Wolke
bei der Himmelfahrt Jesu oder von den Wolken, auf denen der Menschensohn kom-
men wird. Weniger leicht ist es, den genauen Sinn des Inhalts der Stimme festzulegen.
Gie erinnert zwar eindeutig an die bei der Taufe Jesu, ist aber doch wieder charakteri-

34



stisch davon unterschieden. Von nicht geringer Bedeutung ist, daf8 sie sich hier nicht,
wie bei der Taufe, an Jesus selbst richtet, sondern deklarativ an andere wendet. Diesen
wird gesagt, wer Jesus ist; Jesus selbst weif8 es im Mk-Ev schon seit seiner Taufe.

Der aufmerksame Leser entdeckt aber bald noch einen weiteren Unterschied zur
Szene von der Taufe Jesu. Hier wie dort wird Jésus zwar als der ,geliebte Sohn”
Gottes selbst bezeichnet und damit der héchste christologische Titel verwendet, aber es
fehlt bei der Verklirung die spezifische Fortfithrung ,an dem ich mein Wohlgefallen
habe”. Der Zusatz, der bei der Taufe an den geisterfiillten Knecht Jahwes (Jes 42, 1)
denken liflt, ist hier vermieden, so daf der Sohn-Titel unbestimmt bleibt. Obwohl es
im AT zahlreiche weitere- Sohnesstellen gibt, ist keine mit der Stimme aus der Wolke
identisch. Um so mehr erhilt die Aufforderung, auf ihn zu horen, die dieser Perikope
eigen ist, alles Gewicht.

An diesem Punkt geriit man nochmals in Schwierigkeiten. Denn einmal ist nicht gesagt,
worauf genau gehort werden soll, und zweitens ist nicht so klar, an wen sich die
Aufforderung richtet. Fiir die isoliert erzihlte Verklirungsgeschichte geht es ja nicht
an, sich etwa auf die bei Mk vorausgehende Leidens- und Auferstehungsweissagung
zu beziehen, und iiberdies vermeidet die Aufforderung zudem jedes Detail und ist so
allgemein wie méoglich, Gerade dann ist aber andererseits der Kreis der Zeugen ein
Problem, der das Horen des Wortes des Sohnes Gottes auf die drei Anwesenden
beschrinkt. Wieder einmal scheint es also so, als hitte Mk mehr die Leser und sein
eigenes Anliegen im Sinn als die Wiedergabe eines historischen Geschehens. Seine
Zuhorer fordert Mk auf, auf das Wort Jesu ohne Einschrinkung zu héren, und er
begriindet dies damit, daf Jesus der Sohn Gottes ist. Wenn man feststellt, da8 die
Verklirung keinerlei Wechsel im Verhalten der Jiinger bewirkt, kann man um so
sicherer sein, daf sie von der Stimme gar nicht in erster Linie gemeint sind.

Fast als Anhang zum eigentlichen Geschehen auf dem Berg erzihlt Mk, da Jesus
seinen Begleitern verbot, von dem zu reden, was sie gesehen und erlebt hatten, ,bis
der Menschensohn von den Toten auferstanden ist”. Wer historisch denkt und diesen
Auftrag wortlich nimmt, gerit hier nochmals leicht in die Enge. Man versteht schlecht,
warum die Offenbarung Jesu als Sohn Gottes verschwiegen werden soll, wenn sie
doch gerade in dem Auftrag gipfelt, auf ihn schlechthin zu héren. Es geht ja in der
uns vorliegenden Fassung der Erzihlung nicht an, die Verwandlung Jesu oder das
Gesprich mit Mose und Elija vom folgenden zu trennen und das Schweigegebot nur
auf den ersten Teil zu beziehen. Als Ausweg bleibt wohl nur, daf man dieses
Schweigegebot im Zusammenhang mit den iibrigen Schweigegeboten sieht, die im
Mk-Ev noch mehrfach zu finden sind. Wiederholt heiflt es z. B. bei Heilungswundern,
die in aller Offentlichkeit und vor vielen Zeugen geschehen, daf der betreffende
Geheilte nichts davon sagen diirfe.

Wenn man Jesus nicht unsinnige Befehle unterstellen will, bleibt nur die Moglichkeit,
die Schweigegebote nicht als historische Anordnungen Jesu zu betrachten, sondern als
literarisches Hilfsmittel, mit dem Mk seine Leser zu einem tieferen Verstindnis des
Geschehens fithren will. Da das letzte im Mk-Ev auffindbare Schweigegebot (eben
das bei der Verkldrung) mit Ostern terminisiert ist, bis dorthin seinen Sinn hat und
dann iiberfliissig wird, ist die Konsequenz kaum von der Hand zu weisen, daf alle
mit Schweigegebot belegten Ereignisse erst von Tod und Auferstehung Jesu her in
vollem Ausmafl begreiflich sind. Auch die bei der Verklirung ergehende Offenbarung
beziiglich des wahren Wesens der Person Jesu ist somit nach Mk erst von dort in
jhrem ganzen Ausmafl zu begreifen. Man braucht aber selbst bei dieser Auffassung,
daf man wie hier die Schweigegebote als literarische Wegweiser versteht, nicht daran
zu zweifeln, da Jesus selbst eine vorschnelle duBere Propaganda vermied, da sie ihm
und seiner Verkiindigung eher geschadet als geniitzt hitte.

35



5. Ergebnis

Wenn man nach dieser Einzelanalyse die Perikope als ganze in den Blick nimmt,
ergibt sich auf dem Hintergrund der iiblichen Exegese doch ein recht ungewohntes
Bild. Statt eine nihere Information iiber die Verklirung Jesu und sein himmlisches
Wesen zu erhalten, statt eine nihere Mitteilung iiber Ort und Umstinde des unge-
wohnlichen Geschehens, eine Beschreibung der Gestalt des Mose und Elija und 3hnli-
ches zu bekommen, statt unseren Glauben an das Wunderbare im Leben Jesu ein-
deutig in einem einmaligen, greifbaren und historisch treu iiberlieferten Ereignis
verankert zu sehen, steht man ein wenig itberrascht vor der Theologie und christolo-
gischen Verkiindigung eines Evangelisten in seiner Kirche. Wir sind mehr Zeugen
seiner Belehrung iiber Jesus als Beteiligte an einer Offenbarung Jesu selbst.

So ungewohnt dieses Ergebnis im Hinblick auf die Verkldrung Jesu im ersten Moment
erscheinen mag, so erkennt man bald, da wir uns dabei in keiner anderen Situation
befinden als sie im ganzen NT gegeben ist. Nirgends sind wir selbst unmittelbar
Zeugen der Ereignisse, fiberall werden uns diese durch die Kirche, von den urkirch-
lichen Lehrern und Missionaren, verbiirgt. Soweit Glaube iiberhaupt mit Uberlieferung
zusammenhingt, ist er aufgebaut auf dem ,,Fundament der Apostel und (urchristlichen)
Propheten” (Eph 2, 20). Wie sicher, wie verlaBlich ist aber diese Uberlieferung? Wissen
wir heute noch, wofiir sich die erste Generation verbiirgt? Wurde sie nie miverstan-
den und die Botschaft unbewuflt verfilscht, von absichtlichen Entstellungen ganz
abgesehen? Gerade beim Glauben haben wir das Recht, darauf eine iiberzeugende
Antwort zu erhalten.

Es scheint, daf Mk gerade in der uns interessierenden Perikope darauf eine Antwort
gibt, daf er zur Frage der Tradition mit Riicksicht auf sein Problem Stellung nimmt.
Wenn man seiner Aussage folgt, ist es ja wohl nicht ohne Absicht, wen er Zeugen
fiir das sein liBt, was er seinen Lesern verkiindet. Petrus, Jakobus und Johannes,
die laut Mk Zeugen der Verklirung sind, sind ja keine unbekannten Gestalten
der Urkirche, sondern ihre Fithrer und ihr Fundament; gerade als die von Jesus selbst
berufenen und bestiitigten Zeugen seines Lebens und seiner Lehre haben sie Autoritit.
Wenn der Autor des Mk-Textes der Verklirung offensichtlich fiir seine Leser
bzw. seine Kirche die Frage zu beantworten hat, welche Geltung dem Wort Jesu zu-
kommt, welche Autoritit es beanspruchen kann, unter welchen Bedingungen bzw.
bis zu welchen Grenzen es befolgt werden mu und wo es seinen Anspruch verliert,
und dieser Frage die schrankenlose Autoritit Jesu gegeniiberstellt (hort auf ihn!), dann
ist der einzige springende Punkt die Begriindung dieser Macht.

Hier nun zitiert der Verfasser die Siulen der Kirche, Petrus, Johannes und Jakobus,
Minner, die seiner Kirche bestens vertraut sind und deren Charakter und VerliBlich-
keit jeder in der Kirche selber kennt. Sie treten dafiir ein, im jahrelangen Umgang
mit Jesus, aus seinem Wort, aus seinem Verhalten und seinen Taten, in seinem
ganzen irdischen Leben, wie die Situierung der Verklirungsperikope vor Ostern
anzunehmen zwingt, die persénliche Erfahrung gemacht zu haben, da8 in der Person
Jesu die transzendente Macht Gottes selbst anwesend und wirksam war. In ihm
sind sie dem Anspruch der jenseitigen Welt begegnet, schon in seinem irdischen
Leben haben sie ihn als Sohn Gottes erlebt, und darum hat sein Wort absolute
Geltung. Die staunende AuBerung der Jiinger iiber das leuchtende Weiff der Kleider
Jesu ,wie sie kein Walker auf Erden so weif machen kann” verrit dabei deutlich,
da8 sie diese Erfahrung nicht als menschliche Leistung, sondern ausdriicklich als
iibernatiirliche Tat und Offenbarung Gottes verstehen, als Offnen der Augen durch
Gott. fiir das wahre Wesen Jesu, das nur im Glauben erfafit werden kann und
natiirlichem Erkennen verschlossen bleibt, nach dem Wort: ,Mit ihren Augen
sehen sie nicht und mit ihren Ohren héren sie nicht” (Mk 4, 12).

Je weiter eine Epoche der Zeit nach vom historischen Jesus entfernt ist, desto mehr
wird sie es zu schitzen wissen, da dieses Zeugnis in einer Sprache und Begrifflichkeit

36



abgefaflt ist, die uns heute wenigstens auf den ersten Blick fremd ist. Das palistinen-
sische Kolorit der Erzihlung, die Verflechtung der Sprache und der Bilder mit dem
AT, Vorstellungen und Erwartungen, die dem Judentum zur Zeit Jesu eigen sind,
die Anfithrung der drei Zeugen noch ohne Erwihnung kirchlicher Amter und Stellun-
gen sind fast unschiitzbare Zeichen dafiir, daf der Grundstock der Erzihlung und
auch noch die heute bei Mk vorliegende Gestalt der Perikope bereits in friihester
Zeit entstanden ist und alle Kennzeichen an sich trigt, verlidflichstes Stiick der
Tradition zu sein. Der Evangelist hat mit seiner Art zu ,erzihlen” getan, was er konnte,
um die Fundamente des Glaubens so fest wie méglich zu legen, um den ihm in dieser
Perikope so sehr zu tun ist: Dem Wort Jesu grenzenlose Autoritit in der Kirche zu
sichern, weil diese in der von den Zeugen erlebten Gottessohnschaft Jesu begriindet
fest und iiber alle Zweifel verankert war. Wenn auch erst Tod und Auferstehung
Jesu in vollem Sinn verstindlich werden liefen, was ,Sohn Gottes” in Wahrheit
bedeutet, verbiirgen die von Mk zitierten Zeugen mit ihrer ganzen Existenz, daf er es
doch bereits in seinem irdischen Leben war.

Es bleibt dem Leser iiberlassen zu beurteilen, ob er diese Sicht der ,,Verklirung”
Jesu als Verlust oder als Gewinn fiir seinen Glauben anzusehen vermag,.

WILHELM ZAUNER

Die Katholische Aktion
Urspriinge, Entwicklungen und Chancen des als KA organisierten Laienapostolates

Die Katholische Aktion (KA) ist eine der interessantesten und bedeutendsten Strémungen
in der Kirche des 19. und 20. Jh. Auf ihrem Boden ist vieles von dem gewachsen, was die
Kirche von heute beeinflult und prigt: Die Stellung und Bedeutung des Laien in der Kirche
wurde vor allem durch sie bewuBt gemacht. Die christliche Gemeinde wurde wiederentdeckt.
Durch die KA wurden viele und verschiedene Charismen in der Kirche erweckt und ins Spiel
gebracht. Sie hat versucht, den Gedanken der Briiderlichkeit von der Franzésischen Revolution
zuriickzuholen und wieder zu einem Leitbild der christlichen Gemeinde zu machen. Sie hat die
Bedeutung der Familie fiir die Kirche wieder in den Blick geriickt und auch viele Hilfen fiir
sie geleistet. Sie hat die Uffnung der Kirche auf die Kirchen hin mit bewirkt. Sie hat den
Aufbruch der Kirche zur Welt mitvorbereitet und mitvollzogen, Zusammen mit der Litur-
gischen Bewegung hat sie unzihligen Menschen Orientierung und Lebenshilfe vermittelt,
hat ihnen erschlossen, was Kirche ist, und hat ihnen in einer Zeit gréfter Umwilzungen
ein Bleiben in der Kirche ermdglicht. Fiir vielerlei Ndte hat sie handfeste und auch finanzielle
Hilfe geleistet. Als Beispiele fiir Usterreich seien nur der Familienfasttag, die Aktion
,Bruder in Not” und die Sternsingeraktion genannt.

Trotzdem meinen heute manche, die Zeit der KA sei abgelaufen, sie habe keine Aufgabe
mehr oder sei in den Kanzleien erstickt. Der erste Schwung, die Begeisterung und das
BewufStsein, Neuland zu betreten, seien lingst vorbei. Manche Bischtfe und selbst Vertreter
der KA schauen sehnsiichtig nach dem ,groBen Regen’ aus, der die ausgetrodkneten Bichlein
wieder munter machen kdnnte. Neue Organisationen und Organisationsformen entstehen,
aber es ist die Frage, ob sie die Impulse der KA aufnehmen und weitergeben und ob sie sich
iiberhaupt als KA weiterfithren lassen. Im folgenden soll versucht werden, das Gesamt-
phinomen in den Blick zu bekommen, um einem Urteil iiber Zukunftschancen zu dienen.

I. Ursprung der KA: Reagieren der Katholiken auf eine neue Situation von Gesell-
schaft und Kirche

Die Urspriinge der KA im mitteleuropiischen Bereich sind in dem Schockerlebnis der
Kirche des 18. und 19. Jh. zu suchen, das durch die Aufklirung und Sikularisation,
durch die Franzosische Revolution sowie durch einen michtigen und kirchenfeindlichen

37



